Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 98 (2004)

Heft: 7-8

Artikel: Die Dialektik der Barmherzigkeit
Autor: Ritter, Hans-Adam

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144460

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wir befinden uns in Galilda am See von
Genezaret an einer Zollstelle.

Wieso gibt es eigentlich so viele Z6ll-
ner im Neuen Testament? Antwort: Es
handelt sich um eine nur ungefihr zu-
treffende Ubersetzung. Der richtige Fach-
ausdruck lautet: Steuerpachter. Das sind
Menschen, die Abgaben einziehen, die
Kopfsteuer, die Steuer fir Grund und
Boden, Abgaben auf Handelsgiiter. Hier
der Mann mit Namen Matthius erhebt
vielleicht bei den Fischern die Gebiihren
fir den Fischfang. Das Romische Reich
setzte in dieser Zeit keine eigenen Beam-
ten ein fur diese Aufgabe. Sie hatten ein
Pachtsystem eingerichtet, Man konnte
das Steuer-, Abgabe- und Zollwesen
pachten, Man bezahlte dem Staat eine
Summe, die bei einer Ausschreibung oder
Versteigerung festgelegt wurde. So er-
hielt einer das Recht, die vorgeschriebe-
nen Abgaben von der Bevolkerung ein-
zutreiben. Was die dem Staat zugesicher-
te Summe {iberstieg, war der Verdienst
des Pichters. Natiirlich 6ffnete das allen
moglichen Missbriuchen die Tiir, dafir
ersparte es dem Staat den Beamtenap-
parat. Heute ist man gerade wieder dabei,
mit der Privatisierung von Staatsleistun-
gen die Attraktivitdt des altertiimlichen
Systems zu entdecken.

Die Steuerpichter oder Zollner wa-
ren unbeliebt, wie sich versteht. Offen-
bar weniger darum, weil sie mit den
Romern zusammenarbeiteten, sondern
weil man sie fiir Gauner hielt. Wo Listen
von unbeliebten Leuten auftauchen, Gau-
ner, Huren, Asoziale, gehoren die Zoll-
nerimmer auch dazu. Viele Aufstinde und
Unruhen in Judda und Galilda hatten mit
Steuerfragen zu tun, weil der Abgaben-
druck gross war und die Willkiir auch.

Da sass also einer, Matthidus hiess er,
sein Platz war bekannt, man schob ihm
hiniiber, was man musste, und schaute
womoglich nicht hin. Und er strich das
ein, es war sein Recht, der Job nihrte
ihn, er hatte es besser als andere, aber es
war ihm klar, dass da ein Zwang herrsch-

Hans-Adam Ritter

Die Dialektik der
Barmherzigkeit

Und als Jesus von dort wegging, sab er einen Menschen
am Zoll sitzen, der hiess Matthdus; und er sprach zu ihm:
Folge mir! Und er stand auf und folgte ibm. Und es begab
sich, als er zu Tisch sass im Hause, siehe, da kamen viele
Zollner und Siinder und sassen zu Tisch mit Jesus und
seinen [iingern.

Als das die Pharisder sahen, sprachen sie zu seinen
Jiingern: Warum isst euer Meister mit den Zollnern und
Siindern? Als das Jesus horte, sprach er: Die Starken bediir-
fen des Arztes nicht, sondern die Kranken. Gebt aber hin
und lernt, was das heisst (Hosea 6, 6): «Ich habe Wobhlge-
fallen an Barmherzigkeit und nicht am Opfer». Ich bin
gekommen, die Siinder zu rufen und nicht die Gerechten.

Matthius 9, 9-13

te, der hob ihn ein wenig iiber die andern
hinaus, aber der Preis war die Einsam-
keit, das Aussenseitertum. Natiirlich sind
Bettler und Verstiimmelte auch Aussen-
seiter, aber die ldsst man gewihren. Die
Aussenseiterrolle hier zieht Hass auf
sich. Man kann sich nicht zeigen. Man
kann das Wohlergehen nicht geniessen.

Da geht jetzt einer vorbei, der schaut
ihn an.

Das ist anders, als es sonst zugeht.
Der muss ihm auch nichts abgeben, er
kommt ja nicht vom Erwerb. Vielleicht
ist das der Grund, dass er hinschaut und
nicht wegblickt. Und da redet er ihn gar

197



an. Er richtet das Wort an ihn. Er sagt:
Komm mit, komm mit mir. Er, dem
meistens bedeutet wird: Geh weg!, hort:
Komm mit.

Vielleicht fallt Ihnen eine eigene Er-
innerung ein, da jemand sich an Sie rich-
tete und sagte: Komm mit! Stellen wir
uns ein verschiichtertes Kind vor, das
wird von einem andern aufmunternd
aufgefordert: Komm mit! Da geht eine
Welt auf.

Unsere Geschichte erzahltjanur ganz
knapp. Wir horen einfach: Er stand auf
und ging mit. Er stand auf: Das ist, wie
Sie vielleicht wissen, dasselbe, wie wenn
stiinde: Er auferstand. Matthius feiert ein
wenig Ostern, wenn er jetzt mit Jesus zu-
sammen seinen bisherigen Platz verldsst.

... da kamen viele Zollner und Siinder
und sassen zu Tisch mit Jesus und seinen
Jiingern. Mit der Aufzihlung Zollner
und Siinder ist gemeint, was wir als eine
unmogliche Gesellschaft ansehen, Leu-
te vom Rand, keine guten Biirger, son-
dern die Verbriillten, wie es bei Gotthelf
hiesse, die scheel Angesehenen. Jesus gab
einem von ihnen seine unerwartete volle
Beachtung. Und das ermoglicht wiede-
rum diesem Matthius, Jesus zu ehren,
ihn zu empfangen und zu bewirten. Das
ist eine starke Selbstbestitigung, wenn
ich in die Lage komme, jemand anderen
zuehren. Das Wertgefiihl des Matthaus,
seine Freude, leuchtet so hell auf, dass
gleich noch ein paar von der Sorte dazu-
kommen.

Das wiederum seben die Pharisder.
Und sie stellen den Jungern die Frage:
Warum isst er mit denen? Die Jinger
realisieren, dass die Pharisder sie sehen.
Und die sogenannten Zollner und Stn-
der auch. Wenn mich niemand sieht, alle
bloss wegschauen: Dasist das Schlimms-
te. Aber wenn zu viele zuschauen, dann
vergeht uns die Unbefangenheit auch.
Viele gute Ansitze sind schon stecken
geblieben, weil die, die mit etwas Neuem
anfingen, zuviel dariiber nachdachten,
was die wohl dichten, die zusahen.

Zum Gliick merkt Jesus das. Ersagt: Die
Starken bediirfen des Arztes nicht, son-
dern die Kranken. Diese gelassene Ant-
wort tut viel auf. Die Pharisider miissen
sich nicht beschamt fiihlen. Was aber dem
Matthdus und seinen Kollegen weh tut,
der Ausschluss, das wird umgekehrt
nicht bagatellisiert. Sie leiden. Reiche und
Arme leiden. Die hier Zollner genannt
werden, gehoren zu den materiell Besser-
gestellten, nicht zu den wirklich Reichen,
aber doch zu den wenigen Menschen
damals, deren Leben gesichert war. Die
haben jetzt einen Arzt. Und seine Arznei
ist, dass er sich von einem von ihnen hat
einladen lassen, dass er die Ehrung an-
nahm und damit den Ehrenden und sei-
ne Kollegen seinerseits ehrt.

Die Starken bediirfen des Arztes nicht,
sondern die Kranken. Das heisst fiir uns:
Ein Mangel, eine Krankheit, eine Schwi-
che ist eine Chance. Sie gibt die Gelegen-
heit, aus dem selbstverstindlichen Gang
der Dinge herauszutreten. Nie ist ein
Mangel, eine Krankheit, eine Schwiche,
eine Siinde einfach etwas Positives und
Rundes, es bedeutet immer ein Stolpern,
einen Fehltritt, eine Erschiitterung, eine
versteckte Erschiitterung oder eine grosse:
Dasist nie angenehm —jedoch wird dabei
etwas Neues aufgehen und woméglich
etwas ganz Wichtiges. Immer ist es gut,
nicht so zu tun, als wire nichts, wenn
mir etwas passiert. Also nicht moglichst
unauffillig weiter gehen, sondern anhal-
ten, verweilen, horen, sehen: Der wahr-
genommene Mangel stosst an, eine Arz-
neizu suchen, eine Anderung, den Man-
gel zu bearbeiten.

Barmberzigkeit will ich, nicht Opfer.
Jesus zeigt die Macht der Barmher-
zigkeit: Sie reisst einen mit, der an einer
Stelle sitzt, wo er eigentlich nicht sein
méchte, nur bisher sah er keine Mog-
lichkeit aufzustehen, reisst den mit, der
steht auf. Bei dieser Aktion entsteht ein
kleines Fest, ein Essen, das viele erfreut
und ein paar verwundert. Die Jiinger,
die sich zwischen der Freude der Zollner

198



und der Verwunderung der Pharisder
sehen und auf denen die Blicke beider
Seiten ruhen, wanken zunichst, aber sie
werden auf eine klarere Erkenntnis
gestossen.

Eine besondere Pointe liegt darin, dass
hier nicht ein Bedauernswerter Barmher-
zigkeit erfahrt, sondern ein Gutsituier-
ter. Freilich ist er gezeichnet, weil er in
etwas steckt, das falsch ist und ihn un-
gliicklich macht. Die Barmherzigkeit
besteht darin, dass Jesusihn ehrt. Er sagt:
Komm mit. Und so steht er auf.

Wir hielten Barmherzigkeit fiir ohn-
michtig. Wir fanden die Barmherzigkeit
ein wenig Ode, etwas fir Barmherzige
Schwestern, eine vielleicht rithrende,
aber schwichliche Sache. Und Mode ist
Barmherzigkeit auch nicht. Aber mdg-
licherweise irren die Modengeber, die
Trendsetter. Sie machen gern viel Wind,
nur sind sie oft ganz unwissend. Und wir
auch und missen dann das Abc wieder
von vorn buchstabieren. Die Barmher-
zigkeit ist eine kriftige Macht.

Wir verfiigen iiber diese Kraft, Brauchen
wir sie. Wir sind, anders als wir viel-leicht
erzogen wurden, nicht gehalten, uns vor
Siinden in Acht zu nehmen, keine Pro-
bleme zu machen und immer gut dazu-
stehen. Das war vielleicht ein schweize-
risches Ideal. Das ist ein Still-standsideal,
aber kein wirklich christliches. Jesus hat
nie gesagt, ihr sollt rein bleiben, unbe-
fleckt und immer ein biss-chen auf Ab-
stand.

Ich bin gekommen, die Siinder zu
rufen. Das ist das Gegenstiick zu allen
Rickzugswiinschen. Jesus geht in die
Nihe derer, die falsch sind, die viel falsch
machen. Er ist barmherzig mitihnen, und
seine Barmherzigkeit hat die Gestalt ei-
ner Ehrung. Damit bringt er Menschen
in Bewegung.

Geht und lernt, was das ist: Barmberzig-
keit will ich, nicht Opfer.

Jesus richtet sich damit an die Phari-
sder. Pharisaer sind uns verdichtig.

Haben sie nicht misstrauisch und ein
wenig von oben herab gefragt, warum
Jesus mit diesen da esse? Auf der phari-
sdischen Seite wiren wir nicht gern.
Allerdings halten uns Kirchgangern vie-
le Zeitgenossen gerade das vor, wofiir
die Pharisaer stehen: Steif seien wir,
selbstgerecht, heuchlerisch. Wenn wir
Jesus horen, merken wir, dass Jesus auf
die Pharisder nicht irgendwie zuriick-
schiesst, er sagt ihnen nicht: Thr seid
falsch. Er antwortet ihnen, was sie fra-
gen, er sei Arzt, er gehe den Kranken
nach. Und er setzt nicht hinzu an ihre
Adresse: Thr bildet euch nur ein, gesund
zu sein. Sondern er weist ihnen eine po-
sitive Aufgabe zu. Er zitiert ihnen die
Bibel, den Propheten Hosea, weil er
weiss, dass sie sich wirklich an die Bibel
halten wollen: Setzt euren Weg fort, sagt
er, lernt, was das ist: Barmberzigkeit will
ich, nicht Opfer.

Leute, die wir fur pharisdisch halten,
machen einen selbstsicheren Eindruck.
Die miissen zusehen, dass sie andere nicht
beschimen und klein machen. Gerade
darum hat Barmberzigkeit bei vielen ei-
nen schlechten Ruf, weil sie sie als be-
schimend, als kleinmachend erfuhren.
Die Selbstgewissen haben also zu lernen,
dass Barmherzigkeit Wertschitzung ist,
Ehrerbietung, das, was Jesus und der
Zo6llner Matthdus einander geben.

Andere Menschen sind zuriickhal-
tend, sogar schiichtern. Die gehen zu
wenig entschlossen auf andere zu und
wirken darum uninteressiert, ja unbarm-
herzig. Sie miissen dasselbe lernen wie
die andern: dass barmherzig zu sein eine
Form ist, dem andern Ehre zu geben,
dass sie nicht fiirchten sollen, sich dem
andern aufzudringen, ihm womoglich
unangenehm zu sein, dass sie thn nur
ehren, und dass geehrt zu werden schon
ist und Ehre zu geben auch schon ist und
wiederum den Ehrenden ehrt.

Wir haben zwei alte Worter wieder
ein wenig entdeckt: barmberzig sein und
ehren. Jesus lebt damit. Und wir leben
auch damit. o

199



	Die Dialektik der Barmherzigkeit

