
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 98 (2004)

Heft: 6

Rubrik: Zeichen der Zeit : ist das "Leben in Fülle" kein Bekenntnis wert?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

¦YKyyyy

ys:y:yy

Ist das «Leben
in Fülle» kein
Bekenntnis
wert?

«Accra» steht vor der Tür: Der
Reformierte Weltbund (RWB) wird in der
ghanesischen Hauptstadt vom 30. Juli
bis 13. August zu seiner 24. Generalversammlung

zusammentreten. «Auf dass

alle das Leben in Fülle haben», lautet
das Jesuswort (Joh 10,10), das die
Delegierten bei ihrer Arbeit begleiten soll.
Dass dieses Leben in Fülle immer mehr
Menschen vorenthalten wird, weil sie

Opfer eines weltweiten Systems der
Ungerechtigkeit und der Naturzerstörung

sind, hat schon die Versammlung
von Debrecen im August 1997 erkannt.'
In der damaligen Erklärung « Gerechtigkeit

für die ganze Schöpfung» heisst es,
dieses System bedeute für Christinnen
und Christen eine Herausforderung
ihres Glaubens. «Debrecen» rief darum
«zu einem verbindlichen Prozess der
wachsenden Erkenntnis, der Aufklärung
und des Bekennens (Processus confessionis)

aut allen Ebenen der Mitgliedskirchen

des Reformierten Weltbundes
bezüglich wirtschaftlicher Ungerechtigkeit

und ökologischer Zerstörung» auf.
In Accra nun sollten die Mitgliedskirchen
über diesen Bekenntnisprozess Bericht
erstatten und ihn vertiefen. Aber es sieht
leider ganz danach aus, als würden die
reichen Kirchen des Nordens, angeführt
vom Schweizerischen Evangelischen
Kirchenbund (SEK), eine derartige «Glau¬

bensverpflichtung» zum Scheitern
bringen.2

Die Neuen Wege haben den «Processus

confessionis» erwartungsvoll begleitet,

darin Geist vom Geist des Religiösen

Sozialismus erkannt, wie schon in
einem Gespräch mit Milan Opocensky,
dem charismatischen damaligen
Generalsekretär des Reformierten Weltbundes,

im Dezemberheft 1996 deutlich
wurde3. Über den aktuellen Stand dieses

Bekenntnisprozesses informierte vor
genau einem Jahr ein weiteres Gespräch
mit Ulrich Duchrow, Mitglied der Task
Force des RWB zum «Processus
confessionis».4 Die Neuen Wege hatten vor
allem auf eine breite Diskussion «auf
allen Ebenen» der reformierten Kirche
Schweiz gehofft, auf eine ökumenische
auch, die ähnliche Impulse aus der Soziallehre

der katholischen Kirche aufgenommen

und vertieft hätte.
Aber nur gerade die Reformierte Kirche

Bern-Jura-Solothurn hat sich der
Herausforderung gestellt und das

Grundlagenpapier «Für die Globalisierung der
Gerechtigkeit» erarbeitet.5 Sie blieb
damit ziemlich allein. Der Schweizerische

Evangelische Kirchenbund (SEK) erweist
dieser kantonalkirchlichen «Policy»
zwar seine Referenz, indem er dem RWB
in einem - bislang nicht veröffentlichten

- Papier einen « Bund zur Globalisierung
der Gerechtigkeit» vorschlägt. Aber er
tut dies nicht, um den «Processus
confessionis» zu vertiefen, sondern um ihn
zu verhindern. Auf die Frage nach dem
«Mandat» des SEK für Accra hat dessen

Beauftragter für internationale Beziehungen,

Serge Fornerod, den Neuen Wegen
mitgeteilt, die SEK-Delegierten möchten
lieber «einen konkreten Aktionsplan für
die Kirchen (Bund zur Globalisierung der

Gerechtigkeit)» vorschlagen, «statt sich
in hochdoktrinalen, theologisch höchst
umstrittenen Formulierungen und
Diskussionen zu verlieren».

Ich will nicht verkennen, dass der vom
SEK initiierte Aktionsplan eine Reihe von
Einsichten über wirtschaftliche Unge-

188



rechtigkeit und Naturzerstörung enthält.
Auch könnte das Wort vom «Bund»
bedeuten, dass im «Bund mit Gott» nur
sein kann, wer die «Bundesverpflichtungen»

erfüllt. Doch diese Verbindlichkeit

ist gerade nicht gemeint. Was dann?
Ohne die Verbindlichkeit eines

Bekenntnisprozesses, ohne die Frage nach dem
Christsein angesichts des neuen
Totalitarismus des Marktes, fehlt der existen-
zielle Stachel. Eine Kirche, die sich vom
Bekenntnis zur «Fülle des Lebens» als
dem Sinn des Politischen distanziert, wird
nicht mehr ernst genommen und nimmt
sich im Grunde auch selbst nicht mehr
ernst. Sie verschafft allen ein gutes
Gewissen, die sich zum Neoliberalismus
«bekennen», die «unsichtbare Hand»
hinter dem Marktgeschehen mit der

göttlichen Vorsehung gleichsetzen und
die Kirchen belächeln, die an eine «soziale

Gerechtigkeit» glauben und damit ja
doch nur einem «Schlagwort des
Sozialismus» (F.A. v. Hayek) aufsitzen.

Über die Argumente, die gegen den
« Processus confessionis » ins Feld geführt
werden, informieren vor allem zwei
Referate an der Vorbereitungstagung für
«Accra», die vom SEK am vergangenen
7. Mai durchgeführt wurde. Das eine
Referat trägt den Titel « Bekenntnis oder
Manifest?» und stammt von Matthias
Krieg, dem Leiter der Abteilung «Bildung
und Gesellschaft» der Evangelisch-reformierten

Landeskirche des Kantons
Zürich und «Berater der Kirchenbundsdelegation».

Das andere ist mit «Freunde

gewinnen statt Ausschluss provozieren»

überschrieben und hat Christoph
Stückelberger, den bisherigen Zentralsekretär

von Brot für alle und neuen
Leiter des Instituts für Theologie und
Ethik beim SEK, zum Verfasser/ Die
beiden Referate nehmen vor allem
Bezugauf die «Glaubensverpflichtung» des

Forums von London-Colney vom Februar

2004, die unter dem Titel «Die Zeit
ist gekommen » steht und im Maiheft der
Neuen Wege (und in der Schweiz sonst
nur noch auf der Homepage von «Brot

für alle» veröffentlicht wurde.7 Die Kritik

beider Referate reicht vom Vorwurf
einer «monokausal» verkürzten Analyse

über eine vermeintliche Ablehnung der
Marktwirtschaft bis zum «Missverständnis

des Bekenntnisses».

Die angebliche «Monokausalität der
Analyse»
Die angebliche «Monokausalität der
Analyse» durchzieht wie ein Hauptvorwurf

die Papiere der Kritiker. Matthias
Krieg erhebt gar den Pauschalvorwurf,
der «Processus confessionis» beruhe auf
einer Pauschalkritik an der Globalisierung

überhaupt. Das hört sich im
Originalton so an: «Und weil letztlich alles

irgendwie zusammenhängt, wird aus der
weltweiten Vernetzung ein weltweites
Verhängnis. So ist im Handumdrehen
die Globalisierung an allem schuld.»
Kurz und schlecht: «Globalisierung ist
böse. Nichts Gutes ist an ihr.»

Mag sein, dass das missverständliche
Wort «Globalisierungskritik» zu einer
solchen Unterstellung Anlass gibt.
Inzwischen sollte sich jedoch herumgesprochen

haben, dass auch die härteste
«Globalisierungskritik » nicht unterschiedslos
jede, sondern nur eine bestimmte, nämlich

die neoliberale Form der Globalisierung

im Auge hat. Globalisierungskritik

richtet sich nicht gegen das

Zusammenwachsen der Menschheit,
sondern gegen den puren Ökonomismus, der
dieses Zusammenwachsen ausschliesslich

den Erfordernissen des Weltmarktes

unterordnet. Die Alternative, die der
«Processus confessionis» im Auge hat,
heisst nicht: «keine Globalisierung»,
sondern: eine «andere Globalisierung»

- getreu dem Motto des Weltsozialforums:

«Eine andere Welt ist möglich».
Globalisierungskritiker sind «altermon-
dialistes», wie es im Französischen
präziser heisst. Es geht um grenzüberschreitende

Solidarität statt nur ökonomische
Expansion, um Weltallgemeinwohl statt
Totalisierung des Marktes.

Krieg fragt weiter: «Könnte es sein,

189



dass es auf die globale Krise des Lebens
nicht die eine globale Antwort gibt?»
Die Gegenfrage sei erlaubt: Könnte es

sein, dass er sich mit dieser Frage im
Adressaten irrt? Dass es auf die
wirtschaftlichen und sozialen Probleme dieser

Welt nur «die eine globale Antwort»
gebe, das sagen nicht die
Globalisierungskritiker, das sagt auch nicht der
Text über die « Glaubensverpflichtung »,
das sagen - die Neoliberalen. «There is

no alternative» (TINA) heisst ihr Schlachtruf

seit Margaret Thatcher. Dieses
eindimensionale Denken, diese «pensée
unique», wie sie Pierre Bourdieu kritisiert

hat, ist undemokratisch und totalitär.

Echte Globalisierungskritik wird
daher ganz im Gegenteil sagen: «There

are thousand alternatives» (TATA). Aber
wer verhindert das demokratische
Selbstbestimmungsrecht, wenn ein Volk sich
für Alternativen zu einem totalitären
Markt entscheidet? Wer zieht die
marktkonforme Diktatur der marktsperrigen
Demokratie vor? Wer ruft nur schon in
der Schweiz nach Einschränkung der
direkten Demokratie, weil ein Steuerpaket

und eine AHV-Abbauvorlage
bachab geschickt wurden?

Differenzierter geben sich Stückelberger

und die ihm folgende Stellungnahme

des SEK für einen «Bund zur
Globalisierung der Gerechtigkeit». Sie

erheben gegenüber dem «Bekenntnisprozess»

zwar auch den Vorwurf der
«monokausalen Betrachtungsweise»,
aber nur im Blick auf die Kritik am
«Neoliberalismus» und am «Empire»,
die gemäss dem Papier von London-Col-

ney an «allem Elend» schuld seien.

Stückelberger schreibt zu Recht, es gebe
noch andere Faktoren wirtschaftlicher
Ungerechtigkeit und ökologischer
Zerstörung wie «Ethnozentrismen, religiöse

Fundamentalismen, schlechte
Regierungsführung, Korruption» usw. Nur
wissen das auch die Verfasser/innen des

kritisierten Papiers. Sie erwähnen
ausdrücklich die Verschärfung der globalen

Krise «durch Rassismus, Kasten¬

system und Geschlechterdiskriminierung»,

«Frauen- und Kinderhandel», ja
durch «die Ideologie des Individualismus»

mit seiner «Beschränkung des

Geistes auf die Seele»...
Die monokausale Anmassung kommt

von einem System, das von sich behauptet,

ohne Alternative zu sein, das nach
den einzigen Kriterien von Konkurrenz
und Effizienz Mensch und Natur
ausbeutet und keine soziale Gerechtigkeit
anerkennt.8 Dass es diese Herrschaft
weltweit noch nicht in der angestrebten
Totalität ausübt und insofern tatsächlich

nicht die alleinige Ursache für alles
Elend der Welt sein kann, ist unbestritten.

Es genügt für die theologische
Beurteilung, dass es diesen Anspruch erhebt
und dafür noch nie dagewesene Mittel
an Macht, Geld, Waffen und instrumen-
teller Vernunft einsetzt. Sowohl Krieg
als auch Stückelberger verwechseln die
monokausale Anmassung des
Neoliberalismus mit der angeblichen
Monokausalität seiner Kritik.

Wenn wir uns allerdings auf die Frage

fokussieren, warum 826 Millionen
Menschen chronisch unterernährt sind
und täglich 100 000 Menschen an Hunger

oder an den Folgen des Hungers sterben,

dann gibt es darauf sehr wohl eine
monokausale Antwort. Sie besteht darin,
dass die kapitalistische Weltökonomie,
dass nur schon ihre 200 reichsten
Akteure über genügend Ressourcen verfügten,

um den Hunger in der Welt zu
überwinden. Das neoliberale Wirtschaftssystem

muss sich diese humanitäre
Katastrophe in Permanenz zurechnen
lassen, nicht weil es den Hungertod der
Millionen will, sondern weil es ihn nicht
überwindet, obschon es ihn überwinden
könnte. Die Ursache liegt nicht im Tun,
sondern im Unterlassen.

Stückelberger und- ihm folgend- der

Aktionsplan des SEK lassen immerhin
durchblicken, dass ihre Kritik entfiele,
«wenn sich die RWB-Kirchen auf eine
sehr fokussierte und limitierte Erklärung
zum Neoliberalismus beschränken wür-

190



den».Warumlegensiedenn nicht gleich
den Entwurf einer solchen Erklärung
vor? Weil der gar nicht so anders aussehen

würde als das Papier von London-
Colney? Und weil der RWB dann erst
recht nicht um den Bekenntnisprozess,
mündend in eine Glaubensverpflichtung
wider diese totalitäre Ideologie, herumkäme?

Ablehnung der Marktwirtschaft?
Im Neoliberalismus entlarvt sich der

Kapitalismus bis zu seiner Kenntlichkeit.
«Rheinischer Kapitalismus» und «Soziale

Marktwirtschaft» waren
Klassenkompromisse, die der Kapitalismus
schliessen müsste, um nicht die arbeitende

Bevölkerung an den «Sozialismus»

zu verlieren. Jetzt, da der Sozialismus,
der sich für «real existierend» hielt,
zusammengebrochen ist, kann der Kapitalismus

mit solchen «Systemwidrigkeiten»

aufräumen. Dass der Sozialstaat
nicht auf der Vernunft eines sozialethisch
räsonierenden Bürgertums beruhte,
sondern auf der zumindest latenten Angst
vor einem poHtischen Frontwechsel der
westlichen Demokratien, zeigt die

Entwicklung seit 1989. Die NZZ plaudert's
immer mal wieder aus der neoliberalen
Schule: Ein Leitartikel mit der
Überschrift «Später Nachruf auf die Sowjetunion»

(28-/29.12.96) bezeichnet «die
soziale Herausforderung, welche die

Sowjets lanciert hatten», als «hinfällig».
Im Systemwettbewerb mit den sog.
sozialistischen Staaten hätte der Kapitalismus

noch beweisen müssen, «dass die

eigene Seite dem Einzelnen auch an
sozialem Schutz unvergleichlich mehr bot».
Heute sei dieser Wettbewerb «nicht
einmal eine Erinnerung mehr wert».

Wenn Christoph Stückelberger dem

Papier von London-Colney «die

Gleichsetzung von Neoliberalismus und
kapitalistischem Marktsystem>» vorwirft,
dann ist diese Kritik von gestern. Wenn
er darüber hinaus meint, das Papier
würde «die Marktwirtschaft insgesamt
ablehnen», dann trifft das schlicht nicht

zu. Verlangt werden hier vielmehr soziale

und ökologische Grenzen der
Marktwirtschaft.

Freilich wird die verbindliche
Festlegung dieser Grenzen immer wieder am
Widerstand scheitern, der vom globalen
Privatkapital ausgeht. Wer nicht mehr
bereit ist, die Systemfrage zu stellen, der
oder die soll von «sozialer Gerechtigkeit»

oder von «ökologischer Marktwirtschaft»

schweigen. Die Systemfrage aber
ist eine Demokratiefrage. Es gibt weder
national noch international eine Lösung
der sozialen und ökologischen Probleme,

wenn sie nicht mit einer fundamentalen

Demokratisierung der Wirtschaft
verbunden wird. Das allerdings müssten
auch die Papiere, die dem «Processus
confessionis » verpflichtet sind, noch viel
deutlicher sagen.

Der Streit um den «Processus
confessionis»
Es gibt ökonomische Mechanismen, die

weltweit dazu führen, dass die Reichen

reicher, die Armen ärmer und die natürlichen

Lebensgrundlagen der Menschheit
zunehmend und unwiederbringlich
zerstört werden. Diese Mechanismen kommen

als Marktgesetze oder Sachzwänge
daher, obschon sie von Menschen
gemacht sind, daher auch von Menschen

verantwortet werden müssen. Wie die
Soziallehre der katholischen Kirche in
diesen Mechanismen «Strukturen der
Sünde» sieht, die in der «Gier nach Profit»

ihre Wurzeln haben9, so spricht die
reformierte Tradition in solchem
Zusammenhang von einer Herausforderung für
«die Integrität des Evangeliums»
(Debrecen) oder für die «Identität der Kirche

als Gemeinschaft und als Leib
Christi»(Seong-Won Park). Auch eine

Mitgliedskirche des RWB, die ihr Wort
inmitten des Finanz- und Bankenplatzes
Schweiz - «im Gehirn des Monsters» -
verkündet, hätte allen Grund, den Schrei
der Armen als einen Ruf zur Busse und
Umkehr zu hören. Stattdessen mobilisieren

die theologischen Berater des SEK

191



alle denkbaren Ausflüchte, um nicht zu
dieser Unterscheidung der Geister
beitragen zu müssen.

Matthias Krieg karikiert den
«Processus confessionis», als ob dadurch die
«Globalisierer» als «böse» stigmatisiert
und «dämonisiert» würden. Dem lässt

er die besorgte Frage folgen: «Könnte es

sein, dass Gesprächen mit den <global
players>, die unsere Mitchristinnen und
Mitchristen sind, gar keine Hoffnung
mehr gegeben wird?» Die Gegenfrage
sei erlaubt: Könnte es sein, dass der Ruf
zur Umkehr nur soweit gehen darf, als

er nicht kapitalistische Interessen stört?
Wenn das von der neoliberalen Ideologie

beherrschte Marktsystem weltweit
so funktioniert, wie es schon «Debrecen»

analysiert hat, dann ist dieses System mit
der Guten Nachricht nicht vereinbar,
und dann muss die Kirche das sagen,
«gelegen oder ungelegen». Das ist keine

«Dämonisierung», sondern eine

Mahnung, die sich nicht nur an «Global
Players », sondern an uns alle richtet, die
wir durch unseren Lebensstil, insbesondere

unser Konsumverhalten, Mittäter/
innen sein können. Wir sollen in unserem

eigenen Entscheidungsbereich nach
Alternativen suchen, sei es in unseren
Einkaufsgewohnheiten («fairer
Handel»), sei es in unserem politischen Kontext,

z.B. im Kampf gegen das
Bankgeheimnis, das die Schweiz zu einer Hehlernation

für einen beträchtlichen Teil des

weltweiten Steuerfluchtkapitals verkommen

lässt. Der Bekenntnisprozess
dämonisiert auch nicht die «Global Players»,

sondern ermutigt sie, jene
«Sachzwänge» in Frage zu stellen, unter
denen sie selber leiden, wenn sie z.B. zu
Entlassungen gezwungen werden, die sie

in ihrem Gewissen nicht verantworten
können.

Auch Christoph Stückelberger und
mit ihm das SEK-Papier werfen dem

«Bekenntnisprozess» vor, er müsse
«Ausschluss und Schismen erzeugen».
Dass es gerade die neoliberale
Marktwirtschaft ist, die immer mehr Menschen

von der Befriedigung ihrer
Grundbedürfnisse systemisch ausschliesst, hat
offenbar weniger Gewicht. Was spaltet
die Kirche als weltweite Gemeinschaft
mehr: die reale Ungerechtigkeit der
ausschliessenden Mechanismen der
Globalisierung oder ihre Verurteilung?

Aber dieJugend, meint Stückelberger
unter Berufung auf seine
«Theologiestudierenden», könne «mit solchen
pathetischen Bekenntnistexten» nichts
anfangen. Welche Jugend? Es sind vor
allem junge Leute, die sich in den
globalisierungskritischen Bewegungen
engagieren. Es waren nicht zuletzt
Schülerinnen und Schüler, die zu Tausenden

gegen den Irakkrieg auf die Strasse gingen

und dabei auch den Zusammenhang
zwischen Militarismus und Neoliberalismus

durchschauten. Die Gegenfrage
müsste lauten, wer denn eigentlich noch
Theologie studiert, wenn er oder sie den
Schrei der Armen nicht als Herausforderung

für den Glauben hört?
Matthias Krieg findet schon die Textsorte

«Bekenntnis» anstössig. Ein solches

sei-wie die Erklärung vonBarmeni934
- gegenüber dem Nationalsozialismus
angebracht gewesen oder - wie die
«Confession of Belhar» 1986 - gegenüber

der Apartheid. Aber doch bitte nicht
gegenüber dem Neoliberalismus. Denn
einerseits gebe es keine «theologischen
Strömungen in irgendeiner Mitgliedskirche,

die den Neoliberalismus
rechtfertigten», und andererseits habe «jede
Kirche ihre eigenen Kontexte» : « und das

Gesicht der Globalisierung sieht in der
Schweiz anders aus als in Moçambique ».

Muss denn der Neoliberalismus die

Dignität einer «theologischen
Strömung» erlangen, damit sich ein
«Bekenntnis» aufdrängt? Genügt es nicht,
dass viele der «Global Players», wie Krieg
selber hervorhebt, «unsere Mitchristinnen

und Mitchristen» sind? Sie darf
man angeblich nicht vor den Kopf stossen

- eine «theologische Strömung» aber
schon? Und steht nicht genau wie bei
«Barmen» das «Erste Gebot» in Frage,

192



wenn der Markt zum Götzen gemacht
wird?

Vollends zynisch wirkt das Argument,
dass die Globalisierung in der Schweiz
anders aussehe als in einem afrikanischen
Drittweltland. Als ob es zwischen
Globalisierungsgewinnern und Globa-
lisierungsverlieren keinerlei Zusammenhang

gäbe. Christen des Nordens, die zu
den Gewinnern zählen, sollten nicht so

fahrlässig daherreden. Worauf es für
unser Christsein ankommt, ist auch
nicht, wo wir leben, sondern dass wir
mitten in der Welt, im «Herzender Welt»
leben und uns «dem Globus als Ganzem
verantwortlich zuwenden », wie der bra-
silianische Befreiungstheologe Paulo
Suess sagt.10

Krieg spitzt seine Polemik zu mit der

Frage: «Könnte es sein, dass eine kleine

<pressure group> sich mittels eines
weltweiten Prozesses ein reformiertes Lehramt

einrichtet? » Und erst noch eines, das

wie die Taskforce des Weltbundes nur
aus «Leuten des Nordens» bestehe, was
schlicht «Kolonialismus» sei. Aber
haben diese « Leute des Nordens » nicht von
der Theologie der Befreiung (im Kontext

des Südens!) gelernt? Und gab und
gibt sich diese Taskforce nicht alle Mühe,
den «Bekenntnisprozess» an die Basis
der reformierten Kirchen zu tragen, während

am Zürcher Hirschengraben 50

alles unternommen wird, um diesen

Bekenntnisprozess madig zu machen? Die
Gegenfrage sei erlaubt: Könnte es sein,
dass sich hinter dieser Kritik eine
«Hofethik» verbirgt, die mehr den Interessen
der - wohl nicht nur geographisch
nahen - Zürcher Bahnhofstrasse als dem
«Leben in Fülle» dient? •

1 Zeichen der Zeit: Die Überwindung des

Kapitalismus - ein «Processus confessionis» für den

Reformierten Weltbund, in: NW 1997, S. 366ft.
2 Vgl. den neuen Text auf der Homepage des

RWB: «From Debrecen to Accra», Nr. 30ft.
(www.warc.ch).
3 Die Hoffnung kann nicht scheitern, in: NW
1996, S. 362ft
4 Den Kapitalismus vom Glauben her in Frage
stellen, in: NW 2003, S. i68ff.
5 Jürg Liechti-Möri, Berner Kirche in der
Globalisierungsdebatte, in: NW 2004, S. io9ff.
6 Die Referate sind dokumentiert auf: www.sek-
feps.ch. Eine Kurzfassung des Referats Krieger
ist in der «reformierten presse» erschienen

(21.5.04).
7 Zu beachten wäre auch die « Glaubenserklärung
zur globalen Krise des Lebens», verabschiedet

vom Forum der Mitgliedskirchen des RWB aus
Ländern des Südens, Buenos Aires, 23 -27. April
2003 (http://www.warc.ch/24gc/rw041/04-g.pdf).
8 Vgl. Zeichen der Zeit: « Götze Markt» oder Zehn

Dogmen des Neoliberalismus, in: NW 1999,
S. 23off.; Eine Enzyklika wider den Neoliberalismus?,

in: NW 1999, S. 17ft.
9 So die Enzyklika Sollicitudo rei socialis (1987),
Nr. 16,36t.
10 Wir und die Anderen - Zuhause in einer
globalisierten Welt?, in: Orientierung 1998, S. 220.

Wer rettet den Schachautomaten?
(Replik zu den Beiträgen von Fritz Vilmar in
NW 7-8/2003 und 3/2004)

Meine frühere Tätigkeit in der (Elektronik-)
Industrie verhalf mir zur wichtigen Erkenntnis,

dassdie marxistische Kapitalism uskritik,
die Ausweitung der Aufklärung auf den
sozio-ökonomischen Bereich, nichts an
Aktualität eingebüsst hat, auch wenn das viele

Linksintellektuelle heute in Abrede stellen.

Während meiner Zeit in der Industrie
müsste ich allerdings konsterniertfeststel¬

len, dass die Mehrzahl der Arbeiter/innen
und einfachen Angestellten (ganz besonders
der schweizerischen) das Wirtschaftssystem,

das sie ausbeutet, entfremdet, stresst
und krank macht, nicht mehr kritisch
hinterfragt, sondern konformistisch mitträgt.
Darum wundert es mich auch nicht, dass

ein Grossteil der Stammwähler/innen der
Sozialdemokratie den Rücken gekehrt hat
und heute reaktionären Rattenfängern wie
Blocher, Berlusconi und Konsorten folgt und
damit ins eigene Verderben läuft. Dass die
etablierte Sozialdemokratie Europas mit ih-

m
IL#fc
ayyyyyy

s

1 J%

193



bekannte Schriftstellerin wie ihr gleichfalls
publizistisch tätiger Mann ins Umfeld der
SPD.

Als zum Schweigen verurteilte
Regimegegnerin hielt sie Erfahrungen in der Zeit der
Naziherrschaft und des Krieges in Tagebüchern

fest: gefangen in der inneren Emigration,

entsetzt vom Opportunismus der
Umgebung, an eigener Ohn macht verzweifelnd.

«Mit niemandem kann ich sprechen,
esseidennmitMannundTochter. Niemandem

kann man völlig trauen. Die Kraft wird
aufgesaugt durch das, was man tun muss,
um dieses jämmerliche Leben weiter zu
fristen.» Ein eindrücklicher, von der Optik her
eher ungewohnter Bericht, der zeigt, wie
sehr und wie lange Hitler als Führer eines

neuen, erfolgreichen Reiches die breite
Bevölkerung hinter sich hatte. Oder was
«man» wann wusste oder wissen konnte
über die Gräuel nicht nur gegen Gegner im

eigenen Land. Und wie nach den ersten
Niederlagen die Stimmung langsam, sehr langsam

kippte. «Dumm sind die Deutschen,
grenzenlos dumm!» Leider, so ihre böse
Erkenntnis, verbesserten die Frauen dieses
Bild kaum.

Aber auch «weltweite Unvernunft»
beklagt die Pazifistin im Rückblick auf zwei
Kriege sowie weiter enttäuschte Hoffnungen.

1945 publizierte die Gruppe Württem-
bergderFrauenligafürFrieden und Freiheit
eine von Anna Haag verfasste Schrift, die
im Buch als Faksimile gedruckt ist. Sie
enthält, vorab an Frauen adressiert, einen Auf¬

rufzum Denken: «Zurückdenken*. Nachden-
ken! Vorausdenken! Umdenken!» Mit sechzig

Prozent der Bevölkerung könnten Frauen

nun mutig eine andere Politik einleiten,
um «vor unsere Schwestern jenseits der
Grenzen hinzutreten» und zu sagen: «Das

haben wir geschafft! In Deutschland lebt ein

neuer Geist.»
Dem folgte ein Text zum internationalen

Wirken der Liga, deren Delegierte schon

1919 in Zürich zusammenkamen, «um zu
beraten, wie dem alles zerstörenden
Weltkriege ein Frieden folgen könne, der den
Völkern Vertrauen zurückgebe». Clara Ragaz
und Gertrud Woker stehen dort beispielhaft
für diese Arbeit in der Schweiz. Kurz vor der

sogenannten Machtergreifung der Nazis
hatte Anna Haag die Verteilung eines
Plakates übernommen, welches «das wahre
Gesicht eines möglichen Krieges» zeigen
sollte. Wie bitter muss es gewesen sein,
davon ganze Pakete mit den Friedenstauben

Gulbranssons in einem Fluss zu versenken,

als rundum bereits die Hakenkreuzfahnen

wehten. Ein zentraler Punkt des

Engagements nach 1945, welches die unbequeme

Sozialdemokratin vorübergehend ins
regionale Parlament führte, wurde die Si-

cherungdes Rechtes aufKriegsdienstverweigerung

in der Verfassung. Hier hatte sie

Erfolg. Ih re praktische Aufbauarbeit zur Schaffung

von Wohn- und Unterrichtsraum für
Frauen im kriegsgeschädigten Stuttgart
trug dazu bei, dass ihr Na me dort unvergessen

ist. Hans Steiger

Vom Bekennen und Besserwissen
(Zum «Zeichen der Zeit»: Ist das ,Leben in
Fülle' kein Bekenntnis wert? in: NW 6/04)
Zum «Zeichen der Zeit» in der Juni-Nummer

von Neue Wege möchte ich zuerst mal
danken für diese klare Darlegung, warum
es katastrophal ist, was der SEK für Accra
vorbereitet. Ich möchte im Anschluss an
meine Beschäftigung mit den Studien zur
Apartheidzeit noch aufdrei Verhaltensmuster

eingehen, die sich wiederholen:

1. Der Sonderweg
Beim Rassismusprogramm des ÖRK und
beim Sanktionenaufruf wurde die Debatte
am heissesten geführt, aber auch bei

theologischen Debatten über das Kairos-Papier

wurde es sichtbar: Jedes Mal, wenn der SEK

Farbe bekennen muss, sucht er einen Weg
zufinden,dernicht so steil und nicht soein-
deutig ist, damit doch wenn möglich alle

mitspazieren können. Die Idee zum Sonderweg

kommt dann meistens aus Zürich, und
das ist heute noch so.

In den Kantonalkirchen wird es dann
differenzierter: Es gibt einige, die sich auf den

langen, aber meist fruchtbaren Weg
machen: Arbeit von Gruppen, Diskussionen,
Vernehmlassungen und schliesslich
Synodedebatte und -beschluss oder Publikation
im Namen einer Gruppe und verbreitete
Kenntnisnahme und Diskussion. Das hat
spannende Entscheide und Dokumente
gegeben, z.B. in der Berner Kirche, der Aar-

m
Y,mm

VI

243



gauer Kirche und der Genfer Kirche. Die
gleichen Debatten wurden in den Hilfs- und
Missionswerken geführt. Untereinander
gibt es Vernetzungen, Anregungen und vor
allem wurden alle diese Debatten genährt
von dem, was Partnerkirchen dazu gedacht,
gesagt und getan haben.

Der Sonderweg hat damit zu tun, dass

theologisch relevant höchstens noch das ist,
was in Deutschland gedacht wird (ausser
wenn es feministisch oder «sozialistisch»
wäre). Berücksichtigt wird nicht, was die
Opfer einer Unrechtssituation bezeugen
oder erbitten, sondern, ob die Gemüter
jener, die an der Unterdrückung oder Ausbeutung

bei uns beteiligt sind, verletzt werden.
Ich höre noch heute dasTremolo in der Stimme

von Kirchenverantwortlichen zur Zeit
der Sanktionendebatte: «Die Direktoren dieser

Banken sind unsere Kirchgemeindeglieder.»

2. Die Belehrung
Wenn Gäste aus Südafrika bei uns zu Besuch

waren, haben sie immer wieder mit Erstaunen

das Phänomen beobachtet, dass sie von
ihren Gastgebern belehrt wurden, wie es
«wirklich» war. Im Bundeshaus bekamen sie

zu hören, wie die Apartheidpolitik wirklich
gemeint sei und gemacht werde. An den

Veranstaltungen gab es immer jemanden,
der oder die Verwandte in Südafrika hatte
oder selber dort in den Ferien gewesen war
oder zu einer apartheidfreundlichen Gruppe

gehörte und es deshalb dem Gast
einfach sagen müsste, dass es so, wie er/sie
dastäglicherlebte,einfach nicht sein konnte.

Bei den Treffen des SEK mit südafrikanischen

Theologen gab es immer Belehrung
von Seiten derSchweizer/innenzurTheolo-
gie oder zur politischen Einschätzung.

Warum sollte das nun anders sein vor
und in Accra? Die Theologen Krieg und Stücke!

berger wissen es doch sicher besser als
der Drittwelttheologe aus Lateinamerika.
Ich meine nicht, dass man dietheologischen
Äusserungen der andern nicht diskutieren
muss. Ich erinnere mich mit Freudean heisse
Debatten mit Südafrikaner/innen, aber
grundsätzlich habe ich darin verstehen und
jedes Mal etwas Neues gelernt.

3. Die Mühe mit dem Bekennen
Die Theologie in den reformierten Kirchen

hat eine sofreie Ausgangslage, dass sie sich

ruhig auf eine Debatte zum Bekennen in
einer bestimmten Situation einlassen kann.
Der heute so viel gepriesene Bullinger hat
zwei Formen gezeigt: Einerseits ist ein von
ihm persönlich verfasstes Bekenntnis auf
die Frage, warum man denn eigentlich
reformiert sein sollte, von so vielen als nützlich

angeschaut worden, dass es reformiertweit

Gültigkeit bekam. Andererseits hat er
mit Calvin eine Vereinbarung abgeschlossen,

die es ermöglichte, dass innerhalb der
reformierten Familie das Abendmahl nicht
mehr trennend, sondern verbindend war.

Referenzen für das reformierte Bekennen

sind: Der einzige «Obere», der
berücksichtigt werden muss, istVesusChristus. Die

theologische Aussage entsteht aus dem
gründlichen Diskutieren des Bibeltextes und
des Kontextes.

So ist es nicht zufällig, dass im letzten
Jahrhundert unzählige Bekenntnisse in
reformierten Kirchen in bestimmten Situationen

entstanden sind. Lukas Vischer hat
dazu ein Buch publiziert. Die reformierten
Kirchen der Schweiz haben kein historisches
Bekenntnis mehr, auf das ihre Theologen,
Theologinnen und Gemeinden behaftet
würden. Von da zu schliessen, dass es in der
Schweiz nie mehrSituationen geben könnte,

in denen Bekennen gefordert wäre, ist
unreformiert. Unsere Kirche ist ja genau die,
die sagt, sie sei semper reformando, d.h. sie
müsse Glauben und Praxis immer wieder
überprüfen.

In Accra mitzubekennen, dass Leben in
Fülle für alle gilt, dass aber die gründliche
Analyse des Kontextes zeigt, dass die Mehrheit

davon ausgeschlossen ist, weil eine
Minderheit nicht teilt, was vorhanden ist,
und dass deshalb die reformierten Kirchen
dies nicht mehr absegnen können, hat
nichts mit Spaltung zu tun, sondern ist eine
Aufforderung zu prüfen, was wir glauben
und was wir tun. Das heisst allerdings, dass

(wenn nicht vorher, wie in Bern) nachher in
den kantonalen Kirchen dazu heiss debattiert

werden muss. Daraus kann Bekennen
und Handeln entstehen, das auch in unserem

Land Menschen wieder einschliesst, die

je länger je mehr von der Fülle des Lebens

wegen der herrschenden ökonomischen
Regeln ausgeschlossen werden.

Vreni Schneider

m


	Zeichen der Zeit : ist das "Leben in Fülle" kein Bekenntnis wert?
	Anhang

