
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 98 (2004)

Heft: 5

Rubrik: Gendereien : ein Skandal - oder : Sie ist nicht dort, wo man sie zu
sehen erwartet

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die entstellte Frau
Der Skandal ist, auf den ersten Blick, ein
Bild, auf dem eine Frau dargestellt ist,
nackt und jung und von vollkommener
Schönheit; sie kniet, stützt sich mit ihren
Händen ab und schaut mit lasziv offenem

Mund und funkelnden Augen
direkt den Bildbetrachter an. Die auf allen
Vieren posierende Frau zeigt vier Brüste,
an denen eine automatische Melkmaschine

angeschlossen ist und Milch abpumpt.
Auf ihrem Oberschenkel leuchtet, deutlich

sichtbar, rot, ein Stempel: gm-gentechnisch

manipuliert.
Im Bild überschreitet die «gentechnisch

manipulierte Frau» die anthropologischen

Grenzen. Ausserhalb dieser
Grenzen trifft sie auf jene andere Tabu-
ver-letzung: die Berührung von Schönheit

und Monstrosität. Der vollkommen
schöne und der monströse Körper bedingen

sich gegenseitig. Das Bild, die zumeist
männliche Phantasie einer vollkommen
schönen Frau, kippt ins Monströse - dort
nämlich, wo ihre Schönheit idealisiert
und die reale Frau unberührbar wird.

Wäre es nicht die Lösung des Problems
des Geschlechterverhältnisses, wenn
Weiblichkeit nicht mehr als ein Effekt des

Betrachters freigesetzt würde, sondern
als biochemisch-gentechnische Formel
fixiert werden könnte? Wäre es nicht
wirklich patent, die Frau in der «Funktion

Mutter» und jener der Geliebten in
einer (selbst erzeugten) Person
zusammenzubringen - also Heilige und Hure
zu verschmelzen? Wäre dies nicht eine
vollkommene Frau (und, endlich, die

Realisierung gewisser Männerphantasien)?

In ihren Fotos führt die amerikanische
Künstlerin Cindy Sherman genau diese

spannungsgeladene, zerreissende Dialektik

zwischen Schönheit und Monstrosität,

zwischen Selbstentwurf und Entstellung

vor. Eine ihrer bekannten Fotografien

zeigt einen Ausschnitt aus einem

grossen Wald; der Boden ist mit Nadeln,
Zweigen und Laub bedeckt und von
Furchen und natürlichem Unrat gezeich-

Lisa Schmuckli

Ein Skandal -
oder:
Sie ist nicht dort,
wo man sie zu
sehen erwartet

net. In diesem Laub sieht man unauffällig

einen Kopf mit Augen, die aus dem
Bild starren und den Blick des Betrachters

fixieren, einen abgewinkelten,
verdrehten Arm, einen schmutzigen Schuh,
der Torso ist nur schattenhaft angedeutet.

Das Unheimliche des Fotos wächst
auch daraus, dass auf den ersten Blick
nicht klar wird, welche (schreckliche?)
Szene sich hier zeigt, und dass auf einen
zweiten Blick das Gesicht als jenes von
Cindy Sherman zweifelsfrei identifizierbar

ist.
Sherman setzt sich in ihren Bildern

zusammen: Sie arrangiert Komposita aus

Körperteilen und Prothesen, zeigt also

Körper, die die Grenzen zwischen den

Geschlechtern, zwischen Menschlichem
und Monströsem, zwischen der Lebenden

und der Leiche aufbrechen. Es

entstehen Mischkörper, Verschränkungen
von bildlicher Vorlage und
Körperinszenierungen, von herkömmlichem
Bildrepertoire und neuen Entwürfen, von
Erinnerung und Gestaltung, von latentem

psychischen Gehalt und
Oberflächenausdruck. Die Bilder bezeugen eine

Verschlingung von Verletzbarkeit und
Maskerade, von Vollkommenheit und
Monstrosität, von Intimität und beinahe
brutal wirkender Öffentlichkeit.

Die inszenierte Selbstverkleidung, die
Sherman virtuos betreibt, wird zu einer

153



aufklärerischen Entstellung. Diese
Entstellungen dekonstruieren die diversen
Codes klassischer Bildbetrachtungen,
Schönheitserwartungen und gewohnten
Lesarten, nämlich jene der traditionellen

Weiblichkeitsbilder, der ästhetischen

Idealisierung sowie des Verständnisses
eines unversehrten (und gesunden)
Körpers. Diesen Lesarten werden folgende
Aussagen entgegengehalten: Der Körper
ist vergänglich; er ist materielle Grundlage

der Wahrnehmungsprozesse und
der Existenz in der Welt; das sichtbare
Bild ist mitunter Teil eines latenten,
unsichtbaren Selbstbildes; das Bild, das
sichtbar wird, kennt kein Original; das,

was unsichtbar bleibt, muss erst noch
angeschaut werden; das Unheimliche
verbirgt und entbirgt sich im Blick.

Ich bin viele
Auf einem meiner Lieblingsfotos sieht

man auf den ersten Blick sechs Frauen in
schwarzen Hosen und Schuhen und in
weissen Sweat-Shirts, die alle ihre Hände

in die eigenen Hosentaschen gesteckt
haben, locker und aufrecht da stehen,
die ihre Haare mit einer Rechtsscheitel
kurz tragen und den Betrachter direkt
anzuschauen scheinen. Ein zweiter Blick
verdeutlicht, dass all diese Frauen Cindy
Sherman ist/sind - in vielfältigen Anders-
heiten und Nicht-Identitäten.

«Ich mache keine Selbstporträts», hat
Cindy Sherman in einem Interview
erklärt: «Ich versuche immer, in den
Bildern soweit wie möglich von mir selbst

wegzugehen. Es könnte aber sein, dass

ich mich gerade dadurch selbst porträtiere,

dass ich diese ganzen verrückten
Sachen mit diesen Charakteren mache. »

Wer jedoch ist die abgebildete Frau,
wenn nicht Sherman, die Künstlerin
selbst? Warum benutzt sie ihren eigenen,

durch Kostüme, Schminke und
Requisiten verstellten Körper als ein
einziges, ihr leibliches Modell? Das klassische

Selbstporträt schwindelt ein
«Original» vor, das Sherman in ihren
Fotografien verweigert. Sie bildet sich nicht

ab. Jedoch ist es ihr erklärtes Anliegen,
«jenes latente psychische Material zu
zeigen, das man normalerweise auf der
Oberfläche, im Gesicht und in den
Gebärden eines Menschen nicht sieht, das

aber die Einbildungskraft des Subjektes
beinhaltet. Dieses andere Selbst der
Einbildungskraft kommt nur durch
Oberflächenerscheinungen zum Ausdruck,
durch eine Verknotung verschiedener
Variationen dieser Selbstrepräsentationen»,

erklärt die Anglistin Elisabeth
Bronfen. Dieses andere Selbst der
Einbildungskraft bringt ein unerwartetes
Selbstbild hervor, weder Portrait noch

Nachahmung, weder Vor- noch Abbild.
Das Bild bleibt eine Fiktion und ist in der
Wirksamkeit jedoch Realität.

Sherman kostümiert sich, verstellt
sich, flüchtet und erweitert sich in
Maskeraden und betont hartnäckig, dass sie

keine Selbstportraits mache. Sie stellt sich
verstellt dar - und gestaltet damit jene
Bilder und Geschichten um, die auf sie

eingewirkt und sie interpretiert haben.
So macht sie denn keine Selbstportraits,
weil sie zum einen schon immer die
Beschriebene und Interpretierte ist und als

Frau immer schon als Projektionsfläche
anderer Augen und Wünsche dient. Und
zugleich gestaltet sie diese eingeschriebenen

Geschichten um. Was aber
wiederum heisst, dass sie nicht sich selber
darstellt, sondern, indem sie sich zeigt,
auch von sich wegführt. Das Selbst, das

sie hier zeigt, ist eine Verknotung
verschiedenster Sprachen, die sich in dieses

Subjekt eingeschrieben haben und durch
die es seine Traumata, seine Erinnerungen,

sein Begehren und seine Phantasien
auf entstellte Weise ausdrücken,
veräussern kann. Zugleich verkörpert dieses

arrangierte Selbst(bild) jene Gebote
und Verbote der Familie und der Gesellschaft

und vor allem auch das kulturelle
Bildrepertoire bzw. das normative
Bildarchiv.

Ihre Selbstdarstellungen können als

«serieller Entwurf einer Vielfalt möglicher

Identitäten» (Bronfen) wahrgenom-

154



men und gesehen werden, als eine ästhetische

Umsetzung der Haltung: Ich bin
viele. Sherman meint dazu, dass es weniger

darum gehe, hinter den Maskeraden
den kleinsten gemeinsamen Nenner
einer echten, authentischen Sherman zu
suchen, wie dies die Betrachtenden häufig

anstreben, sondern viel mehr sich
selbstwiederzuerkennen. Also fordert sie

den Betrachter und die Betrachterin zu
Erinnerungen auf. Sherman macht sich
selber zum Bild und gestaltet dieses; sie

inszeniert sich oszillierend zwischen
einem ermächtigten Subjekt und entmäch-

tigten Blickobjekt. Sie gestaltet einerseits
das Verhältnis als Kunst schaffende Frau
zum Bildrepertoire des Weiblichen um,
ohne das «mütterliche» Bildrepertoire
ganz zu verlassen. Anderseits parodiert
sie das tradierte Gleichnis von Weiblichkeit

und Bild, indem sie vorführt, wie
sehr die vermeintlich dargestellte
Weiblichkeit der Effekt des Betrachtens ist.

Sherman kreiert Bilder von/mit sich
als Frauenfiguren, in dem sie sich in das

traditionelle Bildrepertoire einordnet,
dieses aber zugleich entstellt und
verschiebt. Sie kreiert Bilder und perpetuiert
damit die Illusion, dass eine Frauenfigur
nur durch den Blick des Betrachters
lebendig wird; zugleich aber verdeutlicht
sie diese dominante Funktionsweise des

betrachtenden Auges. Damit entzieht sie

sich abermals den Zuschreibungen: Sie

hat sie im Bild bereits vorweggenommen.
Ihre Bilder sind eine winzige Spur schneller

als die Einbildungskraft des Betrachters

- und verwundern deshalb
leidenschaftlich. Sherman also versucht eine

Selbst-Repräsentation, die sich
paradoxerweise in der demonstrativen Nich-
tung und Ausser-Kraft-Setzung des

begehrenden Blickes des Anderen zeigt.
Indem sie die Differenz zwischen Sehen

und Gesehen-Werden, zwischen Begehren

und Begehrt-Werden im Bild selbst

thematisiert, stellt sie die Funktion der
Frau bzw. des weiblichen Körpers als

Status, als Bild in Frage, nicht jedoch das

Funktionieren der Repräsentation selbst.

Das Geschlecht: ein Skandal
Darstellungen männlicher Phantasien als

Bild der Frau sind der manifeste Skandal.

Der latente, unheimliche Skandal
ist philosophisch betrachtet die Konfrontation

und die Schwierigkeit, ein Mensch

zu sein und ein Geschlecht zu haben.
Dieser unüberschaubare Skandal erinnert

hartnäckig daran, dass die Vorstellung

des Menschen ein uneingelöstes und
uneinlösbares Konstrukt ist, einen
Mythos der Vollständigkeit vorgaukelnd,
und dass sich der Mensch in Frauen und
Männern konkretisiert. Und die
Geschichte hat gelehrt, dass der
(verallgemeinerte) Mensch zumeist den Mann
meint oder darstellt, dass also der
theoretische oder politische Mainstream
meist der Malestream ist. Das eigene
Geschlecht weist also jedes Individuum
darauf hin, dass es einen unumgänglichen

Mangel verkörpert, den es zu
bewältigen und zu integrieren hat.
Anerkennung des eigenen Geschlechts bedeutet

folglich Anerkennung der
Geschlechterdifferenz und der eigenen Unvollständigkeit.

Das Geschlecht ist für beide
Geschlechter ein Skandal. Nur wird die

Konsequenz dieses Skandals unterschiedlich
aufgeteilt: «Der Skandal des Geschlechts

liegt in diesem Hinweis auf Endlichkeit,
Nicht-Vollständigkeit, Nicht-Unabhängigkeit,

aber die Aufteilung der mit
Bedeutung aufgeladenen Geschlechtszeichen

zwischen Frauen und Männern ist
so organisiert, dass alles, was auf diesen
<Skandal> hinweist, auf der weiblichen
Seite eingetragen ist», schreibt die
Psychoanalytikerin Barbara Rendtorff. Die
Geschlechtszeichen sind im weiblichen
Körper eingeschrieben. Es ist daher auch
kaum verwunderlich, dass auf der männlichen

Seite der Skandal des Geschlechts
ein Mann ist, der geniesst, sich also

passiv-rezeptiv und in femininer Pose einem
Mann hingibt. (Homosexualität verweist
hier auf einen doppelten Skandal: auf
den Skandal, dass ein Mann sich in der
Position einer Frau wiederfindet; und

155



dass er diese Position bzw. in dieser
Position geniesst.)

Das Weibliche wird zum Geschlecht

an sich, während das Männliche seinen

eigenen Zugang zu seinem Geschlecht
verliert und sich den Zugang zu Lust und
Genuss über das Weibliche bzw. über
seine (verordnete) Inszenierung von
Weiblichkeit aneignet. So entsteht auf der Seite
des Männlichen eine Entkörperung und
auf der Seite des Weiblichen ein Hyper-
körper. Von der Entkörperung zur
Entmaterialisierung ist es ein kurzer
(Assoziations-)Schritt, und eine
entmaterialisierte Figur ist in der Kultur- bzw.
Philosophiegeschichte der Geist an sich,
also die (Grössen-)Phantasie des

Vollständigen und Unendlichen. Das
gegenwärtige (verallgemeinerte) männliche
Subjekt scheint jedoch leichter in dieser
Phantasie Halt zu finden als in der Realität

der Unvollständigkeit.

Leerstellen
Ist der Skandal jener, Mensch zu sein
und zugleich ein Geschlecht zu haben?
Oder ist der Skandal nicht vielmehr die

Erkenntnis, ein Geschlecht zu haben -
und damit nicht mehr Mensch sein zu
können? Damit also die Vision des

Mensch-Seins als Illusion verabschieden

zu müssen?

Der Mensch ist zwei: Mann und Frau.
«Mensch» ist eine Denkfigur, die in der
Ideen- und Alltagsgeschichte immer
wieder als Mann gedacht und entsprechend

konkretisiert worden ist und zum
Ausschluss der Frauen geführt hat. Die
Geschichte zeigt(e) es täglich. Warum
also sollten sich Frauen zum Menschen
hin befreien wollen?

Befreiung impliziert m.E. zwei Schritte:

Der erste Schritt ist eine Befreiung
von... Unbestritten ist sicherlich die
Befreiung von unterdrückenden, einengenden

Frauen- und Männerbildern, von
fixierenden Rollenmustern und von
ungerechten gesellschaftlichen Strukturen,
die Männer privilegieren und Frauen
diskriminieren (einzig aufgrund ihres

Geschlechts). Es ist zugleich auch eine

Befreiung von der das Politische und
Ökonomische durchdringenden Dualität:
hier die Öffentlichkeit, die den Männern
zusteht, da das Private, der Raum der
Frauen.

Der zweite Schritt ist eine Befreiung
zu... Die Befreiung von Skandalen, alten
Strukturen und Mustern eröffnet etwas
Neues - und dieses Neue ist vorab eine
Leerstelle. Wohin die Befreiung führt,
kann nicht vorweggenommen, nicht
bereits wieder mit Bildern und Worten
fixiert werden. Die Befreiung zu...
besteht gerade darin, diese Leerstelle
ungeschrieben vorzufinden; ein offener
Raum, in dem ein Selbst- und
Gesellschaftsentwurfentstehen und ausgehandelt

oder auch hinein geworfen werden
kann.

Diese Leerstelle verdeutlicht und
konkretisiert sich in jener Gerechtigkeit, die

Judith Shklar umschreibt, wenn sie

(sinngemäss) meint: Es geht nicht darum,

Gerechtigkeit fixieren und damit
totschlagen zu wollen, sondern es geht
darum, der konkreten alltäglichen
Ungerechtigkeit Gerechtigkeit widerfahren
zu lassen. Erst die alltägliche Arbeit an
einer unübersichtlichen Ungerechtigkeit
eröffnet die Möglichkeit einer nicht
fixierten, freien Gerechtigkeit. •

Literatur
Elisabeth Bronfen, Das verknotete Subjekt.
Hysterie in der Moderne, Berlin 1999.
Barbara Rendtorff, Geschlecht und différence.
Die Sexuierung des Wissens, Königstein/Taunus

1998.
Lisa Schmuckli, Hautnah. Körperbilder -
Körpergeschichten, Königstein/Taunus 2001.
Judith Shklar, Über Ungerechtigkeit, Berlin

1992.

156


	Gendereien : ein Skandal - oder : Sie ist nicht dort, wo man sie zu sehen erwartet

