
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 98 (2004)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bücher

Autor: Spieler, Willy / Ordnung, Carl

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


tlJ

u
• (¦¦#
ïiisiisi

m¦
•¦"•¦ «a*

^

Barbara Kopp: Die Unbeirrbare. Wie Gertrud
Heinzelmann den Papst unddie Schweiz das
Fürchten lehrte. Limmat Verlag, Zürich 2003,
320 Seiten, Fr. 39.00.

Bei der Lektüre dieser eindrücklichen und
spannend zu lesenden Biographie werden
persönliche Erinnerungen wach: Ich sehe
die hochgewachsene, hagere Gestalt der
Gertrud Heinzelmann an einem Vortragspult

der Churer Synode 72 stehen. Sie
formuliert ihregut vorbereiteten Anträge, dass
die Schweizerische Bischofskonferenz sich
in «Rom» für die Gleichstellung der Frau in
der katholischen Kirche einsetzen möge.
Wenigstens den ersten Schrittfürdas Dia-
konat der Frau möchte sie in die Wege
leiten. Die Synodenversammlung zeigt sich

aufgeschlossen. Ja, «die Frage der Priesterweihe

der Frau» sei «zu studieren» und dieser

«Wunsch (sie!) an die zuständigen Stellen

in Rom weiterzuleiten». Auch sollten
«Frauen die Diakonatsweihe empfangen
und so in den kirchlichen Dienst als Diakone

berufen werden können».
Wenn es nach dem immer noch

amtierenden Papst ginge, müsste ein Bischof
heute jede derartige Diskussion unterbinden.

Unmittelbar nach dem Konzil wardas
noch anders. Der al les andere als progressive

Bischof von Chur, Johannes Vonderach,
hatte es sich nicht nehmen lassen, Frau
Heinzelmann als Synodalin zu berufen. Er

wollte und konnte sich die «Hofnärrin» leisten

- und sei es auch nur, um sein eigenes
Erscheinungsbild in der Öffentlichkeit
aufzupolieren. Der Zeitgeist warvor allem Geist
und noch nicht reaktionär getrimmt.

Zur «Fortschrittsfraktion» gehörte
Gertrud Heinzelmann aber kaum. Sie war so
sehr auf das Priesteramt oder wenigstens
das Diakonat der Frau fixiert, dass ihr die
fundamentale Demokratisierung derkatholischen

Kirche zweitrangig erschien. Sie rea-
gierteziemlich hilflos, wenn siefeministisch
überholt und durch die radikale Gegenmeinung

provoziert wurde, dass Frauen sich
kirchlichen Ämtern solange entziehen sollten,

als das Klerus-Patriarchat nicht durch
eine demokratische und geschwisterliche
Gemeinschaft überwunden sei. Wieder
andere störten sich daran, dass die «Migros-
Frau» linke Anträge zur Entwicklungspolitik
nicht unterstützte.

Die sorgfältig und umsichtig erarbeitete
Biographiederjournalistin und Historikerin
Barbara Kopp bringt mir die nicht nur
«Unbeirrbare», sondern auch «Unnahbare»
näher. Ich beginne Gertrud Heinzelmann aus
ihren bürgerlichen und religiösen Wurzeln
besser zu verstehen.

Die Tochter aus einer liberalen Kauf-
mannsfamilie erwirbt sich das Doktorat der
Rechte, darf jedoch nicht Richterin werden,
weil sie als Frau kein passives Wahlrecht hat.
«Wieder fiel das Geschlecht auf mich, als
wäre es der dunkelste aller Schatten», sagt
sie rückblickend. Ihre Rechtskenntnisse
setzt sie umso nachhaltiger für den Kampf
ums Frauenstimmrecht ein. Sie kommen ihr
später auch als Ombudsfrau der Migros im
«Büro gegen Amts- und Verbandswillkür»
zustatten. Politisch bleibt sie dem liberalen
Freisinn ihrer Familie verbunden, obschon
sie als Schülerin an einem 1.-Mai-Umzug
ihres Wohnortes Wallisellen -als
«Frauenstimmrechtssektion» - teilnimmt. Dem
Frauenhilfsdienst bleibt sie fern, denn es

widerstrebt ihr, ein Land zu verteidigen, in
dem die Frauen rechtlos sind.

Viele Jahre später, im Revolutionsjahr
1968, wird die Ehrung, die der nunmehrigen
Präsidentin des Schweizerischen Verbandes
für das Frauenstimmrecht im Zürcher
Schauspielhaus zugedacht ist, von jungen
Frauen gestört. Es ist der Beginn der neuen
Frauenbefteiungsbewegung, der eine blosse

Frauenstimmrechtsbewegung nicht
genügt. Gertrud Heinzelmann empört sich
über diese «Sauerei». Sie hatte zeitlebens
Mühe, radikalere Frauen - und Männer -
zu verstehen, sich mit ihnen gar zu solidarisieren.

«Die Zusammenhänge zwischen
Wirtschaftssituation, Klassenunterschieden

und der weiblichen Benachteiligung
blendet sie aus», schreibt die Autorin. Und
obschon Verbandsfrau, blieb sie eine
ausgeprägte Individualistin, verbunden mit
einem «katholischen Abwehrreflex gegen
alles Sozialistische und Kommunistische».
Nach Einführung des Frauenstimmrechts
kandidierte sie erfolglos auf der Liste des

Landesrings der Unabhängigen für den
Nationalrat.

Was an dieser Biographie vor allem
berührt: Gertrud Heinzelmann - mit
Übernamen «Betblätz» — fühlt sich berufen,
katholische Priesterin zu werden. Die «gehei-

130



ligte Diskriminierung», wie sie später ein
Buch betitelt, steht dem entgegen. Da ihr
auch das Theologiestudium verschlossen
bleibt, befasst sie sich autodidaktisch mit
der «Theologischen Summa» des Thomas

von Aquin, der in der Frau einen (bei der
Zeugung) «missratenen Mann» sieht. Wer
«nur» zum Kinderkriegen tauge, könne nicht
Priester werden. Die junge Studentin ist
über diese «Redeweise des männlichen
Hochmuts» entsetzt. Sie widerlegt den
Kirchenlehrer mit seinen eigenen Argumenten
von der gleichen Würde aller Menschen.
Und kein Theologe ist da, der sie ernst
nimmt.

Mit der Ankündigung des Zweiten
Vatikanischen Konzils will Heinzelmann die
Gleichstellung der Frau in das katholische
«Aggiornamento» einbringen. Sie formuliert

ihre Eingabe vom Mai 1962 als «Klage
und Anklage einer halben Menschheit-der
weiblichen Menschheit, die während
Jahrtausenden unterdrückt wurde und an deren

Unterdrückung die Kirche durch ihre
TheorievonderFrauineinerdaschristliche
Bewusstsein schwer verletzenden Weise
beteiligt war und beteiligt ist». Die Sensation

des weiblichen Tabubruchs ist perfekt
und findet weltweit Beachtung-vor allem
aber Ablehnung, selbst bei Frauen, die sonst
für ihre Rechte einzutreten wissen, aber ihre
Karriere nicht gefährden wollen. Für Elisabeth

Blunschy-Steiner.die spätere erste
Präsidentin des Nationalrates, war die
Konzilseingabe zu «aggressiv», «ein Beispiel, wie
man es nicht machen sollte».

Dass die Eingabe ein weltweites Echo

auslöste, verdankte Heinzelmann einerseits
einem UPI-Journalisten, der für die
millionenfache Verbreitungsorgte, und andererseits

dem Benediktinerpater Placidus
Jordan, einem späteren Konzils-Peritus, der ihr
Freund und Streitpartner wurde. Er verbreitete

den Text über den Nachrichtendienst
der amerikanischen Bischöfe.

In den 60er Jahren beginnt der
Austausch mit jüngeren Frauen, die inzwischen
Theologie studieren durften, insbesondere
mit Mary Daly, durch deren Patriarchatskritik,

vorallem auch anThomas von Aquin,
Heinzelmann sich bestätigt sieht. Aber
wiederum kommt es zu keiner wirklichen
Zusammenarbeit. Und Mary Daly entwickelt

sich wohl zu sehr nach «links». Netze

zu knüpfen war nie die Stärke der eigenwilligen

Einzelkämpferin.
Gertrud Heinzelmann geht weiter, als

ihre Kräfte es zulassen. Krankheit und
Depression bleiben nicht aus, sodass sie sich
«die Entlassung aus der Schöpfung» erbittet.

Sie verzichtet auf die Ehe, auf
Liebesbeziehungen überhaupt. Ja, sie leidet in

ihren eigenen Worten an «der Scheusslichkeit
von Geschlechtlichkeit und Geschlecht». Die
klerikale «Höherbewertung der Virginität»
hat Gertrud Heinzelmann bis zum Selbsthass

verinnerlicht. Noch in der ekklesio-

genen Entfremdung bleibt sie auf die Kir-

cheftxiert. Auch ihre Konzilseingabe verfass-
te Heinzelmann, obschon sie «seit mehr als

20 Jahren am Leben der kath. Kirche nicht
mehr» teilgenommen hatte. Sie sagt es

anders: «Nur der Abstand zur Kirche hat mir
diese Eingabe ermöglicht...» Dem Ruf der
Familie zuliebe sei sie nicht aus der Kirche

ausgetreten. Später legt sie bei Pater
Jordan eine Beichte ab, relativiert diese aber
gleich wieder als eine Gefälligkeit gegenüber

dem väterlichen Freund.
Dass der katholische Kirchenrechtler

Adrian Loretan die «argumentativ starke»
Gertrud Heinzelmann zur «Konzilsmutter»
(Orientierung, 15. Oktober 2003) erhebt,
widerspiegelt wohl den Wunsch nach

Wiedergutmachung. Aber noch werden Frauen

exkommuniziert, wenn sie sich zu
Priesterinnenweihen lassen. Zwei von den sieben,
die das im Sommer 2003 wagten, waren mit
Gertrud Heinzelmann in Kontakt getreten.
Auch sie hatte kurz vor ihrem Tod in einem
Interview angeregt, dass mutige Bischöfe
Frauen weihen und mutige Pfarreien sie als

Priesterinnen anstellen sollten. Das war ihr
einziger, wenn auch nur mentaler Ausbruch
aus der «Legalität».

An ihrem Sterbebett wollte sie keinen
Priester haben. In der selbst verfassten
Todesanzeige steht: «Ihr Einsatz galt ihren
Schwestern, den Frauen. Sie tat alles zu
deren Befreiung und Förderung.» Der

Kampf ist noch lange nicht am Ziel. Der
Pionierin gedenken heisst, ihn weiterführen.

Willy Spieler

131



V!>i,i'r'pl.wcr

Johannes Brückmann und Willibald Jacob

(Hg.): Arbeiterpfarrer in der DDR. Gemeindeaufbau

und Industriegesellschaft. Erfahrungen

in Kirche undBetrieb 1950-1990. Alektor
Verlag, Berlin 2004,524 Seiten, EUR 28,00.

VJennKirchegrenzüberschreitende Sendung
in die umgebende Welt ist, wie 1961 auf der
Weltkirchenkonferenz in Neu Delhi festgestellt

wurde, dann fragt sich -zugespitztob
das, was sich heute als solche bezeichnet,

überhaupt noch Kirche ist. Die Frage
drängt sich einem auf bei der Lektüre dieses

Buches, das von einem faszinierenden
Versuch solcher Grenzüberschreitung
berichtet - und dazu noch aus einem
«kommunistischen» Land. Es enthält Erfahrungsberichte,

Referate und Stellungnahmen von
20 DDR-Theologen, Männern und Frauen,
sowie einige Kommentare und Analysen aus
heutiger Sicht. Manche der damals gewonnenen

Einsichten erhellen Aspekte der
gegenwärtigen kirchlichen Krise und könnten
-wiederaufgenommen und weitergedacht
- helfen, Lösungen zu finden.

Die DDR war eine «Arbeitsgesellschaft
par excellence», stellen die beiden Herausgeber

in einem einleitenden Essay fest. «Arbeit

definierte den Menschen und zeichnete

ihn aus.» Und in den Arbeitern auf den
sozialistischen Grossbaustellen meinten
junge Theologen den von Dietrich
Bonhoeffer beschriebenen religionslosen und

mündig gewordenen Menschen zu entdecken.

«Um sich dem gesellschaftlichen Wandel

auszusetzen», «um Menschen zu treffen,

die nie in die Kirche kommen», suchten
sie sich Arbeit in Betrieben. Einige versahen
nebenbei ein Pfarramt und arbeiteten im
Betrieb, um für die Kirche ein Pfarrergehalt
zu sparen (auch das unter Berufungauf
Bonhoeffer). Andere gingen nach einer gewissen

Zeit in den kirchlichen Dienst zurück.
Wieder andere blieben bis zum Ende ihrer
Beruftätigkeit «werktätigeTheologen».Zwei,
drei machten sich weitgehend die marxistische

Sicht zu eigen, ohne Mitglied der SED

zu werden. Es war die Gossner Mission in der
DDR, die allen arbeitenden Theologen eine
Plattform bot, auf der sie ihre Erfahrungen
theologisch reflektieren konnten.

Von zwei Grunderfahrungen berichten
alle. Die eine kann beschrieben werden als
totale Kirchenfremdheit der industriellen Ar-

beitswelt. Nicht «Kirchenfeindschaft» erlebten

die Theologen, sondern «absolute
Interesselosigkeit gegenüber kirchlichen
Dingen». «Fürdie meisten Menschen ist die
Kirchensteuer der einzige Berührungspunkt
mit der Kirche. So entsteht der Eindruck,
dass es der Kirche ums Geld geht.» Die zweite

Grunderfahrung ist das Unverständnis der
traditionellen Gemeinde für den Weg der
Arbeiterpfarrer. Die Gemeinde «will einen
Pfarrer,dersie in gewohnter Weise betreut»,
nicht einen, dessen Hauptaktivität
Kirchenfremden gilt. Diese ablehnende Haltung hat
sich durch die in Jahrhunderten gewachsenen

Strukturen einer Betreuungskirche
verfestigt und scheint sich in den
Schrumpfungsprozessen der Gegenwart noch zu
verstärken.

Nun ist die Entfremdung der modernen
Arbeitswelt von der Kirche keine neue
Erscheinung. Während die katholische Kirche
den «Verlust der Arbeitermassen» im 19.
Jahrhundert als Skandal erkannte, hatte die

evangelische Kirche in Deutschland «die
soziale Frage nur als Bedrohung der
Kirchlichkeit und die soziale Umschichtung als

grosse Gefahr für die Allgemeinheit
wahrgenommen». Erst vom Darmstädter Wort
des Reichsbruderrates der EKD von 1947
wurde diese Entwicklungals Irrweg
gekennzeichnet. Viele der Arbeiterpfarrer beziehen
sich aufdieses Wort. Einervon ihnen meint,
man dürfe von Menschen aus der Arbeitswelt,

die Christen werden wollten, keine

«Beschneidung», also nicht die «Annahme des

Christentums als <bürgerliches> verlangen».
Einer der DDR-Theologen, der einzige

Freikirchlerunter ihnen, wurdeiggo im Zuge
der Abwicklung seines volkseigenen Betriebes

als Metallfacharbeiter in die Arbeitslosigkeit

entlassen. Er gründete eine Kirchliche

Beratungsstellefür Erwerbslose, für die
er keine Kirchgemeinde als Mitträgerin
fand. Dazu passt, dass im Zuge der neuen
Prioritätensetzung in den Kirchen der nach

1945 gegründete «Kirchliche Dienst in der
Arbeitswelt» abgewickelt wurde. Inzwischen

wächst die Kritik an dieser Entwicklung.

«Wirverfehlen unseren Auftrag, wenn
wir nicht erkennen, dass die Gottvergessenheit

Wesensmerkmal des Kapitalismus
ist und deshalb auch unser theologisches
Denken herausfordert», heisst es in einem
Aufruf bayrischer Pfarrer. Carl Ordnung

132


	Bücher

