Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege
Band: 98 (2004)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bucher
Autor: Spieler, Willy / Ordnung, Carl

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

beirrbare

Barbara Kopp: Die Unbeirrbare. Wie Gertrud
Heinzelmann den Papst und die Schweiz das
Fiirchtenlehrte. LimmatVerlag, Ziirich 2003,
320 Seiten, Fr. 39.00.

Bei der Lekture dieser eindriicklichen und
spannend zu lesenden Biographie werden
personliche Erinnerungen wach: Ich sehe
die hochgewachsene, hagere Gestalt der
Gertrud Heinzelmann an einem Vortrags-
pult der Churer Synode 72 stehen. Sie for-
muliertihregutvorbereiteten Antrage, dass
die Schweizerische Bischofskonferenz sich
in «Rom» fiir die Gleichstellung der Frau in
der katholischen Kirche einsetzen moge.
Wenigstens den ersten Schritt fur das Dia-
konat der Frau mdchte sie in die Wege lei-
ten. Die Synodenversammlung zeigt sich
aufgeschlossen. Ja, «die Frage der Priester-
weihe der Frau» sei «zu studieren» und die-
ser «Wunsch (sic!) an die zustandigen Stel-
len in Rom weiterzuleiten». Auch sollten
«Frauen die Diakonatsweihe empfangen
und so in den kirchlichen Dienst als Diako-
ne berufen werden konnen».

Wenn es nach dem immer noch amtie-
renden Papst ginge, misste ein Bischof
heute jede derartige Diskussion unterbin-
den. Unmittelbar nach dem Konzil war das
noch anders. Der alles andere als progressi-
ve Bischof von Chur, Johannes Vonderach,
hatte es sich nicht nehmen lassen, Frau
Heinzelmann als Synodalin zu berufen. Er
wollte und konnte sich die «<Hofnarrin» leis-
ten —und sei es auch nur, um sein eigenes
Erscheinungsbild in der Offentlichkeit auf-
zupolieren. Der Zeitgeist warvor allem Geist
und noch nicht reaktionar getrimmt.

Zur «Fortschrittsfraktion» gehorte Ger-
trud Heinzelmann aber kaum. Sie war so
sehr auf das Priesteramt oder wenigstens
das Diakonat der Frau fixiert, dass ihr die
fundamentale Demokratisierung der katho-
lischen Kirche zweitrangig erschien.Sie rea-
gierteziemlich hilflos, wenn sie feministisch
uberholt und durch die radikale Gegenmei-
nung provoziert wurde, dass Frauen sich
kirchlichen Amtern solange entziehen soll-
ten, als das Klerus-Patriarchat nicht durch
eine demokratische und geschwisterliche
Gemeinschaft Uberwunden sei. Wieder an-
dere storten sich daran, dass die «Migros-
Frau» linke Antrage zur Entwicklungspolitik
nicht unterstutzte.

Diesorgfaltigund umsichtigerarbeitete
Biographie derJournalistinund Historikerin
Barbara Kopp bringt mir die nicht nur «Un-
beirrbare», sondern auch «Unnahbare» na-
her. Ich beginne Gertrud Heinzelmann aus
ihren blirgerlichen und religiésen Wurzeln
besser zu verstehen.

Die Tochter aus einer liberalen Kauf-
mannsfamilie erwirbt sich das Doktorat der
Rechte, darf jedoch nicht Richterin werden,
weilsieals Frau kein passives Wahlrecht hat.
«Wieder fiel das Geschlecht auf mich, als
ware es der dunkelste aller Schatten», sagt
sie rickblickend. Ihre Rechtskenntnisse
setzt sie umso nachhaltiger fur den Kampf
ums Frauenstimmrechtein.Siekommenihr
spater auch als Ombudsfrau der Migros im
«Blro gegen Amts- und Verbandswillkiir»
zustatten. Politisch bleibt sie dem liberalen
Freisinn ihrer Familie verbunden, obschon
sie als Schiilerin an einem 1.-Mai-Umzug
ihres Wohnortes Wallisellen —als «Frauen-
stimmrechtssektion» — teilnimmt. Dem.
Frauenhilfsdienst bleibt sie fern, denn es
widerstrebt ihr, ein Land zu verteidigen, in
dem die Frauen rechtlos sind.

Viele Jahre spater, im Revolutionsjahr
1968, wirddie Ehrung,diedernunmehrigen
Prasidentin des Schweizerischen Verbandes
fur das Frauenstimmrecht im Zircher
Schauspielhaus zugedacht ist, von jungen
Frauen gestort. Es ist der Beginn der neuen
Frauenbefreiungsbewegung, der eine blosse
Frauenstimmrechtsbewegung nicht ge-
nugt. Gertrud Heinzelmann empért sich
Uber diese «Sauerei». Sie hatte zeitlebens
Mihe, radikalere Frauen -~ und Manner -
zu verstehen, sich mitihnen gar zu solidari-
sieren. «Die Zusammenhdnge zwischen
Wirtschaftssituation, Klassenunterschie-
den und der weiblichen Benachteiligung
blendet sie aus», schreibt die Autorin. Und
obschon Verbandsfrau, blieb sie eine aus-
gepragte Individualistin, verbunden mit ei-
nem «katholischen Abwehrreflex gegen al-
les Sozialistische und Kommunistische».
Nach Einfuhrung des Frauenstimmrechts
kandidierte sie erfolglos auf der Liste des
Landesrings der Unabhdngigen fir den
Nationalrat.

Was an dieser Biographie vor allem be-
rihrt: Gertrud Heinzelmann — mit Uber-
namen «Betblatz» — flihlt sich berufen, ka-
tholische Priesterin zu werden. Die «gehei-

130



ligte Diskriminierung», wie sie spater ein
Buch betitelt, steht dem entgegen. Da ihr
auch das Theologiestudium verschlossen
bleibt, befasst sie sich autodidaktisch mit
der «Theologischen Summa» des Thomas
von Aquin, der in der Frau einen (bei der
Zeugung) «missratenen Mann» sieht. Wer
«nur»zumKinderkriegentauge, konne nicht
Priester werden. Die junge Studentin ist
uber diese «Redeweise des mannlichen
Hochmuts» entsetzt. Sie widerlegt den Kir-
chenlehrer mitseinen eigenen Argumenten
von der gleichen Wiirde aller Menschen.
Und kein Theologe ist da, der sie ernst
nimmt.

Mit der Ankiindigung des Zweiten Vati-
kanischen Konzils will Heinzelmann die
Gleichstellung der Frau in das katholische
«Aggiornamento» einbringen. Sie formu-
liert ihre Eingabe vom Mai 1962 als «Klage
und Anklage einer halben Menschheit—der
weiblichen Menschheit, die wahrend Jahr-
tausenden unterdriickt wurde und an de-
ren Unterdriickung die Kirche durch ihre
Theorie vonder Frauin einer das christliche
Bewusstsein schwer verletzenden Weise
beteiligt war und beteiligt ist». Die Sensa-
tion des weiblichen Tabubruchs ist perfekt
und findet weltweit Beachtung —vorallem
aberAblehnung,selbst beiFrauen, diesonst
furihreRechte einzutreten wissen,aberihre
Karriere nicht gefahrden wollen. Fiir Elisa-
beth Blunschy-Steiner, die spatere erste Pra-
sidentin des Nationalrates, wardie Konzils-
eingabe zu «aggressiv», «ein Beispiel, wie
man es nicht machen sollte».

Dass die Eingabe ein weltweites Echo
ausloste, verdankte Heinzelmann einerseits
einem UPI-Journalisten, der fir die millio-
nenfache Verbreitung sorgte, und anderer-
seits dem Benediktinerpater Placidus Jor-
dan,einem spateren Konzils-Peritus,derihr
Freund und Streitpartnerwurde. Er verbrei-
tete den Text liber den Nachrichtendienst
der amerikanischen Bischofe.

In den 6oer Jahren beginnt der Aus-
tauschmitjungerenFrauen, dieinzwischen
Theologie studieren durften, insbesondere
mit Mary Daly, durch deren Patriarchats-
kritik, vorallem auchan Thomasvon Aquin,
Heinzelmann sich bestatigt sieht. Aber
wiederum kommt es zu keiner wirklichen
Zusammenarbeit. Und Mary Daly entwi-
ckelt sich wohl zu sehr nach «links». Netze

zu knupfen war nie die Starke der eigenwil-
ligen Einzelkampferin.

Gertrud Heinzelmann geht weiter, als
ihre Krafte es zulassen. Krankheit und De-
pression bleiben nicht aus, sodass sie sich
«die Entlassung aus der Schépfung» erbit-
tet. Sie verzichtet auf die Ehe, auf Liebes-
beziehungen tberhaupt. Ja, sie leidet in ih-
reneigenen Worten an «der Scheusslichkeit
von Geschlechtlichkeit und Geschlecht». Die
klerikale «<Hoherbewertung der Virginitat»
hat Gertrud Heinzelmann bis zum Selbst-
hass verinnerlicht. Noch in der ekklesio-
genen Entfremdung bleibt sie auf die Kir-
chefixiert. AuchihreKonzilseingabe verfass-
te Heinzelmann, obschon sie «seit mehrals
20 Jahren am Leben der kath. Kirche nicht
mehr» teilgenommen hatte. Sie sagt es
anders: «Nurder Abstand zurKirche hat mir
diese Eingabe ermdglicht...» Dem Ruf der
Familie zuliebe sei sie nicht aus der Kirche
ausgetreten. Spater legt sie bei Pater Jor-
dan eine Beichte ab, relativiert diese aber
gleich wieder als eine Gefalligkeit gegen-
uber dem vaterlichen Freund.

Dass der katholische Kirchenrechtler
Adrian Loretan die «argumentativ starke»
Gertrud Heinzelmann zur «Konzilsmutter»
(Orientierung, 15. Oktober 2003) erhebt, wi-
derspiegelt wohl den Wunsch nach Wie-
dergutmachung.Aber noch werden Frauen
exkommuniziert, wenn sie sich zu Prieste-
rinnen weihen lassen. Zweivon den sieben,
diedasimSommer2003wagten, waren mit
Gertrud Heinzelmann in Kontakt getreten.
Auch sie hatte kurz vor ihrem Tod in einem
Interview angeregt, dass mutige Bischofe
Frauen weihen und mutige Pfarreiensieals
Priesterinnen anstellen sollten. Das war ihr
einziger,wennauch nurmentaler Ausbruch
aus der «Legalitat».

An ihrem Sterbebett wollte sie keinen
Priester haben. In der selbst verfassten To-
desanzeige steht: «lhr Einsatz galt ihren
Schwestern, den Frauen. Sie tat alles zu
deren Befreiung und Forderung.» Der
Kampf ist noch lange nicht am Ziel. Der
Pionierin gedenken heisst, ihn weiterfih-
ren. Willy Spieler

131



Johannes Briickmann und Willibald Jacob
(Hg.): Arbeiterpfarrerinder DDR. Gemeinde-
aufbau und Industriegesellschaft. Erfahrun-
geninKirche und Betrieb 1950-1990. Alektor
Verlag, Berlin 2004, 524 Seiten, EUR 28,00.

WennKirchegrenziiberschreitende Sendung
in die umgebende Welt ist, wie 1961 auf der
Weltkirchenkonferenz in Neu Delhifestge-
stellt wurde, dann fragt sich —zugespitzt-,
ob das, was sich heute als solche bezeich-
net, iberhaupt noch Kirche ist. Die Frage
drangt sich einem auf bei der Lekture die-
ses Buches, das von einem faszinierenden
Versuch solcher Grenziiberschreitung be-
richtet — und dazu noch aus einem «kom-
munistischen» Land.Es enthalt Erfahrungs-
berichte, Referate und Stellungnahmen von
20 DDR-Theologen, Mdnnern und Frauen,
sowieeinige Kommentare und Analysenaus
heutiger Sicht. Manche der damals gewon-
nenen Einsichten erhellen Aspekte der ge-
genwartigenkirchlichen Krise undkénnten
—wiederaufgenommenundweitergedacht
— helfen, Losungen zu finden.

Die DDR war eine «Arbeitsgesellschaft
par excellence», stellen die beiden Heraus-
geberineinemeinleitenden Essay fest. «Ar-
beit definierte den Menschen und zeichne-
te ihn aus.» Und in den Arbeitern auf den
sozialistischen Grossbaustellen meinten
junge Theologen den von Dietrich Bon-
hoeffer beschriebenen religionslosen und
miindig gewordenen Menschen zu entde-
cken. «Um sich dem gesellschaftlichen Wan-
del auszusetzen», «um Menschen zu tref-
fen, die nieindie Kirche kommen», suchten
siesich Arbeitin Betrieben.Einige versahen
nebenbei ein Pfarramt und arbeiteten im
Betrieb, um fur die Kirche ein Pfarrergehalt
zusparen (auchdas unterBerufungaufBon-
hoeffer). Andere gingen nach einer gewis-
sen Zeit in den kirchlichen Dienst zuriick.
Wieder andere blieben bis zum Ende ihrer
Beruftatigkeit «werktatige Theologen».Zwei,
drei machten sich weitgehend die marxis-
tische Sichtzu eigen, ohne Mitglied der SED
zuwerden.Eswardie Gossner Missionin der
DDR, die allen arbeitenden Theologen eine
Plattform bot, auf der sie ihre Erfahrungen
theologisch reflektieren konnten.

Von zwei Grunderfahrungen berichten
alle. Die eine kann beschrieben werden als
totaleKirchenfremdheit derindustriellen Ar-

beitswelt. Nicht «Kirchenfeindschaft» erleb-
ten die Theologen, sondern «absolute Inte-
resselosigkeit gegentiber kirchlichen Din-
gen». «Furdiemeisten Menschenist die Kir-
chensteuer der einzige Berlihrungspunkt
mit der Kirche. So entsteht der Eindruck,
dassesderKirche ums Geld geht.» Die zwei-
teGrunderfahrungistdas Unverstdndnis der
traditionellen Gemeinde fir den Weg der
Arbeiterpfarrer. Die Gemeinde «will einen
Pfarrer,dersiein gewohnter Weise betreut»,
nichteinen, dessen HauptaktivitatKirchen-
fremdengilt. Diese ablehnende Haltung hat
sich durch die in Jahrhunderten gewachse-
nen Strukturen einer Betreuungskirche ver-
festigt und scheint sich in den Schrump-
fungsprozessen der Gegenwart noch zu
verstarken.

Nun ist die Entfremdung der modernen
Arbeitswelt von der Kirche keine neue Er-
scheinung. Wahrend die katholischeKirche
den «Verlust der Arbeitermassen» im 19.
Jahrhundertals Skandalerkannte, hattedie
evangelische Kirche in Deutschland «die
soziale Frage nur als Bedrohung der Kirch-
lichkeit und die soziale Umschichtung als
grosse Gefahr fir die Allgemeinheit wahr-
genommen». Erst vom Darmstddter Wort
des Reichsbruderrates der EKD von 1947
wurdediese EntwicklungalsIrrweg gekenn-
zeichnet. VielederArbeiterpfarrer beziehen
sichaufdieses Wort.Einervon ihnen meint,
man durfe von Menschen aus der Arbeits-
welt, die Christen werden wollten, keine «Be-
schneidung», also nicht die «<xAnnahme des
Christentumsals <blrgerliches verlangens».

Einer der DDR-Theologen, der einzige
Freikirchler unterihnen,wurde199oimZuge
der Abwicklung seinesvolkseigenen Betrie-
bes als Metallfacharbeiter in die Arbeitslo-
sigkeit entlassen. Er griindete eine Kirchli-
che Beratungsstelle fiir Erwerbslose, fir die
er keine Kirchgemeinde als Mittragerin
fand. Dazu passt, dass im Zuge der neuen
Prioritatensetzung in den Kirchen der nach
1945 gegriindete «Kirchliche Dienst in der
Arbeitswelt» abgewickelt wurde. Inzwi-
schen wachst die Kritik an dieser Entwick-
lung. «Wirverfehlen unseren Auftrag, wenn
wir nicht erkennen, dass die Gottverges-
senheit Wesensmerkmal des Kapitalismus
ist und deshalb auch unser theologisches
Denken herausfordert», heisst es in einem
Aufruf bayrischer Pfarrer.  Carl Ordnung

132



	Bücher

