
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 98 (2004)

Heft: 2

Rubrik: Zeichen der Zeit : später Dank an Karl Rahner

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


*4«0
m yyyyyyyym

y-'[y il
¦ ¦

:NS

i.yl'yy-'

:%#
<# Sii SiKl

yW

INI

Willy Spider

Später Dank an
Karl Rahner

Es « rahnert», schreibt das Publik-Forum
(2/04). Karl Rahner, der bedeutendste
katholische Theologe des 20. Jahrhunderts,

würde am 5. März 100 Jahre alt,
und am 30. März wäre sein 20. Todestag

zu erinnern. Zahlreiche
Gedenkveranstaltungen sind in Vorbereitung.
Rahners Beitrag zu einem offenen
Humanismus, zu einer prophetischen Politik

der Christenmenschen und zu einer
demokratischen Kirche verdienen auch
die Aufmerksamkeit religiöser Sozialistinnen

und Sozialisten. Der Dank in den
Neuen Wegen kommt zwar spät, aber
nicht zu spät, denn das Werk des

Reform- und Konzilstheologen ist - jedenfalls

für uns - aktueller denn je.

Vom absoluten Wert des Menschen
Für Rahner ist der Mensch das Wesen,
das sich selbst transzendiert, weil es nach
dem Absoluten verlangt. Dieser
Transzendenzbezug gehört zu seiner inneren
Verfassung. Rahner spricht von einem
«übernatürlichen Existenzial», durch
das der Mensch «auf die personale
Gemeinschaft mit Gott in Liebe
hingeordnet» wird.1 Diese Wesensausstattung

lässt die Fähigkeit, Gott zu
lieben und Hörer seines Wortes zu sein,
allen Menschen zukommen, bringt also
die Universalität des göttlichen
Heilswillens auf den theologischen Begriff.

Philosophisch wie theologisch
beeindruckend ist diese Anthropologie, die
schon der junge Rahner in seinem
erkenntnistheoretischen Werk «Geist in
Welt» (1939) und in seiner
Religionsphilosophie «Hörer des Wortes» (1941)
begründet. Sie enthält bereits jenen
«Personalismus», der den Menschen sowohl
als Einzelwesen in seiner Einzigartigkeit
als auch als Sozialwesen in menschlicher
Gemeinschaft sieht und nach den
gesellschaftlichen Bedingungen seiner Entfaltung

fragt.
Noch in der späteren Auseinandersetzung

mit dem Marxismus ist für
Rahner wichtig, dass sein Gegenüber
diesen Personalismus nicht auf einen
bürgerlichen Klassenstandpunkt reduziere,

sondern den unbedingten Wert der
menschlichen Person anerkenne. 19 61

schreibt er: «Der Kommunist, der sich
heute in wahrer Freiheit selbstlos für die
anderen der Zukunft opfert, bejaht, dass

seine Person und die der späteren einen
absoluten Wert haben, mag er es in
seiner reflexen Begrifflichkeit zugeben oder
nicht.»2 Zweitens sollte nicht die
«utopistisch-ideologische Verabsolutierung
einer innerweltlichen Zukunft» an die
Stelle Gottes treten. Der Transzendenzbezug

des Menschen bedeutet, dass seine

«absolute Zukunft» nur Gott selbst
sein kann.3

Prophetisches Christentum
Rahner lehnt nicht die marxistische
Hoffnung auf eine innerweltlich planbare

Zukunft ab, sondern deren

Gleichsetzung mit einer «absoluten Zukunft».
Wenn der Marxismus auf diese falsche

Verabsolutierung verzichtet, findet er in
Rahner einen Verbündeten. Denn das

Christentum betrachte «eben diese

rationale, aktiv planende Konstruktion der
innerweltlichen Zukunft» und «die
fortschreitende Sozialisierung der
Menschen zur Erreichung eines möglichst
grossen Freiheitsraumes für jeden als eine

mit dem gottgewollten Wesen des
Menschen gegebene Aufgabe»4.

64



Christliche Hoffnung muss sich in
politische Praxis umsetzen. Mit einem
Zitat aus der Dogmatischen Konstitution

über die Kirche erinnert der
Konzilstheologe an die «prophetische Aufgabe»
der Christinnen und Christen, ihre
«eschatologische Hoffnung» auch «den
Strukturen des profanen Daseins»

einzuprägen. Diese Hoffnung ist nicht «die

Legitimation eines Konservatismus, der

- alles versteinernd - angstvoll die sichere

Gegenwart einer unbekannten
Zukunft vorzieht, nicht das ,Opium des

Volkes', das im Gegenwärtigen beruhigt,
auch wenn dieses leidvoll ist, sondern
die Ermächtigung und der Befehl zu
einem immer wieder aufgenommenen,
vertrauenden Exodus aus der Gegenwart
in die (auch innerweltliche) Zukunft».5

Wie prophetisch und politisch vor
allem der ältere Rahner sich das

Christentum der Zukunft vorstellt, geht aus
seinem Buch «Strukturwandel der Kirche

als Aufgabe und Chance» hervor.6
Den reaktionären Christen, die da meinen,

sie könnten sich auf die Nächsten-
Hebe berufen, um den Sozialstaat
ideologisch sturmreif zu schiessen, schreibt
Rahner ins Stammbuch, dass Nächstenliebe

«einen gesellschaftspolitischen
Charakter» habe und «auch auf die

Veränderung der gesellschaftlichen
Institutionen» (131) ziele. Er sieht vor
allem im «Gegensatz zwischen den
modernen Industrienationen und den
unterentwickelten Völkern eigentlich eine
revolutionäre Situation von globaler
Art» (133). Zu dieser revolutionären
Situation müsse auch die
«Umweltverschmutzung» (134) hinzugerechnet werden

- schrieb Rahner vor mehr als 30
Jahren.

Unter dem Vorwand, das sei
«Sozialismus» beruhigen die Reaktionäre von
jeher ihr Gewissen. Auf das Wort sollte
es Rahner nicht ankommen: «Sozialismus

wäre erst dann ein Wort, das aus
dem Vokabular eines Christen
pflichtgemäss zu verbannen wäre, wenn deutlich

gemacht würde, wie man jene Ge¬

sellschaft in ihren Strukturen charakterisieren

soll, die sich von einem
ausbeuterisch und unmenschlich praktizierten

Kapitalismus klar und real
unterscheidet, einem Kapitalismus, der auch
heute noch in der Welt zu finden ist und
so tut, als ob wir Christen ihn billigen
und hinnehmen müssten, bloss weil wir
gegen einen atheistischen und totalitären

Kommunismus sind» (139). Dass wir
heute einen neoliberalen Kapitalismus
angeblich hinnehmen müssen, weil der
Götze Markt den Gott des Evangeliums
verdrängt, macht Rahners Satz nicht
weniger brisant.

Von der Bindung der Kirche an
«christliche Parteien» hielt Rahner so

wenig wie sein Zeitgenosse Heinrich Böll.
Rahner sagte es mit dem ihm eigenen
Understatement: «Da keine konkrete
Partei in allem und jedem so ganz christlich

ist und eine Partei auch durch sehr

gravierende Sünden der Unterlassung
sehr sanft, aber der Sache nach doch auch
sehr massiv unchristlich handeln kann,
ist es auch nicht so einfach, zu sagen,
wann eine Partei für einen Christen und
Katholiken nicht mehr wählbar ist»

(102). Im Klartext hiess das: Die christlich

firmierenden Parteien, die nur die

Interessen der Bourgeoisie im Auge
haben, sich nicht um Gerechtigkeit im
eigenen Land, gar in der Dritten Welt
kümmern, dürfen sich nicht an den
kirchlichen Strohalm klammern, sie seien

wenigstens gegen den Schwangerschaftsabbruch.

«Welche Möglichkeiten auch für
ein christliches Gewissen hinsichtlich der
staatlichen Strafgesetze gegen den

Schwangerschaftsabbruch gegeben
sind, ist auch nicht so klar, wie man
manchmal tut» 102) -wie der Wojtyla-
Papst und seine Vollzugsgehilfen in aller
Herren (statt Frauen) Länder bis heute

tun.
Der politische Rahner wäre neu zu

entdecken, sowohl als Wegbereiter der

«politischen Theologie», die sein Schüler

J.B. Metz entwickelte, als auch der

Theologie der Befreiung, die aber erst

65



im Kontext der unterdrückten Völker
des lateinamerikanischen Kontinents
entstehen konnte, während Rahners
Kontext noch die bürgerlichen Subjekte
sind, die er aufruft, den Exodus aus
jenem Sein anzutreten, das ihr Bewusstsein

prägt.

Für eine demokratische Kirche
«Es ist wahr: die Christenheit hat keine
Garantie von Gott erhalten, dass sie nicht
die Gegenwart verschlafen könne.»7
Wäre Rahners Theologie von der Kirche

rezipiert worden, diese hätte noch
eine Chance bekommen, «ohne Makel
und Runzel» (Johannes XXIII.)
dazustehen. Stattdessen müsste Rahner heute

mehr denn je feststellen, wie «die
Amtskirche bei uns in konkreten Fragen
doch zu sehr den Part der Konservativen
spielt, Entscheidungen zugunsten der
Zukunft sich meist nur unter Sträuben
abringen lässt, der Entwicklung seufzend

hinterdreinläuft, statt sie mit souveränem

Mut selbst zu führen» (55).
Zum «Strukturwandel der Kirche»

gehört nicht zuletzt ihre Demokratisierung.

Gewiss, Rahner wollte das

Petrusamt nicht abschaffen, aber ebenso
dezidiert betonte er, die «Funktion» des

Papstes in der Kirche habe «mit der des

Chefs eines totalitären Regimes nichts
zu tun » 5 7 In Zukunft werde die «

Autorität des Amtes eine Autorität der
Freiheit» sein. Amtsträger hätten nur soviel

Autorität, «als sie ihnen von der Freiheit
der Glaubenden durch ihren Glauben
zugestanden» würde (63 Zu fragen wäre,
ob die autoritäre Art und Weise, in der
dieses Amt heute verfasst ist, nicht an
sich schon eine strukturelle Sünde sei.

Rahner liess durchblicken, dass zumindest

«das geltende Verwaltungsrecht in
der Kirche auch Züge unchristlicher und
inhumaner Art in sich trage» (102). Er
dachte wohl an die kafkaesken Verfahren,

mit denen kritische Theologen und
Theologinnen abgestraft oder
eingeschüchtert wurden (und noch werden).

Rahner plädiert für «ein Recht der

Priester und der Laien», «an den

Entscheidungen der Kirche» mitzuwirken,
und zwar «in einer deliberativen und
nicht bloss konsultativen Weise» (129).
Er sieht die Zukunft der Kirche in
Basisgemeinden, die ihre Gemeindeleiter selber

wählen und dafür die Anerkennung
von seiten des Bischofs erwarten dürfen
(117). Dass die Leitung der Gemeinde
auch einer Frau übertragen, dass eine
Frau also «auch durch Ordination mit
dem priesterlichen Amt betraut werden
kann», versteht sich für Rahner vor mehr
als 30 Jahren bereits von selbst. Die
«Weihbarkeit der Frau» ist für ihn eine

Folge der «Emanzipation der Frau»
überhaupt (121). Auch Bischöfe - von
Bischöfinnen spricht er noch nicht
explizit - sollten künftig durch das Diö-
zesanvolk, «mindestens» aber durch die
«Priester der betreffenden Diözese»
demokratisch gewählt werden (129). Klar
ist für Rahner auch, dass die Kirche auf
die Zölibatsverplichtung verzichten muss,
jedenfalls dann, wenn sonst genügend
priesterliche Gemeindeleiter fehlen

Als Motto für Veranstaltungen zum
Gedenken an Karl Rahner schlage ich

vor: «Einen Menschen von morgen für
den Glauben zu gewinnen, ist für die
Kirche wichtiger, als zwei von gestern
im Glauben zu bewahren» (54).

1 Über das Verhältnis von Natur und Gnade,
Schriften zur Theologie I, S. 323ff.
2 Das Christentum und der «Neue Mensch»,
Schriften zur Theologie V, S. 169.
3 Marxistische Utopie und christliche Zukunft
des Menschen, Schriften zur Theologie V, S. 77ff.
4 S. 83.
5 Zur Theologie der Hoffnung, Schriften zur
Theologie Vili, S. 575f.
6 Freiburg im Breisgau 1972. Die folgenden Zahlen

in Klammern beziehen sich auf die Seiten in
diesem Buch.
7 Schriften zur Theologie V, S. 175.

66


	Zeichen der Zeit : später Dank an Karl Rahner

