
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 97 (2003)

Heft: 11

Artikel: Religiös legitimierte Gewalt?

Autor: Rüegger, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinz Rüegger

Religiös legitimierte
Gewalt?

Ausgehend von den Konflikten im Nahen Osten, die immer
auch «im Namen Gottes» ausgetragen wurden und werden,

geht Heinz Rüegger der Frage nach den biblischen
Wurzeln religiös motivierter und legitimierter Gewalt auf
den Grund. Sein Essay beginnt als kritische Auseinandersetzung

mit der Königsideologie von Psalm 2 und setzt ihr
dann die Macht- und Gewaltkritik der prophetischen
Überlieferung eines Micha und Jesaja gegenüber, eine «pazifistische»

Tradition, in der auch Jesus von Nazareth steht.
Die Unterscheidung der Geister tut nicht nur gegenüber
heutigen «Mächten und Gewalten» not, sie muss schon bei
der kritischen Lektüre biblischer Texte ansetzen. Der Autor
ist Leiter Stabsstelle Theologie der Stiftung Diakoniewerk
Neumünster - Schweizerische Pflegerinnenschule Zolliker-
berg. Red.

Der ideologische Missbrauch der
abrahamitischen Religionen
Die Geschehnisse dieses Jahres im Nahen

Osten haben uns wieder einmal die

problematische Verbindung von
Gottesglauben und politischer Gewaltbereitschaft

vor Augen geführt. Der sich
betont christlich gebende Präsident der
Vereinigten Staaten führte mit geradezu
religiösem Sendungsbewusstsein einen

Angriffskrieg gegen den Irak. Bush ist
Methodist, geht regelmässig zur Kirche
und pflegt Pressekonferenzen vor
laufenden Fernsehkameras zuweilen mit der
Segensbitte «God bless America» - «Gott
möge Amerika segnen» -zu beschliessen.

Auf der anderen Seite stand der
ehemalige Präsident des Irak, Saddam Hussein,

ein Moslem, der sich ebenfalls gern
in Moscheen beim Gebet fotografieren
liess und sein Volk im Namen Allahs auf
den Krieg gegen die USA einschwor.

Derweilen fühlte sich Israels jüdischer
Ministerpräsident Sharon, mit der

Unterstützung der ultraorthodoxen, also
der besonders Thora-frommen Kräfte in
seinem Land, zu einer Strategie massiver

Zerstörung palästinensischer
Einrichtungen legitimiert.

In jedem der drei Fälle wurde eine der
abrahamitischen Religionen als Ideologie

benutzt, um politisch-militärische
Gewalt zu legitimieren. Die Vertreter
aller drei Religionsgemeinschaften
beriefen sich dabei auf einen und denselben

Gott, den Gott Abrahams, Isaaks
und Jakobs.

Diejenigen, die behaupten, der
EinGott-Glaube der drei grossen
abrahamitischen Religionsgemeinschaften
verleite deren Anhänger und Anhängerinnen

zu Gewalttätigkeit, haben es

heutzutage nicht schwer, aktuelles
Illustrationsmaterial für ihre These beizubringen.

Sehr zum Schaden der Religionen
und ihrer Glaubwürdigkeit.

Religiös motivierte Gewalt hüben und
drüben: Wie verhalten wir uns als
Christinnen und Christen dazu Und wie steht

es denn mit dem biblischen Zeugnis in

322



dieser Sache? Exemplarisch möchte ich
dazu ein paar Überlegungen anstellen in
Auseinandersetzung mit Psalm 2, mit
jenem Psalm also, der im Neuen Testament

häufiger zitiert wird als jeder andere

alttestamentliche Psalm.

Auseinandersetzung mit dem Königspsalm

Psalm 2 lautet nach der Übersetzung von
Erich Zenger:
«Wozu tosen die Völker und wozu
murmeln Eitles die Nationen, stellen
sich hin die Könige der Erde und
schliessen sich die Fürsten zusammen

gegen JFTWH und seinen Gesalbten?
<Lasst uns zerreissen ihre Stricke und
lasst uns werfen von uns ihre Seileb

Der im Himmel Sitzende lacht, der
Allherr spottet über sie.

Einst wird er reden zu ihnen in seinem
Zorn und in seiner Zornesglut wird er
sie verstören.
Ich aber bin eingesetzt als sein König
auf dem Zion, seinem heiligen Berg.
Ich will berichten die Setzung JHWHs.
Er sagte zu mir: <Mein Sohn - Du!
Ich habe heute dich (hiermit) gezeugt.
(Bitte von mir und) ich gebe die Völker
als dein Erbteil und als deinen Besitz
die Enden der Erde.
Du sollst sie zerschlagen mit eisernem
Stab und wie Töpfergefässe sollst du
sie zerschmettern^
Und nun, ihr Könige. Werdet einsichtig,

lasst euch warnen ihr Herrscher
der Erde. Dienet JHWH in (Gottes-)
Furcht und küsst seine Füsse in Beben,
damit er nicht zürnt und euer Weg in
den Abgrund führt, denn es entbrennt
bald sein Zorn.
Selig alle, die sich bergen in ihm!»

Dieser Psalm ist ein politisch-religiöser
Text. Er ist in Israel wahrscheinlich

beim Zeremoniell der Königskrönung
verwendet worden. Dabei ernennt Gott
in diesem Psalm den König in Israel

gewissermassen zu seinem Sohn. Das
meint die Adoptionsformel: «Mein Sohn

-Du! Ich habe dich heute gezeugt. » Bibel¬

wissenschaftler vermuten, dass Psalm 2

auch bei Feiern aus Anlass eines

Thronbesteigungsjubiläums verlesen worden
sein könnte. Jedenfalls ist es ein Königspsalm,

der die Stellung, die Autorität und
den Herrschaftsanspruch des Königs in
Israel programmatisch beschreibt.

Die Macht und Autorität des Königs
in Israel umreisst der Psalm in Form
eines Ausspruches Gottes so: «Ich gebe
(dir) die Völker als dein Erbteil und als

deinen Besitz die Enden der Erde.» Also
auf die ganze Welt zielt der Herrschaftsanspruch

des Königs Israels! Alle Völker

sollen sich ihm unterordnen - vor
allem die Nachbarvölker Israels natürlich,

aber darüber hinaus alle Völker,
mit denen Israel je in Kontakt kommen
sollte, bis an «die Enden der Erde».

Und wie soll der König von Jerusalem
aus über all diese fremden Völker regieren?

Der Psalm ist diesbezüglich sehr
klar. Als Gottes Ausspruch verkündet
er: «Du (König) sollst sie (die fremden
Völker) mit eisernem Stab zerschlagen
und wie Töpfergefässe sollst du sie

zerschmettern.» Damit endet der zitierte
Ausspruch Gottes in diesem Psalm. Er
endet - modern gesagt - mit einer
Perspektive für die Aussenpolitik Israels, bei
der die Fremdvölker nur als Objekte der

Zerstörung in den Blick kommen. Und
das Ganze wird legitimiert durch Gott,
von dessen glühendem Zorn in diesem
Psalm viermal die Rede ist!

Ein feindseliger Text
Das ist kein friedlicher Text und kein
bescheidener Psalm. Das ist eine äusserst

militante, aggressive Parole, mit der das
alte Israel, dieses kleine Volk inmitten
der grossen Reiche des Alten Orients,
behauptet, sein König habe Anspruch auf
nicht weniger als die Weltherrschaft und
es sei sein göttlich sanktioniertes Recht,
ja seine ihm von Gott übertragene
Aufgabe, sich mit massiver Gewalt alle Völker

zu unterwerfen.
Und auch dies ist klar: Wer gegen

Israel ist, ist zugleich gegen Gott. Denn

323



Gott ist es ja, der nach unserem Psalm
erklärt hat, auf Erden seine göttliche
Weltherrschaft dem König in Israel, dem

zu Gottes Sohn Ernannten, übertragen
zu haben. Dementsprechend heisst es

dann auch, dass Gott im Himmel die
Feinde Israels verlacht und verspottet.
Langsam baut sich in Gott eine Wut über
Israels Feinde auf, die sich in Zukunft
einmal furchtbar entladen wird: «Einst
wird Gott zu ihnen, den fremden
Völkern, in seinem Zorn reden und in seiner
Zornesglut wird er sie verstören.» Und
eben dieses Zerstörungswerk wird dem

König in Israel übertragen: «Du sollst
sie zerschlagen mit eisernem Stab und
wie Töpfergefässe sollst du sie zerschmettern.»

Eine Art Blankoscheck und Vor-
weg-Rechtfertigung für Expansionskriege

und Gewalttaten jeder Art, die
der König Israels künftig begehen will!

Ein furchtbarer, feindseliger Text, mit
dem hier die Thronbesteigung des

Königs in Israel gefeiert wird! Ein schrecklicher

Herrschaftsanspruch und ein
furchteinflössendes Regierungsprogramm,

mit dem hier des Königs
Herrschaft göttlich autorisiert wird. Eine
Verbindung von Politik und Religion in
Israel, wie sie gewalttätiger nicht sein
könnte!

Nun muss man zweifellos in Rechnung

stellen, dass diese Art von politischer

Rhetorik keine exklusive Spezialität

Israels war. Der Psalm bedient sich
hier bloss der offiziellen, feierlichen
Redeweise, wie sie in höfischen Kreisen
in den verschiedensten Ländern im Alten

Orient üblich war. Und dass orientalische

Herrscher sich besonders gern mit
uns völlig masslos und übertrieben
erscheinenden Bildern und Vorstellungen
feiern liessen, mag man als kulturelle
Zeitbedingtheit mit in Rechnung stellen.

All das ändert aber grundsätzlich
nichts daran, dass diese Art von religiös
sanktionierter Königsideologie und göttlich

legitimiertem Herrschaftsanspruch
zutiefst problematisch sind und ein
verheerendes Gewaltpotenzial in sich tra¬

gen, das sich nur allzu leicht entladen
kann. Wer mit solch überhöhten, religiös

verbrämten Weltherrschaftsansprüchen

auftritt, ist grundsätzlich nicht in
der Lage, konstruktive, auf Verständigung

und Ausgleich der Interessen
gerichtete Friedenspolitik zu betreiben
und für andere zum Segen zu werden.

Dieser Text steht in unserer Bibel. Das
macht ihn nicht besser, sondern lehrt uns
vielmehr, dass in religiösen Traditionen
und in heiligen Schriften nicht nur
heilsame und erbauliche Dinge überliefert
werden, sondern meist auch ein Stück
destruktives Potenzial. Dass dieses

gefährliche, zerstörerische Potenzial
erkannt wird, dass man es klar beim
Namen nennt und sich kritisch von ihm
abgrenzt, das scheint mir eine wichtige
Aufgabe jeder Religionsgemeinschaft zu
sein. Dafür trägt sie eine Verantwortung.
Denn wovon man sich nicht ausdrücklich

abgrenzt, das wirkt untergründig nur
allzu leicht weiter - unterbewusst
vielleicht, aber nicht weniger verhängnisvoll.

Das prophetische Kontrastprogramm
Nun ist Psalm 2 allerdings nicht das

einzige, was die Bibel über das Verhältnis
Israels zu andern Völkern zu sagen hat.
Psalm 2 wirkt zwar nach - bis ins letzte
Buch der Bibel, bis in die Offenbarung
des Johannes hinein. Aber da gibt es auch
noch andere, kritischere Töne.

Auf die Frage, wohin die politische
Entwicklung eigentlich laufen soll, sprechen

die Propheten Micha (4,1-4) und
Jesaja (2,2-4) davon, dass in Jerusalem,
auf dem sog. Berg Zion, nicht mehr ein
militanter König seine Fäden spinnt,
sondern dass Gott selbst für alle Völker
ansprechbar sein und die Völker lehren
wird, in Gerechtigkeit und Frieden
zusammen zu leben. Der Krieg als Institution

ist abgeschafft, die Waffenarsenale
werden eingeschmolzen und für
konstruktive Tätigkeiten verwendet: Aus
Schwertern entstehen Pflüge und aus
Lanzen Rebmesser. Jeder, ob Perser oder

324



Ägypter, ob Israelit oder Palästinenser,
ob Iraker oder Amerikaner, jeder sitzt
unter seinem Weinstock und Feigenbaum

und freut sich am globalisierten
Frieden.

Jesaja geht noch weiter: Im Gegensatz

zur Vorstellung, Israel werde sich
alle anderen Völker mit Gottes Erlaubnis

unterwerfen und sie vernichten,
zeichnet er die Vision eines Miteinanders
der einstigen Erzfeinde in einer göttlich
gestifteten Bündnisgemeinschaft (Jes

19,21-25): «An jenem Tag wird Israel
als drittes dem Bund von Ägypten und
Assur beitreten, zum Segen für die ganze

Erde. Denn der Herr der Heere wird
sie segnen und sagen: Gesegnet ist Ägypten,

mein Volk, und Assur, das Werk
meiner Hände, und Israel, mein Erbbesitz.

»

In dieser Schau kommt Israel nicht
an erster Stelle, sondern erst an dritter,
also an letzter Position! Und Israel hat
Ägypten und Assur, seine Erzfeinde,
nicht zu unterwerfen und zu vernichten,
sondern zuerst einmal zu akzeptieren,
dass Ägypten genauso Gottes Volk und

von Gott gesegnet ist wie Israel selbst.
Und es hat ernst zu nehmen, das Assur
sich genau so als Werk der Hände Gottes

verstehen darf wie Israel. Israel als

spezielles Bundesvolk des Gottes Abrahams

fügt sich diesem Bundesverhältnis
zwischen seinen Erzfeinden und Gott nur
ganz bescheiden und ohne irgendwelche
Vorrechtsstellung ein. Denn Gott hat
keine privilegierten Kinder.

Was für ein Kontrast zur Sicht des 2.
Psalms! Ein ganz anderes Verständnis

von der Rolle Israels im Verhältnis zu
seinen Nachbarvölkern, auch zu seinen

Feinden, leuchtet hier auf. Und statt von
Gottes glühendem Zorn gegen Israels
Nachbarvölker ist die Rede von einem

Gott, dem alle Völker am Herzen liegen
und der alle lehrt, ihr militantes, aggressives

Potenzial zu transformieren in
konstruktive Friedenspolitik und in ein
friedliebendes Zusammenleben als von Gott
gesegnete Bündnispartner.

Diese macht- und gewaltkritische
Perspektive der Propheten wird bei
Jesus in gewissem Sinne noch zugespitzt,
wenn er seine Jünger in schon fast
sarkastischer Weise darauf hinweist, wie
häufig Herrscher sich als Wohltäter und
Friedensstifter bejubeln lassen, derweilen

sie reine Machtpolitik betreiben und
bloss ihre eigenen Interessen gegen die

andern, manchmal sogar gegen ihr eigenes

Volk durchsetzen wollen (Lk 22,25-
27). «Bei euch soll es nicht so sein!» ist
Jesu kategorische Devise. Wahre Grösse

zeigt sich im Dienen, im Sich-Einsetzen
für das Wohl der anderen, in
nüchternkonstruktiver Feindesliebe, die Unrecht
nicht diplomatisch zudeckt, sondern
Konflikte fair und offen austrägt, ohne

zum Beherrscher und Unterdrücker von
anderen zu werden.

Unterscheidung der Geister - auch

gegenüber biblischen Texten
Diese Linie ist es, die nach meinem
Verständnis für unseren christlichen Glauben

massgebend ist. Diese Haltung ist
es, die unser Denken und Handeln
umfassend bestimmen muss.

Ich denke, zu unserer Verantwortung
gehört auch dies, dass wir uns darüber
klar werden, dass unser religiöses Erbe,
selbst unsere biblische Tradition, eine

Mischung sehr unterschiedlicher
Elemente darstellt. An uns ist es, diese
Tradition unter der Leitung des heiligen
Geistes zu prüfen, das Gute und dem
Frieden Dienliche zu behalten und das,

was an destruktivem Potenzial vorhanden

ist, kritisch aufzudecken. Diese

Verantwortung kann uns niemand abnehmen.

Solche kritische Auseinandersetzung

mit unserer eigenen religiösen
Tradition bleibt uns aufgetragen - genauso
wie ein Micha, ein Jesaja oder Jesus ihre
vorgegebene biblisch-religiöse Tradition
kritisch sichteten. Nur so können wir als

Christinnen und Christen, nur so können

alle Religionen zu Werkzeugen der

Versöhnung und des Friedens in dieser
Welt werden. •

325


	Religiös legitimierte Gewalt?

