
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 97 (2003)

Heft: 10

Artikel: Schnell zerstört - langsam geheilt! : Über ein interreligiöses Seminar in
Bosnien-Herzegowina

Autor: Traitler, Reinhild

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reinhild Traitler

Schnell zerstört-langsam
geheilt!
Über ein interreligiöses Seminar in Bosnien-Herzegowina

In Bosnien-Herzegowina haben sich im April dieses Jahres
Muslimas und Christinnen aus fünf Ländern mit dem

Konfliktpotential von Religion und religiöser Identität
auseinandergesetzt. Den Rahmen dazu bot das Europäische Projekt

für Interreligiöses Lernen (EPIL), das im Juli 2002 auf
Boldern (Männedorf) gegründet wurde. Reinhild Traitler
berichtet über die Möglichkeiten und Grenzen dieser
Friedensarbeit angesichts traumatischer Erinnerungen. Sie

schreibt damit den Bericht ihrer ersten Frauensolidaritätsreise

nach Sarajewo und Mostar fort, der vor drei Jahren in
den Neuen Wegen erschienen ist (7-8/2000). Da zeitgleich
mit der zweiten Reise auch noch der Irakkrieg verarbeitet
werden müsste, erklären die EPIL-Frauen: «In Bosnien-

Herzegowina haben wir gelernt, wie schnell ein Krieg
zerstört und wie lange es dauert, bis das Zerstörte wieder
aufgebaut ist und die Wunden der Menschen geheilt sind.»

Red.

Alles sieht nach Krieg aus
Der Irakkrieg ist gerade zehn Tage alt,
als ich in Sarajewo aus dem Flugzeug
steige. Die Airportbaracke, in der ich hier

vor drei Jahren angekommen bin, gibt
es nicht mehr. Mit Unterstützung der EU
ist ein moderner Flughafen entstanden,
überall stehen Grüppchen von Soldatinnen

und Soldaten umher. (Ja, es fällt
auf, dass die Gleichstellung auch für
diesen Beruf gemeint war!) Griechen,
Holländerinnen, Spanier, Deutsche, die
Fahnen sind auf die Ärmel der Uniformen

genäht, und man steht fein säuberlich

getrennt, es ist eben Europa.
Auf dem Rollfeld stehen dickbäuchige

Militärtransporter in Tarnfarbe, die
die Angehörigen der KFOR von Sarajewo

nach Pristina weiterfliegen sollen.
Es sieht aus wie bei der allgemeinen
Mobilmachung. Oder kommt mir das bloss

so vor, weil augenblicklich alles nach

Krieg aussieht? Die nächsten zehn Tage
wird mich dieses Gefühl nicht verlassen

- dafür sorgen schon die Nachrichten,
die Tag und Nacht aus dem Fernseher

rinnen.
Auf der Fahrt in die Stadt versuche

ich, die Eindrücke meines ersten Besuchs

hervorzuholen. Das zerbombte Gebäude

der Tageszeitung «Oslobodjenie»
sieht noch aus wie damals. Es soll als

Ruine stehenbleiben, zur Erinnerung
daran, dass im Bosnienkrieg auch die

freie Presse zerschlagen worden ist. Aber
es demonstriert nicht, wie die Berliner
Kaiser-Wilhelm-Gedächtniskirche eine

Art Ästhetik, sondern einfach brutale
Destruktion, so ist der Krieg, er zernichtet

die Mühe und Arbeit, die es gebraucht
hat, um etwas entstehen zu lassen.

Viele Häuser entlang der ehemaligen
Front, die durch die Stadt verlief, sind
immer noch nicht instand gesetzt. An
den sensiblen Punkten der Stadt patrouilliert

immer noch die SFOR. Und immer
noch leuchten die weissen Steinmale von
den vielen frischangelegten Friedhöfen
auf den Hügeln rings um Sarajewo im
klaren Licht des Hochtals.

290



Hier in Sarajewo, in Mostar und in
Zenica soll das dritte Modul des

Europäischen Projekts für Interreligiöses
Lernen (EPIL) stattfinden. Achtundzwanzig

Frauen, zehn Muslimas und
achtzehn Christinnen aus fünf Ländern
(der Schweiz, Deutschland, Spanien,
Bosnien-Herzegowina und dem Libanon)

arbeiten in diesem Projekt zwei
Jahre zusammen und werden sich hier
in Bosnien-Herzegowina eine Woche mit
dem Konfliktpotential von Religion und
religiöser Identität auseinandersetzen.
Nach dem Start dieses Kooperationsprojekts

im Juli 2002 auf Boldern, und
nach einem Modul zum Problem des

historischen Schweigens über den Islam
in Europa, das in Barcelona stattgefunden

hat, gehen wir auch diesmal an
einen Ort, an dem das Thema das Leben
der Menschen und des Landes geprägt
hat.

Gleich zu Beginn eine erste
Enttäuschung: Die Studentinnengruppe aus
Beirut kann nicht anreisen, weil der
Luftraum im Nahen Osten wegen der

Kriegsgeschehnisse für den Zivilverkehr
weitgehend gesperrt ist. Die Airline
weigert sich, eine Garantie für den

Rücktransport der Gruppe zu übernehmen.
Wir müssen schweren Herzens alle
Reservationen annullieren. Gerade die
Erfahrungen der Libanesinnen wären für
den Dialog in Bosnien so wichtig gewesen!

«Die Opfer von Srebrenica» oder
Die Grenzen des Dialogs
Ein Besuch bei der bosnischen Zweigstelle

der Gesellschaft für bedrohte Völker

führt uns mittenhinein ins Thema.
Was ist nötig an Erinnerungsarbeit,
damit das Zusammenleben verschiedener

Religionen und Ethnien gelingen
kann? Die Leiterin, Fadila Memisevic,
berichtet, wie ihr Team die Namen der

Opfer der grossen Massaker ermittelt
hat, und zeigt uns ein Buch, das aus
einer Liste von rund 8000 Namen besteht.
«Die Opfer von Srebrenica». Beim

Durchblättern tut mir das Herz weh. Oft
sehe ich sechs, sieben, acht Einträge
untereinander mit dem gleichen Familiennamen,

Kinder, junge Burschen,
Familienväter, Greise, ganze Generationenfolgen,

fast nur Männer. Eine Liste, die

«presente» schreit, und das Erinnern
einfordert, dass hier unaussprechliches
Unrecht geschehen ist. «Vor einer Woche

haben wir mehr als 600 Opfer
begraben» sagt Fadila, «man hat sie aus
den Massengräbern exhumiert und
ihnen ein würdiges Begräbnis gegeben.
Mehr als 10 000 Menschen sind gekommen,

um ihnen die letzte Ehre zu erweisen».

Die Liste mit den 8000 Namen geht
mir nicht aus dem Kopf. Sie benennt den
Schmerz und das Grauen. Das finde ich
bemerkenswert, angesichts der Tatsache,
dass ich hier ständig das Gefühl habe,
dass die Dinge nicht benannt werden,
dass es unter oder neben den Texten,
den Worten, Informationen, Reflexionen,

die wir austauschen, eine Art Subtext

gibt, das Ungesagte, die Gefühle,
Ressentiments, die Erinnerung an
persönlich oder kollektiv erfahrenes
Unrecht, ich weiss es nicht. Mitten in einer
Diskussion sagte eine der bosnischen
Studentinnen: «Gewisse Dinge müssen

gesagt werden», aber sie sagt nicht,
welche. Ich glaube, wir erfahren hier die
Grenzen des Dialogs. Mit einem Herzen
voller Schmerz, Zorn und Ressentiments
bleibt man auf sich selbst konzentriert,
kann man genau das nicht tun, was im
Dialog unabdingbar wäre: den anderen
zuzuhören und den Versuch zu
unternehmen, sich in die Schuhe der anderen

zu stellen.
Die Opfer müssen sozusagen «egoistisch»

sein und «ich» sagen, immer wieder

«ich», damit das ihnen angetane
Unrecht nicht im Strom des Vergessens
untergeht und zur Normalität
verkommt. Angesichts der traumatischen
Erinnerungen der Opfer tritt alles andere

in den Hintergrund, auch die beunruhigende

Frage, wie denn das alles mög-

291



lieh gewesen ist. Was stimmt nicht an
der ständig, fast mythisch beschworenen

früheren Harmonie zwischen
Ethnien und Religionen? Es ist richtig, hier
stehen Moscheen, Synagogen und
Kirchen gleich nebeneinander, und am frühen

Abend mischen sich die Kirchenglocken

mit den wetteifernden Rufen der

Muezzins, die über Lautsprecher kommen.

Und trotzdem sind diese guten
Nachbarschaften zu Hass verkommen.
Wie konnte der Zustand des friedlichen
Zusammenlebens in mörderische Feindschaft

umschlagen? Wie hat sich Religion

für die Legitimierung brutaler Akte
der Ausrottung der «anderen» gewinnen

lassen?

V,

¦

•

-tw flaute*

"tf

Eine deutsche und
eine spanische
Studentin bestaunen
eine katalanische
Torah, die spanische
Juden bei der
Vertreibung mit nach

Sarajevo gebracht
haben. (Weitere
Bilder unter www.
epil.ch, Modul
«Bosnia and Her-
cegowina, Sarajevo:
Photos».)

In einem Buch «Judasfrauen» hat die
deutsche Schriftstellerin Helga Schubert
einmal dargelegt, dass die Grausamkeiten

des Nazi-Regimes nur möglich
waren, weil viele, viele Menschen den

alltäglichen «kleinen» Terror mitgemacht
haben. Aus Nachbarinnen wurden
Denunziantinnen, oft aus ganz banalen
Gründen, das genügte schon, den Rest
haben andere besorgt. Die kleinen
Streitigkeiten, Bosheiten und persönlichen
Racheakte, die es in jedem Alltag gibt,
brauchen bloss eine ideologische
Legitimierung und die Erlaubnis, sich
auszubreiten, das ergibt schon eine hochexplosive

Mischung.

Sarajewos historische Toleranz
Für die Bosnierinnen kommt die ideologische

Legitimierung einzig von der Seite

Serbiens, und vom serbischen Traum
und Anspruch auf ein gross-serbisches
Reich. Die serbische Aggression ist demnach

verantwortlich für das, was in den

Kriegsjahren geschehen ist. Entlang
diesem Erklärungsmuster verläuft die Grenze

unseres Gesprächs.
Aladin Husi, ein junger Dozent an der

islamischen Fakultät, referiert über das

Konzept einer Identität Bosniens, und
mir wird klar, wie stark dieses Konzept
von der Vorstellung einer territorialen
Kontinuität geprägt ist. Bosnien, das war
ein bestimmtes Territorium, das über
einen Zeitraum von etwa tausend Jahren

unwidersprochen blieb. Die Ethnie
hat in diesem Territorium lange keine
Rolle gespielt, zunehmend aber die

Religion, aus der sich dann, nach den nationalen

Bewegungen des 19. Jahrhunderts,
ein Konzept von Ethnie herausschälte,
in dem Religion und Zugehörigkeit zu
einer Volksgruppe nahezu identisch
wurden. Deswegen wurden im Bosnienkrieg

von den Serben nicht nur
Menschen getötet, sondern auch nahezu
tausend Moscheen zerstört.

Für Sabira Husedzinovi, Kuratorin im
Kulturministerium, ist deshalb ein
historisch getreuer (Wieder-)Aufbau dieser
Moscheen dringend, sind sie doch Symbol

für das Überleben des bosnischen
Volkes selbst. «Wenn man zu einem Land

gehört, gehört man auch zu einer
Vergangenheit. Zu unserer Zukunft gehört,
sich an diese Vergangenheit zu erinnern,
und das heisst, die Moscheen so
aufzubauen, wie sie waren.»

Worüber wir nicht reden: Dass es im
konkreten Zusammenleben in Bosnien-

Herzegowina eine Durchmischung der
Ethnien gegeben hat, und zwar nicht erst
in der Zeit Titos. Die oft beschworene
historische Toleranz und religiöse
Harmonie Sarajewos existierte schon lange
vorher. Es gab hier eine weltoffene
muslimische Mehrheit, die seit Jahrhunder-

292



ten mit jüdischen Gemeinden und mit
christlichen Kirchen verschiedener
Konfessionen zusammenlebte. Ihre Toleranz
war so bekannt, dass spanische Jüdinnen

und Juden nach der Vertreibung
durch Ferdinand und Isabella nach Sarajewo

ausgewandert sind.
Es gab und gibt im Staatsgebilde

Bosnien-Herzegowina bosnische, orthodoxe

Serben, katholische Kroatinnen,
Juden - und gerade keine Einheit von
Religion, Ethnie und Territorium.

Die störenden Ähnlichkeiten
Bei einem Besuch in der alten jüdischen
Synagoge bekommen wir eine
bemerkenswerte spirituelle Einsicht geschenkt.
Ein alter Herr führt uns, sehr charmant,
und erzählt mit leiser Ironie vom Leben
der jüdischen Gemeinde in dieser Stadt.
Ganz nebenbei wechselt er die Sprachen
wie die Hemden, redet englisch, deutsch,
spanisch, macht Witze und lacht selbst

unbändig.
Dann, zwischendurch, befragt nach

der Geschichte dieser Gemeinde, sagt er,
mit einem Mal ernst geworden: «Was
mit einem Volk passiert, ist nicht das,

was die anderen ihm antun. Für uns ist
es unser Schicksal.» Etwas von der
prophetischen Tradition blitzt auf. Eine
Einsicht, dass wir nicht bloss Opfer sind,
sondern auch als Opfer aufeine bestimmte

Weise in das Unrecht verwickelt. Aber
einen solchen Satz dürfen nur die Opfer
sagen.

Zu einem Treffen in der islamischen
Fakultät kommen etwa fünfundzwanzig

Studentinnen, die islamische Theologie

studieren. Sie alle tragen
Kopftücher, bunt und oft sehr phantasievoll
gebunden. Für muslimische Frauen
herrscht aber weder Kopftuch- noch
sonst eine Kleidervorschrift. Der Anteil
der weiblichen Studierenden liegt schon
fast bei 50%. (Ähnliche Zahlen werden
wir später beim Besuch der islamischen
Akademie für Erwachsenenbildung in
Zenica ebenfalls hören, wo Katechetinnen

und Katecheten studieren.)

Für die vielen theologisch gut
ausgebildeten Frauen später auch Arbeits-
möglichkeiten zu finden, wird eine wichtige

Herausforderung sein, bestätigt uns
Reis Mustafa Ceric, der geistliche Führer

der Muslime und Musliminnen in
Bosnien-Herzegowina, der uns in die
Fakultät zum Abendessen eingeladen
hat.

In seiner Ansprache entwickelt der
Reis eine provozierende These:
Vielleicht, meint er, seien weniger die
Differenzen und Unterschiede das Störende
in der Begegnung mit den jeweils anderen,

sondern die Ähnlichkeiten. Das
Ähnliche am anderen ist es, was uns
irritiert, wo Konkurrenz entsteht, Neid,
Unverständnis. Die Ähnlichkeiten führen

zu grösseren Missverständnissen, vor
allem, weil sie uns verführen, das Ähnliche

unter dem Aspekt des Gleichseins zu
betrachten, nicht unter dem der Differenz.

Das hätte besonders die Beziehungen

zwischen den Religionen des Buches

geprägt.
Über diese These reden wir noch lange,

wir haben auch schon ähnliche
Erfahrungen gemacht, dass uns das Ähnliche

mehr irritiert als das ganz Verschiedene.

Zerstören ist schneller als Aufbauen
Mostar ist schön im Frühling. Alle warten

darauf, dass die alte Brücke wieder
aufgebaut wird, dann wird es auch
wieder mehr Touristen geben. Die kleinen

Gärtchen über dem Fluss quellen
über von Grün und Gelb, und weil die
Sonne so überzeugend scheint, bin ich
versucht, die Augen zuzumachen vor der
Tatsache, dass ganze Häuserzeilen immer
noch in Schutt und Asche liegen, genauso
wie vor drei Jahren. Das ist der Gedanke,

der mich beherrscht, wenn ich mir
schon frühmorgens die Ohren mit BBC-
World News vollstopfe mit Neuigkeiten
aus dem Irak: Das Zerstören ist ein
unheimlich schneller, distanzierter
Vorgang. Demgegenüber braucht das
Aufbauen, das Wachsen und Geborenwer-

293



den Zeit. Jeden Tag haben wir diese

Klage gehört: Wie schnell im Krieg alles

zerstört wurde und wie lange es dauert,
bis all das wieder aufgebaut wird, die
Häuser und die Herzen der Menschen.

Die Frauenorganisation Zene BiH ist
auch diesmal unsere Gastgeberin. Ihre
Projekte laufen noch wie damals,
allerdings schon mit immer geringer
werdender internationaler Unterstützung.
Das Zentrum für Arbeitsbeschaffung
gibt es noch, die Therapien zur
Traumabewältigung werden immer noch
angeboten und sind so nötig wie zuvor. Neu
dazugekommen ist ein Frauenhaus, in
dem geschlagene Frauen mit ihren
Kindern Unterschlupf und eine Palette von
Beratungen finden. Die Akte häuslicher
Gewalt haben in wenigenJahren erschreckend

zugenommen, immer mehr Frauen

werden Opfer von Gewaltverbrechen

von seiten ihrer Partner. Die Leiterinnen
des Frauenhauses führen dies auch auf
die schwierige wirtschaftliche Lage
zurück, unter der viele Männer leiden, und
auf die Brutalisierung und Traumatisierung

der Männer durch den Krieg.
«Die Frauen haben den Krieg besser

überstanden als die Männer, weil sie

nicht getötet haben.»
Nach aussen macht alles den Eindruck

wie ehedem. Trotzdem hat sich etwas
geändert. Vor drei Jahren habe ich noch

so etwas wie Aufbruch gespürt und
Hoffnung, nun werde ich den Eindruck
nicht los, dass die Frauen desillusionier-
ter sind. Das volle Ausmass der Schäden,

die der Krieg hinterlassen hat, vor
allem auch der psychischen, ist erst so
nach und nach sichtbar geworden. «Ich
möchte mich an Mostar erinnern, wie es

früher einmal war - eine multikulturelle
Stadt» sagt die Schriftstellerin Vera
Miletic. «Ich möchte mich an das Positive

erinnern, aber es ist auch notwendig,

das Unrecht nicht zu vergessen. Sich

schon an die ersten Anzeichen zu
erinnern. Am 4. Juli 1992 hat man hier an
die tausend Frauen und Kinder in Busse

verfrachtet und nach Mazedonien aus¬

gewiesen. Das war vielleicht der erste
Fall von ethnischer Säuberung. Ich war
dabei, und auch wie im Oktober desselben

Jahres 217 Frauen und Kinder auf
abenteuerlichen Umwegen über Bulgarien

und Ungarn wieder zurückgekehrt
sind. Hier ist unsere Heimat. Die Opfer
zu vergessen heisst, die Resultate der
Aggression nach und nach zu legalisieren.

Unsere Aufgabe ist es, die Erinnerung

an unsere eigene Geschichte
wachzuhalten. Dayton war ein Schreibtischgedanke,

wo die Idee einer Nation wichtiger

war, als die lebendige Geschichte
der Menschen.»

Immer wieder begegnet uns das

Bedürfnis, sich zu erinnern. «Das Beste, was
wir tun können, ist die Wahrheit zu
erzählen und so wenigstens unsere Würde
zurückzugewinnen», meint Azra Ha-
sanbegovic, die Präsidentin von Zene
BiH. Für sie war der Krieg eine
faschistisch-nationalistische Machtprobe, mit
Religion hatte er nichts zu tun. Und der

Krieg geht weiter, bloss ohne Waffen.
Dem gegenüber gilt es, wieder eine

Kultur des Zusammenlebens aufzubauen,

und weiterhin die Beziehungen offen
zu halten. «Wir schaffen einen dritten
Ort, wo der Dialog möglich wird.»

Auf unsere Frage, wie sich Religion
hat instrumentalisieren lassen, bekommen

wir keine Antwort. Diese Frage ist
für die Muslimas eine Frage an die anderen,

die Christen. Eine Bemerkung des

Reis fällt mir wieder ein, wonach die
Muslime in Bosnien bis heute auf eine

Erklärung der serbisch-orthodoxen Kirche

warten, dass die im Krieg von Serben

verübten Gräueltaten nicht im
Einklang mit der Lehre der christlichen Kirche

stehen.

Zum Mittag essen wir in einem
Restaurant in der Altstadt, das von einem

jungen Paar bewirtschaftet wird, das den

Krieg über in Kanada war und nun
zurückgekehrt ist. Aus ihrem ziemlich
unbefangenen Optimismus spürt man, dass

sie sich das Trauma des Kriegs erspart
haben. Die Bosnierinnen nehmen das mit

294



einer Portion Ressentiment entgegen -
wer hiergeblieben und wer weggegangen

ist und wohin, spielt eine Rolle in
unseren Gesprächen. Auch wer
zurückkommt, und vielleicht jemand anderen
vorfindet in der ehemaligen Wohnung!
An den Realitäten des Alltags misst sich
das gute oder das konfliktgeladene
Zusammenleben.

Dialog im Alltag
Die Klage darüber, dass das internationale

Interesse am Wiederaufbau
Bosnien-Herzegowinas abgenommen hat,
hören wir auch von der grossen
Frauenorganisation Medica in Zenica. Jetzt
stünden andere Länder auf der Agenda
der Geberorganisationen. Medica, das

gleich nach dem Krieg mit viel Elan
aufgebaut wurde und eine medizinische und
psychische Grundversorgung für breite
Schichten von Frauen bereitstellte, steht
heute auf Messers Schneide, berichtet die
Leiterin Marjana Sendjak.

Das signalisiert ein grundlegendes
Problem des Wiederaufbaus und des

Nation-Building nach dem Vertrag von
Dayton. Unter der Führung der US-
Amerikaner wurde dieser Aufbau vor
allem nach zivilgesellschaftlichem Muster

organisiert. (Die Ursachen der
Probleme, die sich dabei ergaben, hat Gret
Haller in ihrem faszinierenden Buch « Die
Grenzen der Solidarität» analysiert.)

In Bosnien-Herzegowina gaben sich
die grossen und kleinen
Geberorganisationen, die staatlichen und die

NGOs, die Türklinke in die Hand. Jeder
konnte mitmachen, mit dem Resultat,
dass sich etwa 1500 Organisationen im
Land tummeln, die ihre Projekte beginnen

und terminieren; dass vieles, was
eigentlich in die Verantwortung des Staates

fällt, privat organisiert worden ist,
und dass sich so etwas wie eine KlienteT
wirtschaft entwickelt hat. Wer in einem
Projekt arbeitet, ist zunächst einmal den

Geldgebern gegenüber loyal.
Medica Zenica ist auf ausländisches

Geld angewiesen, um seine 60 Frauen

starke Belegschaft von Ärztinnen,
Psychotherapeutinnen, Lehrerinnen und
Hauswirtschaftspersonal für die
Frauenhäuser, das Schulungszentrum etc. zu
erhalten.

In dieser Situation von Unsicherheit
und Stress kommt unsere Gruppe
irgendwie ungelegen. Die Frage nach
Religion und Identität scheint hier gar
keine Rolle zu spielen. Hier arbeiten
serbisch-orthodoxe, kroatisch-katholische

und bosnisch-muslimische Frauen

zusammen, aber auch solche, die sich

überhaupt nicht religiös definieren. Sie

sind alle Bürgerinnen von Bosnien-Herzegowina.

Ihre Sorgen drehen sich um
Geld, ums Überleben, um die Schule der
Kinder, die Wohnungssituation, auch
hier um die wachsende häusliche Gewalt.
Immer wieder um die Erfahrungen, die
sie in der Traumatherapie machen, wo
Frauen kommen, die so traumatisiert
sind, dass sie die Sprache verloren
haben, und es lange dauert, bis sie sprechen

können von sich selbst.
An diesem «Dritten Ort» der Sorge

um die Menschen und um das Leben
treffen sich die Frauen. Ihr Dialog ist
ziemlich praktisch. Vielleicht war das
auch früher so, in jenen oft beschworenen

Zeiten der guten Nachbarschaft. Ein
Ziel des EPIL-Projekts ist es, solche
Erfahrungen nachbarschaftlicher Praxis
zwischen Frauen wieder zu entdecken
und für den «Dialog im Alltag» fruchtbar

zu machen.
An unserem letzten Tag in Zenica gibt

es eine Pressekonferenz, für die wir mit
allen EPIL-Frauen eine Erklärung
vorbereitet haben, in deren Zentrum ein
entschiedenes Statement gegen den Krieg
im IRAK, überhaupt gegen jeden Krieg
steht. «In Bosnien-Herzegowina haben
wir gelernt, wie schnell ein Krieg
zerstört und wie lange es dauert, bis das

Zerstörte wieder aufgebaut ist und die
Wunden der Menschen geheilt sind»,
heisst der Satz, der überall zitiert wurde.
Den soll ich ja wohl nach Hause mitnehmen

und weitersagen! •

295


	Schnell zerstört - langsam geheilt! : Über ein interreligiöses Seminar in Bosnien-Herzegowina

