Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 97 (2003)

Heft: 10

Artikel: Schnell zerstort - langsam geheilt! : Uber ein interreligidses Seminar in
Bosnien-Herzegowina

Autor: Traitler, Reinhild

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144423

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Reinhild Traitler

Schnell zerstort —langsam
geheilt!

Uber ein interreligidses Seminar in Bosnien-Herzegowina

In Bosnien-Herzegowina haben sich im April dieses [ahres
Muslimas und Christinnen aus fiinf Landern mit dem Kon-
fliktpotential von Religion und religiGser ldentitit ausein-
andergesetzt. Den Rabmen dazu bot das Europdische Pro-
jekt fiir Interreligioses Lernen (EPIL), das im Juli 2002 auf
Boldern (Minnedorf) gegriindet wurde. Reinbild Traitler
berichtet iiber die Miglichkeiten und Grenzen dieser Frie-
densarbeit angesichts traumatischer Erinnerungen. Sie
schreibt damit den Bericht ibrer ersten Frauensolidaritits-
reise nach Sarajewo und Mostar fort, der vor drei Jabren in
den Neuen Wegen erschienen ist (7-8/2000). Da zeitgleich
mit der zweiten Reise auch noch der Irakkrieg verarbeitet
werden musste, erkliren die EPIL-Frauen: «In Bosnien-
Herzegowina haben wir gelernt, wie schnell ein Krieg zer-
stort und wie lange es dauert, bis das Zerstorte wieder auf-
gebaut ist und die Wunden der Menschen gebeilt sind.»
Red.

Alles sieht nach Krieg aus

Der Irakkrieg ist gerade zehn Tage alt,
als ich in Sarajewo aus dem Flugzeug
steige. Die Airportbaracke, in derich hier
vor drei Jahren angekommen bin, gibt
es nicht mehr. Mit Unterstiitzung der EU
ist ein moderner Flughafen entstanden,
tiberall stehen Griippchen von Solda-
tinnen und Soldaten umher. (Ja, es fillt
auf, dass die Gleichstellung auch fiir
diesen Beruf gemeint war!) Griechen,
Hollanderinnen, Spanier, Deutsche, die
Fahnen sind auf die Armel der Unifor-
men genaht, und man steht fein sduber-
lich getrennt, es ist eben Europa.

Auf dem Rollfeld stehen dickbauchi-
ge Militartransporter in Tarnfarbe, die
die Angehorigen der KFOR von Sara-
jewo nach Pristina weiterfliegen sollen.
Es sieht aus wie bei der allgemeinen Mo-
bilmachung. Oder kommt mir das bloss
so vor, weil augenblicklich alles nach
Krieg aussieht? Die nachsten zehn Tage
wird mich dieses Gefiihl nicht verlassen
— dafiir sorgen schon die Nachrichten,
die Tag und Nacht aus dem Fernseher
rinnen.

Auf der Fahrt in die Stadt versuche
ich, die Eindriicke meines ersten Besuchs
hervorzuholen. Das zerbombte Gebau-
de der Tageszeitung «Oslobodjenie»
sieht noch aus wie damals. Es soll als
Ruine stehenbleiben, zur Erinnerung
daran, dass im Bosnienkrieg auch die
freie Presse zerschlagen wordenist. Aber
es demonstriert nicht, wie die Berliner
Kaiser-Wilhelm-Gedachtniskirche eine
Art Asthetik, sondern einfach brutale
Destruktion, so ist der Krieg, er zernich-
tet die Miithe und Arbeit, die es gebraucht
hat, um etwas entstehen zu lassen.

Viele Hiuser entlang der ehemaligen
Front, die durch die Stadt verlief, sind
immer noch nicht instand gesetzt. An
den sensiblen Punkten der Stadt patrouil-
liert immer noch die SFOR. Und immer
noch leuchten die weissen Steinmale von
den vielen frischangelegten Friedhdéfen
auf den Hiigeln rings um Sarajewo im
klaren Licht des Hochtals.

290



Hier in Sarajewo, in Mostar und in
Zenica soll das dritte Modul des Euro-
pdischen Projekts fiir Interreligidses
Lernen (EPIL) stattfinden. Achtund-
zwanzig Frauen, zehn Muslimas und
achtzehn Christinnen aus fiinf Lindern
(der Schweiz, Deutschland, Spanien,
Bosnien-Herzegowina und dem Liba-
non) arbeiten in diesem Projekt zwei
Jahre zusammen und werden sich hier
in Bosnien-Herzegowina eine Woche mit
dem Konfliktpotential von Religion und
religiser Identitdt auseinandersetzen.
Nach dem Start dieses Kooperations-
projekts im Juli 2002 auf Boldern, und
nach einem Modul zum Problem des
historischen Schweigens tiber den Islam
in Europa, das in Barcelona stattgefun-
den hat, gehen wir auch diesmal an ei-
nen Ort, an dem das Thema das Leben
der Menschen und des Landes gepragt
hat.

Gleich zu Beginn eine erste Enttiu-
schung: Die Studentinnengruppe aus
Beirut kann nicht anreisen, weil der
Luftraum im Nahen Osten wegen der
Kriegsgeschehnisse fiir den Zivilverkehr
weitgehend gesperrt ist. Die Airline
weigert sich, eine Garantie fiir den Riick-
transport der Gruppe zu tibernehmen.
Wir miissen schweren Herzens alle Re-
servationen annullieren. Gerade die Er-
fahrungen der Libanesinnen wiren fiir
den Dialog in Bosnien so wichtig gewe-
sen!

«Die Opfer von Srebrenica» oder

Die Grenzen des Dialogs

Ein Besuch bei der bosnischen Zweig-
stelle der Gesellschalft fiir bedrohte Vol-
ker fithrt uns mittenhinein ins Thema.
Was ist notig an Erinnerungsarbeit,
damit das Zusammenleben verschiede-
ner Religionen und Ethnien gelingen
kann? Die Leiterin, Fadila Memisevic,
berichtet, wie ihr Team die Namen der
Opfer der grossen Massaker ermittelt
hat, und zeigt uns ein Buch, das aus ei-
ner Liste von rund 8ooo Namen besteht.
«Die Opfer von Srebrenica». Beim

Durchblittern tut mir das Herz weh. Oft
sehe ich sechs, sieben, acht Eintrige un-
tereinander mit dem gleichen Familien-
namen, Kinder, junge Burschen, Famili-
enviter, Greise, ganze Generationen-
folgen, fast nur Manner. Eine Liste, die
«presente» schreit, und das Erinnern ein-
fordert, dass hier unaussprechliches
Unrecht geschehen ist. «Vor einer Wo-
che haben wir mehr als 6oo Opfer be-
graben» sagt Fadila, «<man hat sie aus
den Massengribern exhumiert und ih-
nen ein wirdiges Begribnis gegeben.
Mehr als 10 ooo Menschen sind gekom-
men, um ihnen die letzte Ehre zu erwei-
sen».

Die Liste mit den 8000 Namen geht
mir nicht aus dem Kopf. Sie benennt den
Schmerz und das Grauen. Das finde ich
bemerkenswert, angesichts der Tatsache,
dass ich hier stindig das Gefiihl habe,
dass die Dinge nicht benannt werden,
dass es unter oder neben den Texten,
den Worten, Informationen, Reflexio-
nen, die wir austauschen, eine Art Sub-
text gibt, das Ungesagte, die Gefiihle,
Ressentiments, die Erinnerung an per-
sonlich oder kollektiv erfahrenes Un-
recht, ich weiss es nicht. Mitten in einer
Diskussion sagte eine der bosnischen
Studentinnen: «Gewisse Dinge miissen
gesagt werden», aber sie sagt nicht,
welche. Ich glaube, wir erfahren hier die
Grenzen des Dialogs. Mit einem Herzen
voller Schmerz, Zorn und Ressentiments
bleibt man auf sich selbst konzentriert,
kann man genau das nicht tun, was im
Dialog unabdingbar wire: den anderen
zuzuhoren und den Versuch zu unter-
nehmen, sich in die Schuhe der anderen
zu stellen.,

Die Opfer miissen sozusagen «egois-
tisch» sein und «ich» sagen, immer wie-
der «ich»,damit dasihnen angetane Un-
recht nicht im Strom des Vergessens
untergeht und zur Normalitit ver-
kommt. Angesichts der traumatischen
Erinnerungen der Opfer tritt alles ande-
re in den Hintergrund, auch die beunru-
higende Frage, wie denn das alles mog-

291



Eine deutsche und
eine spanische Stu-
dentin bestaunen
eine katalanische
Torah, die spanische
Juden bei der Ver-
treibung mit nach
Sarajevo gebracht
haben, (Weitere
Bilder unter www.
epil.ch, Modul
«Bosnia and Her-
cegowina, Sarajevo:
Photos».)

lich gewesen ist. Was stimmt nicht an
der stindig, fast mythisch beschwore-
nen fritheren Harmonie zwischen Eth-
nien und Religionen? Es ist richtig, hier
stehen Moscheen, Synagogen und Kir-
chen gleich nebeneinander, und am frii-
hen Abend mischen sich die Kirchen-
glocken mit den wetteifernden Rufen der
Muezzins, die iiber Lautsprecher kom-
men. Und trotzdem sind diese guten
Nachbarschaften zu Hass verkommen.
Wie konnte der Zustand des friedlichen
Zusammenlebens in m6rderische Feind-
schaft umschlagen? Wie hat sich Religi-
on fiir die Legitimierung brutaler Akte
der Ausrottung der «anderen» gewin-
nen lassen?

In einem Buch «Judasfrauen» hat die
deutsche Schriftstellerin Helga Schubert
einmal dargelegt, dass die Grausambkei-
ten des Nazi-Regimes nur moglich wa-
ren, weil viele, viele Menschen den all-
taglichen «kleinen» Terror mitgemacht
haben. Aus Nachbarinnen wurden De-
nunziantinnen, oft aus ganz banalen
Griinden, das geniigte schon, den Rest
haben andere besorgt. Die kleinen Strei-
tigkeiten, Bosheiten und personlichen
Racheakte, die es in jedem Alltag gibt,
brauchen bloss eine ideologische Legiti-
mierung und die Erlaubnis, sich auszu-
breiten, das ergibt schon eine hochex-
plosive Mischung.

Sarajewos historische Toleranz

Fiir die Bosnierinnen kommt die ideolo-
gische Legitimierung einzig von der Sei-
te Serbiens, und vom serbischen Traum
und Anspruch auf ein gross-serbisches
Reich. Die serbische Aggression ist dem-
nach verantwortlich fiir das, was in den
Kriegsjahren geschehen ist. Entlang die-
sem Erklarungsmuster verlduft die Gren-
ze unseres Gesprichs.

Aladin Husi, ein junger Dozent an der
islamischen Fakultit, referiert tiber das
Konzept einer Identitit Bosniens, und
mir wird klar, wie stark dieses Konzept
von der Vorstellung einer territorialen
Kontinuitit gepragt ist. Bosnien, das war
ein bestimmtes Territorium, das iber
einen Zeitraum von etwa tausend Jah-
ren unwidersprochen blieb. Die Ethnie
hat in diesem Territorium lange keine
Rolle gespielt, zunehmend aber die Reli-
gion, aus der sich dann, nach den natio-
nalen Bewegungen des 19. Jahrhunderts,
ein Konzept von Ethnie herausschilte,
in dem Religion und Zugehorigkeit zu
einer Volksgruppe nahezu identisch
wurden. Deswegen wurden im Bosnien-
krieg von den Serben nicht nur Men-
schen getotet, sondern auch nahezu tau-
send Moscheen zerstort.

Fur Sabira Husedzinovi, Kuratorinim
Kulturministerium, ist deshalb ein his-
torisch getreuer (Wieder-)Aufbau dieser
Moscheen dringend, sind sie doch Sym:-
bol fiir das Uberleben des bosnischen
Volkesselbst. « Wenn man zu einem Land
gehort, gehdrt man auch zu einer Ver-
gangenheit. Zu unserer Zukunft gehort,
sich an diese Vergangenheit zu erinnern,
und das heisst, die Moscheen so aufzu-
bauen, wie sie waren.»

Worliber wir nicht reden: Dass es im
konkreten Zusammenleben in Bosnien-
Herzegowina eine Durchmischung der
Ethnien gegeben hat,und zwar nichterst
in der Zeit Titos. Die oft beschworene
historische Toleranz und religiose Har-
monie Sarajewos existierte schon lange
vorher. Es gab hier eine weltoffene mus-
limische Mebrbeit, die seit Jahrhunder-

292



ten mit jidischen Gemeinden und mit
christlichen Kirchen verschiedener Kon-
fessionen zusammenlebte. Ihre Toleranz
war so bekannt, dass spanische Jiidin-
nen und Juden nach der Vertreibung
durch Ferdinand und Isabella nach Sara-
jewo ausgewandert sind.

Es gab und gibt im Staatsgebilde Bos-
nien-Herzegowina bosnische, orthodo-
xe Serben, katholische Kroatinnen, Ju-
den — und gerade keine Einbeit von Re-
ligion, Ethnie und Territorium.

Die stérenden Ahnlichkeiten

Bei einem Besuch in der alten jiidischen
Synagoge bekommen wir eine bemer-
kenswerte spirituelle Einsicht geschenkt.
Ein alter Herr fithrt uns, sehr charmant,
und erzihlt mit leiser Ironie vom Leben
der judischen Gemeinde in dieser Stadt.
Ganz nebenbei wechselt er die Sprachen
wie die Hemden, redet englisch, deutsch,
spanisch, macht Witze und lacht selbst
unbindig.

Dann, zwischendurch, befragt nach
der Geschichte dieser Gemeinde, sagter,
mit einem Mal ernst geworden: «Was
mit einem Volk passiert, ist nicht das,
was die anderen ihm antun. Fir uns ist
es unser Schicksal.» Etwas von der pro-
phetischen Tradition blitzt auf. Eine
Einsicht, dass wir nicht bloss Opfersind,
sondern auch als Opfer auf eine bestimm-
te Weise in das Unrecht verwickelt. Aber
einen solchen Satz diirfen nur die Opfer
sagen.

Zu einem Treffen in der islamischen
Fakultit kommen etwa fiinfundzwan-
zig Studentinnen, die islamische Theo-
logie studieren. Sie alle tragen Kopf-
tiicher, bunt und oft sehr phantasievoll
gebunden. Fiir muslimische Frauen
herrscht aber weder Kopftuch- noch
sonst eine Kleidervorschrift. Der Anteil
der weiblichen Studierenden liegt schon
fast bei 50%. (Ahnliche Zahlen werden
wir spiter beim Besuch der islamischen
Akademie fiir Erwachsenenbildung in
Zenica ebenfalls horen, wo Katechetin-
nen und Katecheten studieren.)

Fiir die vielen theologisch gut ausge-
bildeten Frauen spiter auch Arbeits-
moglichkeiten zu finden, wird eine wich-
tige Herausforderung sein, bestatigt uns
Reis Mustafa Ceric, der geistliche Fiih-
rer der Muslime und Musliminnen in
Bosnien-Herzegowina, der uns in die
Fakultit zum Abendessen eingeladen
hat.

In seiner Ansprache entwickelt der
Reis eine provozierende These: Viel-
leicht, meint er, seien weniger die Diffe-
renzen und Unterschiede das Storende
in der Begegnung mit den jeweils ande-
ren, sondern die Ahnlichkeiten. Das
Ahnliche am anderen ist es, was uns ir-
ritiert, wo Konkurrenz entsteht, Neid,
Unverstindnis, Die Ahnlichkeiten fiih-
ren zu grosseren Missverstandnissen, vor
allem, weil sie uns verfiihren, das Ahnli-
che unter dem Aspekt des Gleichseins zu
betrachten, nicht unter dem der Diffe-
renz. Das hitte besonders die Beziehun-
gen zwischen den Religionen des Buches
gepragt.

Uber diese These reden wir noch lan-
ge, wir haben auch schon dhnliche Er-
fahrungen gemacht, dass uns das Ahnli-
che mehr irritiert als das ganz Verschie-
dene.

Zerstoren ist schneller als Aufbauen

Mostar ist schon im Friihling. Alle war-
ten darauf, dass die alte Briicke wieder
aufgebaut wird, dann wird es auch
wieder mehr Touristen geben. Die klei-
nen Girtchen iber dem Fluss quellen
tiber von Griin und Gelb, und weil die
Sonne so iiberzeugend scheint, bin ich
versucht, die Augen zuzumachen vor der
Tatsache, dass ganze Hiuserzeilen immer
noch in Schutt und Asche liegen, genauso
wie vor drei Jahren. Das ist der Gedan-
ke, der mich beherrscht, wenn ich mir
schon frihmorgens die Ohren mit BBC-
World News vollstopfe mit Neuigkeiten
aus dem Irak: Das Zerstoren ist ein un-
heimlich schneller, distanzierter Vor-
gang. Demgegeniiber braucht das Auf-
bauen, das Wachsen und Geborenwer-

293



den Zeit. Jeden Tag haben wir diese
Klage gehort: Wie schnell im Krieg alles
zerstort wurde und wie lange es dauert,
bis all das wieder aufgebaut wird, die
Hiuser und die Herzen der Menschen.

Die Frauenorganisation Zene BiH ist
auch diesmal unsere Gastgeberin. Thre
Projekte laufen noch wie damals, al-
lerdings schon mit immer geringer wer-
dender internationaler Unterstiitzung.
Das Zentrum fiir Arbeitsbeschaffung
gibtes noch, die Therapien zur Trauma-
bewidltigung werden immer noch ange-
boten und sind so nétig wie zuvor. Neu
dazugekommen ist ein Frauenhaus, in
dem geschlagene Frauen mit ihren Kin-
dern Unterschlupf und eine Palette von
Beratungen finden. Die Akte hauslicher
Gewalt haben in wenigen Jahren erschre-
ckend zugenommen, immer mehr Frau-
en werden Opfer von Gewaltverbrechen
von seiten ihrer Partner. Die Leiterinnen
des Frauenhauses fithren dies auch auf
die schwierige wirtschaftliche Lage zu-
riick, unter der viele Manner leiden, und
auf die Brutalisierung und Trauma-
tisierung der Manner durch den Krieg.
«Die Frauen haben den Krieg besser
iiberstanden als die Manner, weil sie
nicht getotet haben.»

Nach aussen machtalles den Eindruck
wie ehedem. Trotzdem hat sich etwas
gedndert. Vor drei Jahren habe ich noch
so etwas wie Aufbruch gespiirt und
Hoffnung, nun werde ich den Eindruck
nicht los, dass die Frauen desillusionier-
ter sind. Das volle Ausmass der Scha-
den, die der Krieg hinterlassen hat, vor
allem auch der psychischen, ist erst so
nach und nach sichtbar geworden. «Ich
mochte mich an Mostar erinnern, wie es
frither einmal war - eine multikulturelle
Stadt» sagt die Schriftstellerin Vera
Miletic. «Ich mochte mich an das Posi-
tive erinnern, aber es ist auch notwen-
dig, das Unrecht nicht zu vergessen. Sich
schon an die ersten Anzeichen zu erin-
nern. Am 4. Juli 1992 hat man hier an
die tausend Frauen und Kinder in Busse
verfrachtet und nach Mazedonien aus-

gewiesen. Das war vielleicht der erste
Fall von ethnischer Sauberung. Ich war
dabei, und auch wie im Oktober dessel-
ben Jahres 217 Frauen und Kinder auf
abenteuerlichen Umwegen tiber Bulga-
rien und Ungarn wieder zuriickgekehrt
sind. Hier ist unsere Heimat. Die Opfer
zu vergessen heisst, die Resultate der
Aggression nach und nach zu legalisie-
ren. Unsere Aufgabe ist es, die Erinne-
rung an unsere eigene Geschichte wach-
zuhalten. Dayton war ein Schreibtisch-
gedanke, wo die Idee einer Nation wich-
tiger war, als die lebendige Geschichte
der Menschen.»

Immer wieder begegnet uns das Be-
diirfnis, sich zu erinnern. «Das Beste, was
wir tun konnen, ist die Wahrheit zu er-
zdhlen und so wenigstens unsere Wiirde
zuriickzugewinnen», meint Azra Ha-
sanbegovic, die Prisidentin von Zene
BiH. Fiir sie war der Krieg eine faschis-
tisch-nationalistische Machtprobe, mit
Religion hatte er nichts zu tun. Und der
Krieg geht weiter, bloss ohne Waffen.

Dem gegeniiber gilt es, wieder eine
Kultur des Zusammenlebens aufzubau-
en, und weiterhin die Beziehungen offen
zu halten. «Wir schaffen einen dritten
Ort, wo der Dialog moglich wird.»

Auf unsere Frage, wie sich Religion
hat instrumentalisieren lassen, bekom-
men wir keine Antwort. Diese Frage ist
fur die Muslimas eine Frage an die ande-
ren, die Christen. Eine Bemerkung des
Reis fallt mir wieder ein, wonach die
Muslime in Bosnien bis heute auf eine
Erklarung der serbisch-orthodoxen Kir-
che warten, dass die im Krieg von Ser-
ben veriibten Graueltaten nicht im Ein-
klang mit der Lehre der christlichen Kir-
che stehen.

Zum Mittag essen wir in einem Re-
staurant in der Altstadt, das von einem
jungen Paar bewirtschaftet wird, das den
Krieg tiber in Kanada war und nun zu-
riickgekehrt ist. Aus ihrem ziemlich un-
befangenen Optimismus spiirt man, dass
sie sich das Trauma des Kriegs erspart
haben. Die Bosnierinnen nehmen das mit

294



einer Portion Ressentiment entgegen —
wer hiergeblieben und wer weggegan-
gen ist und wohin, spielt eine Rolle in
unseren Gespriachen. Auch wer zuriick-
kommt, und vielleicht jemand anderen
vorfindet in der ehemaligen Wohnung!
An den Realititen des Alltags misst sich
das gute oder das konfliktgeladene Zu-
sammenleben.

Dialog im Alltag

Die Klage dariiber, dass das internatio-
nale Interesse am Wiederaufbau Bosni-
en-Herzegowinas abgenommen hat,
horen wir auch von der grossen Frauen-
organisation Medica in Zenica. Jetzt
stiinden andere Liander auf der Agenda
der Geberorganisationen. Medica, das
gleich nach dem Krieg mit viel Elan auf-
gebaut wurde und eine medizinische und
psychische Grundversorgung fiir breite
Schichten von Frauen bereitstellte, steht
heute auf Messers Schneide, berichtet die
Leiterin Marjana Sendjak.

Das signalisiert ein grundlegendes
Problem des Wiederaufbaus und des
Nation-Building nach dem Vertrag von
Dayton. Unter der Fihrung der US-
Amerikaner wurde dieser Aufbau vor
allem nach zivilgesellschaftlichem Mus-
ter organisiert. (Die Ursachen der Pro-
bleme, die sich dabei ergaben, hat Gret
Haller inihrem faszinierenden Buch «Die
Grenzen der Solidaritit» analysiert.)

In Bosnien-Herzegowina gaben sich
die grossen und kleinen Geber-
organisationen, die staatlichen und die
NGOs, die Turklinke in die Hand. Jeder
konnte mitmachen, mit dem Resultat,
dass sich etwa 1500 Organisationen im
Land tummeln, die ihre Projekte begin-
nen und terminieren; dass vieles, was
eigentlich in die Verantwortung des Staa-
tes fallt, privat organisiert worden ist,
und dass sich so etwas wie eine Klientel-
wirtschaft entwickelt hat, Wer in einem
Projekt arbeitet, ist zunichst einmal den
Geldgebern gegentiber loyal.

Medica Zenica ist auf auslindisches
Geld angewiesen, um seine 6o Frauen

starke Belegschaft von Arztinnen, Psy-
chotherapeutinnen, Lehrerinnen und
Hauswirtschaftspersonal fir die Frau-
enhduser, das Schulungszentrum etc. zu
erhalten.

In dieser Situation von Unsicherheit
und Stress kommt unsere Gruppe ir-
gendwie ungelegen. Die Frage nach Re-
ligion und Identitat scheint hier gar
keine Rolle zu spielen. Hier arbeiten
serbisch-orthodoxe, kroatisch-katholi-
sche und bosnisch-muslimische Frauen
zusammen, aber auch solche, die sich
tiberhaupt nicht religios definieren. Sie
sind alle Biirgerinnen von Bosnien-Her-
zegowina. Thre Sorgen drehen sich um
Geld, ums Uberleben, um die Schule der
Kinder, die Wohnungssituation, auch
hier um die wachsende hiusliche Gewalt.
Immer wieder um die Erfahrungen, die
sie in der Traumatherapie machen, wo
Frauen kommen, die so traumatisiert
sind, dass sie die Sprache verloren ha-
ben, und es lange dauert, bis sie spre-
chen konnen von sich selbst.

An diesem «Dritten Ort» der Sorge
um die Menschen und um das Leben
treffen sich die Frauen. Thr Dialog ist
ziemlich praktisch. Vielleicht war das
auch friither so, in jenen oft beschwore-
nen Zeiten der guten Nachbarschaft. Ein
Ziel des EPIL-Projekts ist es, solche Er-
fahrungen nachbarschaftlicher Praxis
zwischen Frauen wieder zu entdecken
und fiir den «Dialog im Alltag» frucht-
bar zu machen.

Anunserem letzten Tagin Zenica gibt
es eine Pressekonferenz, fur die wir mit
allen EPIL-Frauen eine Erklarung vor-
bereitet haben, in deren Zentrum ein
entschiedenes Statement gegen den Krieg
im IRAK, uberhaupt gegen jeden Krieg
steht. «In Bosnien-Herzegowina haben
wir gelernt, wie schnell ein Krieg zer-
stort und wie lange es dauert, bis das
Zerstorte wieder aufgebaut ist und die
Wunden der Menschen geheilt sind»,
heisst der Satz, der iiberall zitiert wurde.
Den soll ich ja wohl nach Hause mitneh-
men und weitersagen! °

295



	Schnell zerstört - langsam geheilt! : Über ein interreligiöses Seminar in Bosnien-Herzegowina

