
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 97 (2003)

Heft: 7-8

Rubrik: Gendereien : die Welt im Geschlechterblick : der Faden der
sokratischen Ironie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


d# "5

b

Lisa Schmuckli

Der Faden

der sokratischen
Ironie

Ordnung muss sein
Die Geschichten wiederholen sich: Acht
Männer, die ihre Herkunftsstaaten
regieren und Weltführung beanspruchen,
treffen sich in einer Stadt, die nach
monatelangen Vorarbeiten gesichert ist, um
sich über die Weltwirtschaftslage hinter
verschlossenen Türen zu unterhalten.
Und am Ende ihrer Unterhaltungen treten

sie vor die Weltpresse, äussern Sätze

wie: «Wir haben uns bestens unterhalten»,

stellen sich für das Foto (das die
habituelle Uniformierung der Männer
augenfällig dokumentiert) zusammen,
demonstrieren Einigkeit und reisen mit
ihrer zahlreichen Entourage wieder ab.

Zur gleichen Zeit strömen Männer
und Frauen in die Stadt und fordern von
ihren Regierungsmännern mit Transparenten

und Trillerpfeifen politisches
Gehör für eine gerechte Wirtschaftsordnung.

Die Demonstration der einen
provoziert Demonstrationen der anderen
und eskaliert schliesslich nachts in
Gewaltrituale des schwarzen Blockes, die

wiederum die Seiten der Weltpresse
füllen.

Der Zürcher Tages-Anzeiger illustrierte

das Treffen der Acht Männer tags
darauf auf der Frontseite mit einer
Karikatur von Nico (2.6.03): Fünf der Acht
Männer spielen mit leicht geröteten
Nasen und geschlossenen Augen und mit

durchaus zufrieden wirkenden Gesichtern

in Fussball-Trikots mit dem Erdball,

während eine kleine Figur mit Helm
und Trompete ein «Foul» in das Gerangel

zu platzieren versucht. An den

Leitplanken ist ein Transparent mit den

Worten «Globalisierung nicht ohne uns»

zu lesen. - Das Gerangel karikiert das

(trotz gewichtigen Differenzen im Vorfeld

noch immer blindlings funktionierende)

Zusammenspiel, und das zu
erwartende Fussballpublikum auf der
Tribüne hinter dem Transparent fehlt. Man
spielt Weltfussball unter sich und für
sich.

Auf den zweiten Blick zeigt sich in der

Wiederholung das unausweichliche
Steigerungsspiel, das von einer einzigen
Strategie geprägt ist. Nicht nur die Acht
Männer erweitern ihren Einflussbereich,
perfektionieren ihre Öffentlichkeitsauftritte

bzw. Polit-Marketingstrate-
gien, vermehren ihre Dollars und vertiefen

die Männerfreundschaften. Auch die

anderen Demonstrations-Filialen erweitern,

perfektionieren und vermehren
sich. Letztlich jedoch muss auch das

Steigerungsspiel die Fragen der Macht
lösen oder zumindest ordnen.

Umordnen
Auf dem Foto der Acht Männern in
dunklen Anzügen fällt auf, dass sie kaum
in die Kamera lächeln (und damit jeglichen

noch so scheinbaren Kontakt mit
dem fiktiven «Volk» meiden), sondern
vielmehr ihren Blick - staatsmännisch -
in einen unendlichen Horizont, in den

Himmel schweifen lassen. Wie schon
einer ihrer berühmten Vorgänger, Thaies

von Milet, jener Mathematiker, der die
Gesetze der Zahlen in den Sternen zu
erkennen suchte. Als nun eines Tages
Thaies auf Erkundungstour ging und die

Zahlen weiter ergründen wollte und
deswegen zu den Sternen am Himmel
schaute, fiel er in einen Dorfbrunnen.

Auf den zweiten Blick wird eine Magd
sichtbar, die an diesem Brunnen die
Wäsche wusch. Sie lachte (so die plato-

234



nische Überlieferung). Sie lachte wohl
über einen Mann, der das Wahre in
einer «höheren Realität» meinte erkennen

zu können und den Alltag, beispielsweise
das Wäsche-Wäschen, gering schätzte -
und prompt stolperte. Sie verspottete
diese Umkehrung des Realitätssinns.

Die thrakische Magd schafft
Unordnungen - wie ihre Freundin Penelope.
Penelope, bekannt geworden als die Frau

von Odysseus, verkörpert auf den ersten

Blick jene treusorgende, geduldige
Ehefrau, die am Hafen auf ihren reisenden

und (sich) entdeckenden Ehegatten
Odysseus wartet und in dieser Zeit des

Wartens eifrig webt und ihren
Grossgrundbesitz und Haushalt organisiert.
Penelope wartet auf ihren Ehemann
bereits seit mehr als 20 Jahren; allmählich

schwächt sich die Erwartung an eine
Rückkehr ab, die Erinnerungen an ihn
verblassen, unklar auch, ob er überhaupt
noch lebt und zurückkehren wird.

Die Spannung des Wartens markiert
den Rahmen der grossen Erzählung: Da
der Held, der in den Erwartungen und
damit in einer Zukunft lebt, der sich

vorwagt, vorstösst, entdeckt, der einer
anderen, auch utopischen Welt verfällt
und in jener Welt der grossen Entwürfe
und noch grösseren Gesten lebt und
verweilt; hier die Gegenwart von Penelope,
ihr unspektakulärer Alltag, der bewältigt

werden muss, das Weben, diese
tägliche Hausaufgabe. Penelopes konkreter

Ort ist jedoch nicht der Palast ihres
Mannes und Ort der Rede seiner Männer
und Söhne, sondern die Webstube. Die
ja ein traditionell weiblicher Ort ist.

Ihre Rolle im traditionell griechischen
Oikos ist jene, die grundlegende Versorgung

zu überwachen und zu garantieren
(ihn also mit ihren basissichernden
Handlungen für die grossen Taten in der
Arena der Politik oder des Wissens
freizustellen). In dieser Rolle müsste Penelope

höchst produktiv sein, ihren gewebten

Stoff also vermarkten können, um
diese traditionelle Ökonomie (inklusive
geschlechterbedingte Arbeitsteilung) zu

«̂

>>

*
y

Glflf/UisiEKW nkwtBRe VHS'.

sichern. Sie müsste ihre Zeit folglich
nutzbringend ausschöpfen. In dieser
Sichtweise steht Penelope als jene
wartende und klar verortete Frau da, die

Heim, Herd und Bett für ihren Gatten
freihält und seine Ehre verteidigt.

Sie wartet, schickt sich in ihre Zuordnung

und lässt die Zeit verstreichen,
indem sie mit anderen Frauen, ganz in der
Handwerkstradition der Ithakerinnern,
webt. Die Ordnung und die Zuordnung
der Penelope scheinen somit klar zu sein:
Während sie webt, kocht, den Haushalt
organisiert und versorgt, die Kinder
erzieht und ihren Unterricht organisiert,
die Dienerschaft anleitet und den Betrieb
in Schwung hält, zieht er, Odysseus, aufs
Meer.

Auf den zweiten Blick verschiebt und
entstellt sich das Bild und eine andere

¦

235



«Zwei Frauen mit
Blumen in den
Händen» (Demeter
und Persephone?),
Weiherelief, Nord-
griechisch; um 470
v. Chr., Paris, Musée
du Louvre.

Penelope wird an den Bruchstellen sichtbar.

Eine Penelope, die tagsüber webt
und in der Nacht das Gewebe, die
vorherrschende Textur wieder auftrennt. Sie

trennt auf, was sie erschaffen hat - und
entzieht sich damit der vorgezeichneten
Ordnung, der herrschenden Verortung.
Indem sie in einer List das Gewebe

auftrennt, erschleicht sie sich ihren Freiraum
und besetzt sich einen eigenen Raum,
wo die herkömmlichen Aktivitäten eine

andere, eigene Bedeutung erhalten. Sie

entzieht sich auch dann noch, als Odysseus

heimkehrt, denn sie erkennt ihn
nicht wieder und verlangt Beweise, dass

er jener ist, der zu sein er vorgibt (vgl.
Cavarero, 1992).

Penelope löst ihre Textur auf - und
entzieht sich damit ihrem Heldengatten,
entzieht ihm auch den Lohn und die
Früchte ihrer Arbeit. Sie entzieht sich
mit ihren kleinen, (scheinbar) banalen
und alltäglichen Geschichten des Webens
der Heldengeschichte von Ithaka, der

von ihr erwarteten Haltung als Gattin,
nämlich zu warten, die fremdbestimmte
Zuordnung aufrecht zu erhalten und
entsprechend das eigene Leben auf seine

Rückkehr zu konzentrieren.

ÏIÏ1 ttrf

h%m
r.

i m U

t:J; «

À
ÛSS

Penelope trennt die vorherrschende
Textur, den zugeschriebenen Ort auf und
zerstört damit die klaren Vorgaben der
dualen Ordnung mit den impliziten
Geschlechterkonzepten. Sie trennt die
herkömmliche Ordnung auf und webt
die Fäden neu zusammen. Sie trennt in
der Nacht auf, was sie tagsüber gewebt
hat und ironisiert damit zugleich das

herkömmliche Gebot der Effektivität
und das Steigerungsspiel. Sie durchschaut

das, was man ihr als Ordnung
angeboten hat, als eine Illusion, gleichsam

als Knäuel verhedderter Fäden, und
beginnt diese Fäden sorgfältig freizulegen

und in ein anderes Muster zu
weben. Ihr Seidensprung bzw. Seitensprung
ist der Sprung in ihre eigene Un-Ordnung.

Was bleibt, ist der Wunsch, von
sich selbst aus zu gehen - und lose
Fäden.

Hinschauen - Wegschauen
Die Geschichten wiederholen sich: Das

erste Bild des fünfteiligen Cartoons zeigt
einen Mann, der etwas fotographiert, das

ausserhalb des Blicks des Betrachters zu
sein scheint. Im zweiten Bild zieht der

Fotograph das eben geschossene Bild aus
seiner Kamera. Im dritten Bild wartet
der Mann darauf, dass sich das Bild
entwickelt; vor ihm wird zeitgleich ein
Schatten allmählich wahrnehmbar. Im
vierten Bild betrachtet er sein sich
allmählich (selbst)entwickelndes Foto und
zugleich den deutlich werdenden Schatten

vor ihm. Im fünften und letzten Bild
übergibt der Fotograph das eben
gemachte Foto seiner eben entwickelten
und vor ihm erscheinenden Frau. Eine
Frau ohne Eigenschaft, die seine
Projektionsfläche bleibt. Der Mann erschafft
also die Welt, indem er hinschaut und
bestimmt, was sichtbar und was, später
vielleicht, öffentlich wahrgenommen
werden soll.

Auch die Acht Männer geben vor,
wohin man schauen muss: auf das

Fussballfeld, auf dem gerade sie und nur
sie das Spiel inszenieren. Selbst die

236



Demonstrationsfilialen auf den Strassen
der gesicherten Stadt fixieren, dialektisch,

den Blick auf die Staatsmänner und
deren (Steigerungs-)Spiel. Die Acht
Männer zwingen einen hinzuschauen;
zugleich bestimmen sie damit, wovon
man wegzuschauen hat. Der Blick ist
starr auf die Frage der Macht(-Ordnung)
gerichtet; und diese Ordnung zerschneidet

den Faden zwischen Politik und
Glück. «Die Gesellschaft der Männer»,
schreibt die italienische Philosophin
Luisa Muraro, «scheint dauernd damit
beschäftigt zu sein, sich Fragen der
Macht zu widmen, sie zu lösen oder zu
ordnen... Die Inszenierungen, die durch
das männliche Bedürfnis entstehen, die
Fragen der Macht zu regeln, lösen bei
einer Frau unterschiedliche Gefühle aus:
Langeweile, Erstaunen, Angst,
Angezogensein, Neugier oder Nachsicht.»

Die Angst vor der Gleichheit ist unter
den Töchtern Penelopes wohl eher die

Angst, ein gleiches (männliches)
Machtverständnis zu haben.

Wegschauen - Hinschauen
Die thrakische Magd und Penelope
schauen weg, das heisst: Sie schauen nicht
mehr länger auf den Mann im Brunnen
bzw. den Ehemann auf hoher See.

Vielmehr schauen sie hin, nämlich auf ihre
Lebensrealität, indem sie von sich aus
gehen: von ihrer Langeweile, ihrem
Erstaunen, ihrer Neugier oder Nachsicht
angesichts dessen, wie man(n) die Fragen

der Macht regelt. Sie befreien nicht
nur ihren Blick; sie verändern auch den

Rhythmus der Geschichten - und
brechen folglich den Wiederholungszwang
aut.

Vielleicht sollten Frauen - der thra-
kischen Magd und Penelope ähnlich -
erst wegschauen: wegschauen von jenem
Verständnis der (männlichen) Politik, die
sich als Kampf um die Macht versteht.
Und hinschauen auf eine Politik, die sich
als Überwindung der Macht als eines
Hindernisses des Zusammenlebens
versteht. «Politik heisst», analysiert Luisa

I

»*,.

'--¦t. y,. 1 >y

y. S"

m

'«!.'

.:¦¦;. i-yi%

kyy

Muraro weiter, «die Hindernisse benennen,

angehen und wenn möglich beseitigen

zu können, die einem menschlichen
Zusammenleben entgegenstehen. Politik
heisst, im Bewusstsein zu haben, dass

viele gesellschaftliche Konflikte
unvermeidbar sind, angefangen mit denen, die

man mit sich selbst hat. Politik heisst, im
Bewusstsein haben, dass viele Konflikte
unlösbar sind. Politik heisst, sich den

Konflikten, die sich nicht vermeiden
lassen, zu stellen und sie zu lösen, wenn das

möglich ist, und gleichzeitig zu wissen,
wie man die Konflikte vermeidet, die man
nicht lösen kann.»

Dieses Verständnis von Politik jedoch
setzt ein distanzierteres Verhältnis zur
Macht - und ein ironisches
Selbstverhältnis - voraus. Und es verwebt den
Faden zwischen Glück und Politik. Um
die losen Fäden spielen zu lassen, die die

237



Umordnung freisetzt, gilt es, «den
<Analphabetismus) des Auges abfordern, wie
Duras so schön sagt», notiert die
Philosophin Christina von Braun. Es gilt
mit anderen Worten, eine Politik des

befreiten Blickes zu praktizieren, die sich
der vorgegebenen Bildsprache und
herrschenden Zuschreibungspraxis entzieht,
um den Faden zwischen Glück und
Politik weiterzuweben.

Sokratische Ironie
Die Acht Männer wissen nicht, dass sie

nichts wissen. Sie bringen das sokratische

Nicht-Wissen in Unordnung, um
ihre Ordnung zu stabilisieren. Um die

Unordnung zu stabilisieren, wissen Penelope

und die thrakische Magd um ihr
Nicht-Wissen. Daher gehen sie von sich

aus.
Was es heisst, von sich aus zu gehen,

haben die Berner Gemeinderätinnen
Ursula Begert und Thérèse Frosch
demonstriert: Sie politisierten
parteipolitisch unabhängig, in dem sie Konflikte

benennen, Hindernisse des
Zusammenlebens ausräumen und konkrete
Lösungen anbieten (Departementsrochaden).

Herkömmlich geordnet war die
Pressekonferenz vom i. Mai dort, wo
man den (von ihm selbst ertrotzten) Er-

Es gibt die Dauergeste des Entlarvens und Demaskierens,
es gibt eine ungetrübte, undialektische und risslose
Darstellung der Welt als verfaulender. Wie Staatsanwälte treten
wir auf gegen alle Geschichte und alle Realisationen von
Freiheit. Aber von diesen Gesten lässt sich nicht leben.
Wenn ich der Welt täglich nachweise, dass man nicht in ihr
leben kann, so kann ich in ihr auch nicht Heben, nicht
arbeiten und auf die Dauer auch nicht kämpfen. Die Ermattung

vieler kritischer Menschen in den letzten Jahren, die
sich heute dem Selbstmitleid und der psychologischen
Selbstpflege verschrieben haben, beweist das. Wo sind sie

geblieben, diese Freunde? Die Hoffnungslosigkeit hat sie

erstickt.
Dorothée Solle, Wider den Luxus der Hoffnungslosigkeit, in: NW 6/92

folg von Kurt Wasserfallen (er bekam
das Schlüsselressort Finanzen) und die
Tränen der Thérèse Frosch (die ihr
Finanzdepartement abgab) ins Visier
nahm. Ironisch wurde die Pressekonferenz

dann, als Thérèse Frosch im Nachwort,

mit dem sie zugleich ihre Politik
im neuen Departement der Sozialen
Sicherheit startete, verschmitzt meinte,
dass sie in einigen Jahren ein Buch mit
dem Titel «Ein Zimmer für mich alleine»

(in bewusster Anlehnung an Virginia
Woolf) schreiben und ihren Blick
veröffentlichen werde.

Auch Micheline Calmy-Rey politisiert,

indem sie Transparenz in die Aus-
sen-)Politik einführen und eine Public
Diplomacy in der Schweiz begründen
will, eine Aussenpolitik also, die von den

Bürgerinnen und Bürgern mitdiskutiert
und mitgestaltet werden kann und auf
Multilateralismus, Völker- und
Menschenrechten, Konfliktforschung und
Friedensförderung aufbaut - was die
Wirtschaft im Allgemeinen und die Eco-
nomiesuisse im Besonderen äusserst nervös

zu machen scheint. Calmy-Rey
zertrennt also den Faden zwischen Macht
und Wirtschaft und verwebt jenen
zwischen Politik und Völkerrecht. Sie sagt:
«Nun, es gehört zu den alten Traditionen

der schweizerischen Politik, dass das

Volk in der Aussenpolitik ein Wort
mitzureden hat- die Öffnung, die ich in der

Aussenpolitik anstrebe, ist nicht für die
einen oder für die anderen da, sondern
für alle gleichermassen. Wie sich die
Einzelnen in dieser Situation verhalten, ist
dann nicht unbedingt meine Angele-
genheit»(TAM, 14.6.03). - Und sie

lächelt. •

Literatur
Luisa Muraro,Jenseits der Gleichheit, in: Diotima
(Hg.), Jenseits der Gleichheit. Über Macht und
die weiblichen Wurzeln der Autorität,
Königstein/Taunus 1999
Adriana Cavarero, Platon zum Trotz, Berlin 1992
Christina von Braun, Die schamlose Schönheit
des Vergangenen. Zum Verhältnis von Geschlecht
und Geschichte, Frankfurt 1989.

238


	Gendereien : die Welt im Geschlechterblick : der Faden der sokratischen Ironie

