
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 97 (2003)

Heft: 5

Artikel: Volksbildung in den Basisbewegungen Brasiliens

Autor: Betto, Frei

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frei Betto

Volksbildung in den

Basisbewegungen
Brasiliens

«Mein Freund Lula» hiess ein Beitrag, den wir von Frei
Betto erhalten und im Dezemberheft 2002 zur Wahl des

neuen Staatspräsidenten in Brasilien veröffentlicht haben.
Hinter dieser historisch zu nennenden Wende steht die
jahrzehntelange Aufbauarbeit einer sozialen Volksbewegung.

Diese wiederum ist das Resultat jener Volksbildung,
die von Paulo Freire ihre entscheidenden Impulse erhalten
hat. Frei Betto zeigt im folgenden Text, wie und warum
Brasilien als wohl einziges Land in Lateinamerika und
vielleicht sogar weltweit «von einer Volksmacht
durchdrungen ist». Der Aufbau dieser Volksmacht erfolgt über
die sozialen Kreise, an die sich die Volksbildung wendet.
Es geht aber auch um die Inhalte echter Volksbildung.
Frei Betto bringt sie einerseits mit der individuellen Zeit der
Auszubildenden in Zusammenhang, anderseits mit der
Zeit als Geschichte - und mit dem Sozialismus als Potential
dieser Geschichtlichkeit -, während Neoliberalismus und
Fernsehen das Ende der Geschichte verkündeten. Der Text
gibt einen um die Hälfte gekürzten Vortrag wieder, den
Frei Betto zum 20-jährigen Bestehen des Zentrums für
Volksbildung CEPIS (Centro de Educacäo Popular do
Instituto «Sedes Sapientiae», Säo Paulo) gehalten hat. Die
Übersetzung besorgte Viktor Hofstetter. Red.

i. Die sozialen Kreise...
In der Volksbildung arbeiten wir mit dem
Schema der sozialen Kreise, nach denen
sich die brasilianische Gesellschaft seit
1964 gliedern lässt:

Historisch ist der pastorale Kreis der
erste Kreis. Es waren die Basisgemeinden,
die sich in der Welt der brasilianischen
Volksbewegung nach 1964 als erste wieder

organisierten. Es gab daneben zwar
linke Gruppierungen, aber sie alle hatten

ein elitäres Profil. Während des

bewaffneten Kampfes gab es Waffen, Geld,
Ideologie, strategische Konzepte, nur ein
Detail fehlte: die Unterstützung des Volkes.

Aber dieses Detail war fundamental.
Es gab keine Verwurzelung im Volk. Von
daher haben wir die Bedeutung der
Arbeit in der Volkspastoral verstanden.
Ausgehend vom Dreischritt «Sehen,
Urteilen, Handeln» haben wir die
Lebenssituation der Menschen mit der
Situation in der Bibel verglichen. So hat
die Pastoral in den kirchlichen
Basisgemeinden das Nachdenken über die

Notwendigkeit des Kampfes für Wasser,

für Gemeinschaftsapotheken,
Gesundheitszentren, Fussgängerübergänge
usw. ausgelöst.

Der zweite Kreis umfasst die
Volksbewegungen. Das soziale Engagement
der kirchlichen Basisgemeinden förderte

und initiierte Mitte der 70er Jahre ein
Netz von Volksbewegungen. Brasilien
ist nach den USA das Land mit den
meisten Sozialbewegungen, mit dem

Unterschied, dass sie bei uns wirklich im
Volk verankert sind.

Der dritte Kreis besteht aus der

Gewerkschaftsbewegung. Mit ihr erhielten
die Volksbewegungen in den 70er Jahren

einen Klassencharakter. Der Streik

von 1978 in der Autofabrik Scania (Säo
Bernardo do Campo) zeigte die neue
Stärke der brasilianischen Arbeiterbewegung,

die mit der Gründung des

Gewerkschaftsbundes CUT 1983 ihren Höhepunkt

erreichte.
Der vierte Kreis enthält die politischen

148



Gruppen und Parteien. Die soziale

Volksbewegung hatte durch ihren
Klassencharakter eine eigene Gestalt erhalten.

So zeichneten sich Gesellschaftsmodelle

ab, die sich in politischen
Parteien konkretisierten.

Die Parteien ihrerseits begannen sich
ihre Anteile an der Staatsmacht streitig
zu machen. Damit erreichten sie den

fünften Kreis, jenen der Volksverwaltung.

Wer nicht in einem dieser fünf Kreise

präsent ist, ist nicht am Kampf beteiligt.
Sie sind die Bereiche, in denen sich die
soziale Bewegung Brasiliens darstellt.

2.... und ihre Autonomie
Am Anfang von CEPIS träumten wir
davon, in Brasilien eine Revolution zu
machen. Ich träume immer noch davon
und werde darum als ein Tetrosaurier
betrachtet. Zu jener Zeit fragten wir uns:

Das Gegenbeispiel ist die
mexikanische Linke, die sich zum grossen Teil
als atheistisch und antiklerikal definiert.
Aus historischen Gründen wurde die
mexikanische Revolution 1912 gegen die
Kirche gemacht. Ich witzle im Gespräch
mit meinen mexikanischen Kollegen:
«Solange die Genossin (Madonna) von
Guadalupe nicht auf eurer Seite steht,
wird es bei euch keine Veränderung
geben!» In Brasilien gilt das Gleiche:
Solange die Genossin (Unsere Frau) von
Aparecida nicht dazu gehört, wird es

nicht gehen. Die Kirche ist im
lateinamerikanischen Kontext ein strategischer
Sektor, wie auch die historische Erfahrung

in Nicaragua zeigt.
Wie aber können die Kreise untereinander

eine Beziehung aufbauen, die eine
Interaktion ermöglicht und den
Ausschluss vermeidet? Dabei sind zwei
Faktoren zu beachten:

% y¦

Im Haus von Lula an
seinem 44. Geburtstag

am 6. Oktober
1990. Vorn-.Lulas
Frau Marisa und
Lula. Hinten: Frei
Betto (links) und
Viktor Hofstetter
(rechts).

i
Ist es möglich, eine Revolution zu
machen und einen dieser Kreise
auszuschliessen? Auch heute besteht Konsens,
dass es nicht möglich ist, eine soziale

Veränderung oder einen Wandel in
diesem Land zu bewerkstelligen und einen
dieser Kreise auszuschliessen.

Die Autonomie jedes Kreises: Die
Kirche darf nicht versuchen, die
Volksbewegung zu bevormunden. Es gab
einige, die meinten die Kommission der

Landpastoral CPT hätte eine bevormundende

Tendenz, zum Beispiel in Bezug
auf den Kampf ums Land; das führte

149



dazu, dass die Landlosenbewegung MST
ausserhalb der Kirche entstand und diese

sich am Anfang distanzierte. Aber
dabei geschah etwas Eigenartiges: Alle
Mitglieder der nationalen Direktion der
MST kommen ohne Ausnahme aus
kirchlichen Basisgemeinden. Überhaupt
ist es heute schwierig, Führungskräfte
der Volksbewegung zu finden, die nicht
durch die Pastoralarbeit in die Militanz
eingeführt wurden. Lula ist eine Ausnahme,

denn er hat in der Gewerkschaft
begonnen.

Nicht nur die Kirche, auch die Partei
darf nicht versuchen, die Volksbewegung
oder die Gewerkschaft zu bevormunden.

Umgekehrt dürfen sich die
Volksbewegung und die Gewerkschaft nicht
mit der Partei verkuppeln oder zu ihr
eine utilitaristische Beziehung aufrechterhalten.

Die Vermeidung der Absorption oder
des Ausschlusses des einen Kreises durch
den anderen: Die Volksverwaltung zum
Beispiel kann nicht einfach die

Volksbewegungen aufsaugen, wie das Brizola,
der Gouverneur von Rio, mit seinen

Verstaatlichungen getan und dadurch einen

grossen Teil der Volksbewegungen in den
Favelas kaputtgemacht hat. Fernando

Henrique Cardoso machte als Staatspräsident

das genaue Gegenteil. Er verfolgte
eine Politik, die das Volk aus der

öffentlichen Verwaltung ausschloss und
diese damit delegitimierte.

3. Neue Herausforderungen
Ich möchte nun ein paar
Arbeitshypothesen und Überlegungen zur
heutigen Volksbildung vortragen, die ich mit
Paulo Freire in den letzten Jahren seines
Lebens besprochen habe.

3.1. Die Entgeschichtlichung durch
den Neoliberalismus...
In der Volksbildung müssen wir lernen
die Begriffe in eine plastische Sprache zu
fassen. Es gilt das Prinzip: «Das Volk
muss nicht verstehen, was ich sage, das

Volk soll sehen, was ich sage.» Wenn

wir es nicht schaffen, den Begriff in eine

Metapher zu verwandeln, oder in ein
Bild, reden wir eine fremde, eine intel-
lektualistische Sprache. Das Volk
versteht diese so wenig wie der Wärter im
Gefängnis, der unsere Briefe zensurierte.

Er erzählte uns von den Dramen mit
seiner Freundin: Sie stritten, und es reichte

nie zur Hochzeit. Eines Tages kam er

aufgeregt in die Zelle und wir fragten
ihn: «Antonio was gibt's? Wie geht es

mit deiner Braut?» Er antwortete: «Ah,
Bruder, es ist schwierig, jetzt sind wir in
einem verrückten Antagonismus.» Er
hatte in unseren Briefen das Wort
Antagonismus gelesen, fand es schön und
wandte es auf seine Beziehung an.

In der Volksbildung braucht es eine

Tragstange, an der man die Begriffe
aufhängen kann, um die Wirklichkeit zu
analysieren. Die Tragstange ist die
Wahrnehmung der Zeit als Geschichte. Das
Wesen des Neoliberalismus ist die

Entgeschichtlichung der Zeit. Als
Fukuyama erklärte, dass die Geschichte

zu Ende sei, drückt er das aus, was der
Neoliberalismus uns einbläuen will: Wir
haben die Erfüllung der Zeit erreicht,
die kapitalistische Produktion, den

Markt! Wenige sind die Auserwählten,
viele die Ausgeschlossen, und es lohnt
sich nicht mehr für eine alternative
Gesellschaft zu kämpfen!

Heute ist es schwierig geworden von
einer alternativen Gesellschaft zu reden.

Vom Sozialismus will man erst gar nicht
reden; man hat eine Art Scham, eine
emotionale Blockade geschaffen. «Von
Sozialismus reden? Der Sozialismus ist vorbei,

ist eingestürzt, zusammengebrochen,
wurde beerdigt!» Die Alternativen, die

aufscheinen, reichen nicht über das
bestehende System hinaus.

Die Idee der Zeit als Geschichte kam

von den Persern zu den Hebräern und
wurde in der jüdischen Tradition verfeinert.

Indem die drei grossen Paradigmen
unserer Kultur jüdischen Ursprungs sind

(Jesus, Marx und Freud), arbeiten sie mit
der Kategorie der Zeit als Geschichte.

150



Der Marxismus lehrt uns die Abfolge der
Produktionsweisen verstehen. Wir
begreifen, wie die Widersprüche der
kapitalistischen Produktionsweise zu
sozialistischen und kommunistischen
Produktionsweisen führen können. Die marxistische

Analyse setzt die Rückgewinnung
der Zeit als Geschichte voraus.

Wenn jemand eine Psychoanalyse
macht, fragt er nach seiner Vergangenheit,

seiner Kindheit, seiner Jugend. Die

ganze Psychologie Freuds bedeutet eine

Rückgewinnung unserer Zeitlichkeit als

Individuen.
Auch der Gott Abrahams, Isaaks und

Jakobs offenbart sich als ein Gott, der
Geschichte macht. Die Hauptkategorie
der Verkündigung Jesu ist geschichtlich:
das Reich Gottes. Dieses liegt vor uns in
der Zukunft, es ist die Erfüllung des

geschichtlichen Prozesses. In der Bibel ist
die Geschichte als Identifikationsfaktor
der Zeit so stark, dass selbst die Erschaffung

der Welt von dieser Historizität
geprägt ist, noch bevor der Mensch
erscheint. In allen sieben Tagen des

Schöpfungsberichts gibt es bereits die
Geschichtlichkeit.

Der Neoliberalismus sprengt diese

Perspektive. Wenn es nach ihm ginge,
müssten wir in der Volksbildung die
Wäsche ohne eine Tragstange aufhängen.

Wenn wir die Zeit nicht als
Geschichte sehen, können wir uns den Prozess

unserer Entwicklung nicht mehr
vorstellen, ihn nicht mehr visualisieren. Das

geschieht auch in der Mikro-Dimension
unseres Lebens. Warum haben die Leute
Schwierigkeiten mit ihrem Lebensprojekt?

Warum haben junge Menschen
nach dem Maturitätsabschluss oft nicht
die geringste Idee, was sein wird, was sie

im Leben vorhaben? Sie ziehen immer
später von zu Hause weg. Sie haben die

geschichtliche Dimension verloren, es ist
alles hier und jetzt.

3.2.... und durch das Fernsehen
Was diese Entgeschichtlichung am meisten

fördert, ist das Fernsehen. Unsere

Generation ist die letzte literarische
Generation. Denn die Literatur ist nar-
rativ. Die Erzählung hat einen Anfang,
eine Mitte und ein Ende: Sie prägt des

Menschen Sinn für Historizität.
Das Buch weckt den Sinn für die

Geschichtlichkeit, das Fernsehen schärft
den Zyklus ein. Es sprengt die Idee von
Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft, von Anfang, Mitte und Ende. In
der gleichen Fernsehserie Telenovela
können wir die Beerdigung von Ayrton
Senna sehen oder Senna, der einen Preis
bekommt oder am Ende eines Rennens
ein Champagnerbad nimmt. Das schafft
in den Köpfen der neuen Generation die
Idee der Kreisförmigkeit: Was war, kann
sein; was sein kann, war bereits; was
jetzt ist, wird wieder sein.

Wie können wir das «Fern-Sehen» der
Leute bearbeiten? Unser heutiges
Schulsystem arbeitet noch mit dem «Buch-
Lesen», dem Lesen von Texten. Es ist
eine wichtige Arbeit, aber in einem
gewissen Sinn anachronistisch. Es genügt
nicht, dass die Leute gebildet werden,
um Texte zu lesen; sie müssen gebildet
werden, wie sie «fern-sehen» können
oder sollen.

In Brasilien sitzt ein Sekundarschüler
im Tagesdurchschnitt vier Stunden in der
Schule und vier Stunden vor dem
Fernseher. Der europäische Durchschnitt ist
acht Stunden in der Schule und maximal
drei Stunden vor dem Fernseher. Deshalb

müssen wir die Bildung für das
«Fern-Sehen» einführen, so dass die
Leute ein kritisches Unterscheidungsvermögen

haben. Früher gab es in Brasilien
Kino-Clubs. Man sah sich einen Film an
und diskutierte. So lernten die Leute den
Code des Kinos entziffern. Wir müssen
heute genau dasselbe für das Fernsehen

versuchen, damit wir eine kritische
Distanz zu diesem Medium bekommen.

3.3. Neue Paradigmen
Die Volksbildung, wie sie im Werk von
Paulo Freire und folglich auch im CEPIS

entwickelt wurde, war sehr stark von

151



zwei Paradigmen beeinflusst: dem christlichen

Personalismus und dem Marxismus.

Die zwei Paradigmen haben den

Begriff geprägt, der heute nicht mehr so
sehr in Mode ist: Bewusstwerdung. Der
Ausbildende wird, ausgehend vom
Auszubildenden, gebildet.

Wie Paulo Freire selbst immer wieder
betonte, ist es in der Volksbildung
schwierig, ständig den Auszubildenden
und den Ausbildenden auszubilden. Wir
fahren weiter, im Namen einer befreienden

Bildung eine kolonisatorische Praxis

zu betreiben. Wir geben vor, den Kopf
der Auszubildenden zu gestalten. Aber
unser Ausgangspunkt sind nicht die
Auszubildenden und die Erfahrungen ihrer
Gruppe. Wir haben als Ausbildner die

Tendenz, uns nicht in Frage stellen und
damit auch nicht ausbilden zu lassen. Wir
bilden dann sehr oft Führungskräfte aus,
deren Beziehung zur Macht so
unterdrückerisch und bürgerlich ist wie beim

politischen Feind. Deshalb ist es schwierig,

wahrhaft gute Führungskräfte zu
haben.

Das Paradigma der Bewusstwerdung
muss besser diskutiert werden. Wir
haben entdeckt, dass Menschen -wir selbst

eingeschlossen-nicht genau das tun, was
sie als richtig beurteilen. Sie tun, was
ihnen gefällt, sehr oft gefällt ihnen, was
sie nicht denken, oder sie denken etwas
und tun das andere. Sogar Paulus sagt in
einem seiner Briefe: «Ich denke das Eine
und tue das Andere.»

Aber wir sollten auch nicht befürchten,

nie richtig zu liegen. Die Volksbildung

hat viele Führungskräfte ausgebildet

und eine eigentliche Volksmacht
herangebildet. Brasilien ist ein Land, das

eindeutig von einer Volksmacht
durchdrungen ist. Das ist selten, aber bei uns
geschehen. Es genügt die Anzahl
Abgeordneter und Senatoren zu sehen, die in
Brasilien aus der Basis hervorgingen. Es

sind Leute, die Siedler, Bauern und
Arbeiter waren.

Die Volksbildung muss heute mit
neuen Paradigmen arbeiten:

Sie muss erstens die ganzheitliche
Dimension der Wirklichkeit sehen und
sich vergegenwärtigen, dass der
Auszubildende (wie der Ausbildner) ein Wesen

mit Vernunft und Emotionen ist. Er
ist ein Wesen, das beim Einkaufen mehr

spürt als denkt. Er ist ein Wesen mit
einem Gewebe von Beziehungen, die in
den Bildungsprozess einbezogen werden
müssen.

Es gibt zweitens eine unzerstörbare
Beziehung zwischen den Menschen,
zwischen uns und der Natur, zwischen uns,
der Natur und dem Kosmos. Die ökologische

Frage ist ein zweischneidiges
Schwert. Es gibt eine idealistische,
bürgerliche Weise, aber es gibt auch eine

befreiende, revolutionäre Weise, die
ökologische Frage anzugehen. Das grosse
Vermächtnis von Chico Mendes war,
dass es nichts gibt, das in der Natur
geschieht, was nicht unser menschliches
Leben beeinflusst, und dass es nichts gibt,
das in unserem menschlichen Leben
geschieht, was nicht die Natur beeinflusst.

Es geht nicht darum, für die Delphine
des persischen Golfs und die Wale von
Alaska zu kämpfen und dabei die Kinder

des Nordostens und jene Afrikas zu

vergessen. Denn das Lebewesen, das am
meisten von der Ausrottung bedroht ist,
ist der Mensch.

Die Ökologie ist wie das Flugzeug:
Obwohl es eine Unterteilung in erste
Klasse, Businessklasse und Economy
gibt, so gibt es, wenn das Flugzeug
abstürzt, keinen Unterschied unter den
Toten. Die ökologische Frage betrifft alle

gleich. Dadurch ist es möglich, einen

ganzen Sektor der Gesellschaft neu zu
mobilisieren. Wir hatten eine Idee von
Klassen, die sehr von der Wirtschaft
bestimmt war. Manchmal haben wir es

unterlassen, den Fächer der Verbündeten

zu erweitern, wir wollten nicht
wahrnehmen, dass es auch in den dominanten

Klassen eine Achtung vor dem
Leben gibt, auch vor der Umwelt, von der
das Leben abhängt.

Andere Bereiche sind drittens Gen-

152



derbeziehungen, Sexualität, Affektivität
und Subjektivität. Weil man im Bildungs-

prozess das bürgerliche Vorurteil
aufrecht hielt, dass Affektivität und Sexualität

private Angelegenheiten seien, gab
es viele Krisen im affektiv-sexuellen
Bereich mit brutalen Rückwirkungen auf
die Arbeit in der Gewerkschaft, in der

Partei, in den politischen Gruppen. Sehr

oft verlor man Militante, weil man das

Tabu des Schweigens in diesem Bereich
aufrechterhalten wollte. Es ist bewiesen,
dass in Bereichen, über die man am
wenigsten spricht, am meisten Dummheiten

gemacht werden. In den Schulen

spricht man nicht von Sex und nicht von
Politik, und deshalb macht man hier
Dummheit über Dummheit.

Im Zusammenhang mit den neuen
Paradigmen der Volksbildung stellt sich
die Frage nach einer post-freirianischen
Volksbildung. Was Paulo Freire entwickelt

hatte, war sehr wichtig für den

Kontext, in dem er lebte. Es ist wie mit
den Theorien von Marx. Sie waren wichtig,

um die kapitalistische Gesellschaft

zur Zeit der industriellen Revolution zu
verstehen. Aber sie entsprechen in vielen
Aspekten nicht mehr der globalisierten
Wirklichkeit, in der wir leben. Das gilt
auch für die pädagogischen Theorien von
Paulo Freire. Wie also eine Methodologie,

eine Theorie der Volksbildung
entwickeln, die das Erbe von Paulo Freire
einbezieht?

4. Eine Schule nach dem Modell der

Volksbildung
Ist es möglich, in der Hauptschule die

Methodologie der Volksbildung
anzuwenden? Nur wenn die sog. formale
Schule aufhört, formal zu sein. Die
Institutionalisierung der brasilianischen
Schule ist sehr stark fortgeschritten,
angefangen beim Lehrplan, der nicht von
der Schule selbst bestimmt wird. Aber es

ist möglich, eine Schule zu schaffen mit
der Methodologie der Volksbildung. Das
wäre eine alternative Schule wie die

Ausbildungsschule für die Führungs¬

kräfte der Volksbewegungen. Aber nie
würde sie eine Hauptschule, denn eine
alternative Schule verleiht keine
Diplome für den Unterricht in der Grund-
und Mittelschule, noch verfügt sie über
die Mittel dazu.

Das Problem der Schule ist, dass sie

um jeden Preis einen Lehrplan haben

muss - sie ist Sklavin eines chronologischen

Ablaufs; denn am Ende des Jahres

müssen die Schüler in die nächste
Klasse befördert werden. Die Volksbildung

ist nicht mit dem chronologischen
Ablauf vereinbar, weil sie von der Zeit
der Auszubildenden und nicht von der
Zeit des Lehrplans abhängt. Etwas vom
Eindrücklichsten in der Volksbildung
ist der Unterschied in der Zeit von
einem Kurs zum anderen. Ein Kurs geht
in bestimmten Themen voran, während
ein anderer viel mehr Zeit beansprucht.
Die Herausforderung besteht darin,
eine Schule zu erfinden, die nicht von
der Kontrolle des Erziehungsministeriums

verschlungen wird. Die
Landlosenbewegung MST versucht, mit
ihren Landschulen diese Herausforderung

anzunehmen.
Fernando Cardenal, der Erziehungsminister

des Sandinistischen Nicaragua,
hatte einen interessanten Reformvorschlag,

der wegen der amerikanischen
Aggression nicht verwirklicht werden
konnte. Es gab keinen Lehrplan mehr
und keine Übereinstimmung zwischen
Lernfortschritt und Chronologie des

Jahres. Ein Bauer konnte die sechste

Klasse in sechs Monaten oder in sechs

Jahren machen, nur abhängig von seiner

Zeit. Niemand müsste am Ende des

Jahres Examen ablegen, um in die siebte

eintreten zu können!
Geraldo Franca de Lima war mein

Geschichtsprofessor. Am Examenstag
gab er uns die Fragen und schickte uns
dann die nötigen Bücher, Enzyklopädien,

Bibliographien usw. zu holen. Er
verliess das Klassenzimmer und sagte:
«Konsultiert euch gegenseitig und
schlagt nach in der Literatur nach Be-

153



lieben.» Die Schülerinnen und Schüler

glaubten an einen Schwindel, weil er der
einzige Professor der Welt war, der
abschreiben zuliess. Viele brauchten Jahre,

um zu verstehen, dass er der einzige
Professor jener Zeit war, der uns lehrte,
nicht auswendig zu lernen, sondern
nachzuschlagen und zu forschen.

In Kenya gibt es ein Bildungsexperiment,

das versucht, ein Gleichgewicht

zwischen Denken und Handeln zu
finden. Es gibt nicht vor, Volksbildung
zu sein, es ist bürgerliche Bildung. Aber
es ist ein Schritt, von dem unsere Erziehung

Lichtjahre entfernt ist. Eine der

Anforderungen der Schule ist, dass jeder
Schüler eine Woche des Jahres mit
Arbeitern zusammenlebt, damit der Schüler

verstehen lernt, wie die Stadt sich von
unten gestaltet. Einige gehen am Morgen

mit der Müllabfuhr in die Stadt,
sammeln Abfall ein; andere machen eine
Woche Praktikum als Pflegehilfe in
einem öffentlichen Spital usw.

In unseren Schulen verbringen die
Leute vieleJahre in den Schulbänken und
bekommen am Ende ein Diplom. Aber
sie können weder kochen, noch nähen,
eine Haushaltmaschine bedienen, die
Mechanik eines Autos verstehen oder
bügeln. In der Schule wird nie über Dinge

wie emotionale Brüche, Sexualität,
Tod, Schmerz, Spiritualität debattiert.
Unsere Schule erreicht nicht die elementaren

Dinge. Eine Schule nach dem
Modell der Volksbildung müsste Mathematik

ausgehend vom Jahr- und Supermarkt

diskutieren, oder Geographie
ausgehend vom Sturz der Berliner Mauer

und die Veränderungen auf der Landkarte

als Folge der Kriege im Balkan.
Wenn ein Schüler ins Baptisten-Kolleg

geht, ist das erste, was ihm der Direktor

sagt: «Hier werden die Spielregeln
von der Baptisten-Kirche bestimmt,
akzeptierst du das? Wenn nicht gibt es

hunderte anderer Schulen.» Doch keine
öffentliche Schule wagt zu sagen, dass

die Spielregel heisst, die Tradition der
Gesellschaft einhalten. Kein einziger

Vater wagt zu sagen: « Mein Sohn macht
sein Praktikum in einer Landbesetzung
der Landlosen, oder er beteiligt sich an
der Müllabfuhr, geht eine Woche lang
mit der Polizei aufPatrouille. Akzeptierst
du das?» In Brasilien gibt es zwar
Initiativen, die den Gemeinden im Bildungswesen

eine grössere Freiheit einräumen.
Aber von einer Erziehungsreform sind
wir noch weit entfernt.

5. Affektivität und Sexualität
Fragen der Affektivität werden heute
vermehrt diskutiert. Die für die
Volksbildung Verantwortlichen erfahren, wie
die Affektivität das politische Engagement

beeinflusst. Als sie noch keine
Führungsaufgaben wahrnahmen,
beschränkten sich ihre affektiven Probleme

weitgehend auf die Familie. Jetzt geht
es darüber hinaus auch um Strukturen
und Institutionen.

In einer Region gab es z.B. drei
Verantwortliche der Landlosenbewegung,
ein Ehepaar und ein Lediger. Sie lebten
in einem Kollektiv der Landbesetzung.
Der Ledige konnte Auto fahren, das

Ehepaar nicht, und es gab nur ein Auto.
Der Ledige verliebte sich in die verheiratete

Frau und umgekehrt. Der verheiratete

Mann konnte wegen seines Engagements

das Kollektiv nicht verlassen. Er
müsste eine sehr schwierige Situation
ertragen und hing erst noch vom anderen
ab, um sich bewegen zu können.
Komplizierte Situationen wie diese bringen
für alle viel Arbeit. Das ganze Kollektiv
verfolgte das Drama, und niemand wusste,

wie es gelöst werden sollte. Ohnehin
will sich niemand mit fremden
Beziehungsproblemen abgeben; das gehört zur
menschlichen Natur. Die Frage ist, wie
wir zur Lösung oder Entschärfung
solcher Probleme beitragen können.

Es gibt viele Führungskräfte, die in
ihren Reden in der Öffentlichkeit sehr
revolutionär daherkommen. Aber zu
Hause reproduzieren sie immer noch das

patriarchale, bürgerliche, kolonialistische

Modell. Sie finden es ausgezeich-

154



net, dass die Frau zu Hause zu den
Kindern schaut, während sie Politik machen.
Es gab Gewerkschafter, die sich dagegen

auflehnten, dass ihre Frauen an den

gleichen Ausbildungskursen wie sie

teilnahmen. Sie sagten: «Vor den Kursen
dachten die Frauen nicht an Fragen wie
Rollenteilung, jetzt aber haben sie zu
Hause das Sagen, und das wollen wir
nicht.» Die Antwort des Ausbildners
lautet: «Kurse sind für beide Partner.
Wenn einer nicht teilnehmen will, ist das

das Problem von Euch beiden.»
Für wieder andere werden die Kurse

zu Ehepaarferien. Oder die Frau aus dem
Norden trifft den Mann aus dem Süden,
und die zwei verbringen zwei Wochen

zusammen. Man betritt das Feld der
Intimität. Wenn die damit verbundenen
Probleme überhand nehmen, wird es

schwierig, die Dynamik der Arbeit
innerhalb der Gruppe aufrechtzuerhalten.
Es gibt keinen einfachen Ausweg. Man
darf auch nicht in Moralismus verfallen.

Es geht darum, eine grundlegende
Dimension unseres Lebens zu klären,
damit die Leute Kriterien und Parameter

haben und sich die Probleme vielleicht
ein wenig entschärfen.

Auch für die Ordensleute gibt es zwei
Begegnungen im Jahr, wo wir nicht nur
über Pastoralarbeit, sondern auch über
Affektivität und Sexualität diskutieren.
Wenn wir diese Probleme in die

Begegnungen einbeziehen, reduziert das die

Spannungen. Wenn die Leute die
Subjektivität zum Thema machen und
offen diskutieren, wächst ihre Reife in
der Praxis. Es entstehen weniger Situationen,

die vermeintlich zufällig sind und
dann bestimmend werden (die Affektivität

ist immer bestimmend).
Die Frage der Liebe in ihrer persönlichen

und sozialen Dimension diskutieren,

heisst ein Tabu brechen. Wir möchten

eine Gesellschaft schaffen, die von
Liebe durchdrungen ist. Dieses Tabu
brechen, diese Dimension aufarbeiten
bedeutet, die Liebe als Bedingung der

Möglichkeit einer Gesellschaft verstehen

und leben, in der die Menschen verschieden

(«diferentes») sind, ohne
notwendigerweise auseinanderzustreben
(«divergentes» zu sein).

6. Kritik und Selbstkritik
Seit Beginn des CEPIS vor 20 Jahren
machten wir alle drei Monate eine

Tagung, um das Trimester zu evaluieren.
Jede Equipe sass auf dem Teststuhl und

unterzog sich einer kritischen Beurteilung.

Niemand durfte sich verteidigen,
alle müssten zuhören. Am Schluss der
Runde machte jede Person ihre Selbstkritik.

Es ging nicht darum, Fehler oder
Irrtümer zu rechtfertigen. Wer spürte,
dass er emotional wurde, durfte nicht
sprechen. Wenn jemand Kritik üben
wollte und die Sache blieb ihm im Hals
stecken, liess er davon ab. Er hatte ein
offenbar persönliches Problem. Es ist
wichtig, andere nur unter Bedingungen
der Sachlichkeit zu kritisieren.

Die Methode von Kritik und Selbstkritik

bringt eine grosse Transparenz in
die Arbeitsgruppen. Wer weiss, vielleicht
hat CEPIS deshalb solange durchgehalten.

Denn oft werden Gruppen durch
Konkurrenzdenken blockiert. Ist der
Streit einmal ausgebrochen, gibt es kaum
mehr ein Heilmittel dagegen. Von
Gewerkschaften bis zu Lokalregierungen
könnte man die Methodologie der
Volksbildung anwenden, die schon Jesus
brauchte. Eines Tages fragte er seine

Leute: «Was denkt das Volk von mir?»
Und dann: «Und was denkt ihr von mir? »

Volksbildung ist auch dies: von den
Auszubildenden und der Gruppe zu
hören, was sie vom Ausbildner denken, was
die Leute von seiner und ihrer eigenen
Arbeit halten. Wenn alle meinen, es laufe

alles ausgezeichnet, und weiter fahren
wie immer, beginnen die Prozesse zu
entgleiten. CEPIS war stets eine Schule

für Ausbildner und Auszubildende. Da
habe ich viel gelernt. Ich sehe nicht, wie
die brasilianische Sozialbewegung weiter

wachsen könnte ohne Zentren wie
das CEPIS. •

155


	Volksbildung in den Basisbewegungen Brasiliens

