
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 97 (2003)

Heft: 5

Artikel: NW-Gespräch von Willy Spieler mit Patrice de Mestral : ich habe nie
aufgehört, Visionen zu haben

Autor: Spieler, Willy / Mestral, Patrice de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-Gespräch von Willy Spieler mit Patrice de Mestral

Ich habe nie aufgehört,
Visionen zu haben

Patrice de Mestral, zu dessen 70. Geburtstag dieses NW-
Gespräch geführt wurde, ist seit einem Jahr Präsident des

Boldernvereins. Damit kehrt er in neuer Funktion an seine
alte Wirkungsstätte zurück, wo er von 1965 bis 1979
theologischer Studienleiter war. Er habe eben nicht aufgehört,

Visionen zu haben, begründet er diesen Neuanfang.
Eine andere Vision verfolgt Patrice de Mestral mit seinem

erfolgreichen Reintegrationsprojekt für aus der Schweiz
zurückgeschaffte Albaner in ihrem Heimatland. Weitere
Stationen im Leben von Patrice de Mestral, die hier zur
Sprache kommen, sind sein Studium der Theologie in den

USA, die PoHtischen Nachtgebete in Zürich und die Arbeitsstelle

für kirchliche Grenzgänger, zu denen sich unser
Gesprächspartner selber zählt. Er ist aber auch einer, der
Grenzen überschreitet, um zwischen den Fronten zu vermitteln.

Das hat er als Gefängnis- und später als Polizei-
seelsorger in vorbildlicher Weise getan. Das Gespräch
wurde in der vergangenen Karwoche im Büro von Patrice
de Mestral in der Zürcher Altstadt aufgezeichnet. Red.

«Kirche ist auch ausserhalb der
Kirche»

Willy Spieler: Patrice de Mestral, Du
wirst demnächst 70 Jahre alt. Höchste
Zeit für ein NW-Gespräch mit einem
Theologen, der unsere Zeitschrift seit
vielen Jahren in kritischer Solidarität
begleitet, der uns aber auch als Seelsorger

viel zu sagen hat. Das erste Mal sind
wir uns Ende der 60er Jahre bei den
Politischen Nachtgebeten in Zürich
begegnet. Wie bist Du zu diesen Politischen
Nachtgebeten gekommen?
Patrice de Mestral: Ausgangspunkt war
1965 der berühmte Vortrag von
Dorothée Solle am Deutschen Evangelischen
Kirchentag: «Kirche ist auch ausserhalb
der Kirche». Dabei ging es um die
Unterscheidung zwischen den manifesten
und den latenten Christinnen und Christen.

WS: Ähnlich sprach Karl Rahner damals

von den «anonymen Christen», die durch
ihr engagiertes Leben und ihre tätige
Nächstenliebe eine Christusnachfolge
praktizieren, auch wenn sie sich nicht zu
den bekennenden Christinnen und Christen

zählen, da sie vielleicht eine andere

Religion haben oder eine atheistische
bzw. agnostische Position vertreten.
PdM: Ja, es gibt weit mehr Christinnen
und Christen, die sich nicht zur Kirche
bekennen, als manifeste Christinnen und
Christen. Sie können Vorbilder durch
ihre ethische Haltung und ihren Lebensstil

sein, ohne dass wir lange nach ihrer
konfessionellen Prägung fragen müssen.

Getragen von dieser Erkenntnis habe ich
1969 zusammen mit Max Keller von der

Paulus-Akademie, Hanno Helbling von
der NZZ, Gonsalv Mainberger, damals
Prior der Zürcher Dominikaner und mit
Dir fünf Politische Nachtgebete in
Zürich durchgeführt. Der Zustrom war
gross. Dass 600 bis 800 Leute an einem
Freitagabend zu einem Gottesdienst
zusammenkamen, war wirklich ungewöhnlich.

Wir arbeiteten mit sehr kreativen

136



Mitteln. Vor einem Bettag haben wir z.B.
Ovomaltine-Säckchen verteilt, aufdenen

aufgedruckt stand: «um mehr zu
leisten». Aus «Betet, freie Schweizer, betet! »

wurde «Leistet, freie Schweizer, leistet! »

Mit dieser Aufschrift liessen wir 800
Ballone aufsteigen.

WS: Die PoHtischen Nachtgebete fanden

in Altstadtkirchen wie der Predigerkirche

oder der Wasserkirche statt. Diese

Gastfreundschaft wurde uns aber bald
einmal gekündigt. Was gab dazu den
Anlass?
PdM: Die von Dorothée Solle inspirierte
Anlage von Information, Meditation und
Aktion erschien vielen als eine ziemliche
Provokation. Einmal haben in der
Predigerkirche Architekturstudenten der
ETH 80% aller Bänke mit zwei Meter
hohen Kartonwänden eingepackt. Als
dann 600 Menschen in die Kirche drängten,

fand die «feierliche Inbesitznahme
der Banken und Bänke» statt. Auf einem
Tonband waren Presslufthammer und
Vogelstimmen zu hören. Die 80%
verpackten Bänke symbolisierten die Situation

in der Altstadt, wo es wegen der

Expansion der Banken gerade noch
einen Wohnanteil von 20% gab. Bei der

Frage, was das Ganze noch mit Gottesdienst

zu tun habe, schieden sich die
Geister. Die zuständigen Kirchenpflegen
stellten uns die kirchlichen Räume schon
bald nicht mehr zur Verfügung.

WS: Wie ging es weiter?
PdM: Es gab weiterhin Politische Nachtgebete

in anderen Städten wie Basel und
Biel, aber auch in Langnau im Emmental
mit Hanni Schilt und Gerhard Traxel.
In Zürich sind später die Politischen
Abendgottesdienste entstanden, aber
doch eher für einen internen Kreis von
etwa 50 bis 60 Personen.

WS: Ein Kind der Politischen Nachtgebete

war die Zeitschrift « Offene Kirche».
PdM: Sie hiess damals «Für eine offene
und kritische Kirche». Die Zeitschrift

sollte ein Organ all jener Gruppen sein,
die sich in der Schweiz für Politische
Nachtgebete engagierten. Hinzu kamen
andere bewegte Personen wie AI Imfeld.
1974 bin ich aus der Redaktion
ausgestiegen. Der Stil hat mir nicht mehr
entsprochen. Die katholische Seite wollte
die Herrschaftsverhältnisse in der Kirche

denunzieren. Gerhard Traxel und
ich waren jedoch der Meinung,
Provokationen allein genügten nicht, sondern
müssten irgendeinmal in konkrete
Sachgespräche umgesetzt werden. Später hat
vor allem Christoph Möhl diese Linie in
der Redaktion der «Offenen Kirche»
vertreten.

Wi\w.. 1« **

¦ii «WHV

dtl
<*r

WS: Die reformierte Seite hatte natürlich

auch demokratischere Strukturen im
Hintergrund ihrer Kirchen, was solche
Sachgespräche erleichterte.
PdM: Nur, irgendwann läuft sich das

Provozieren und Denunzieren tot. Das

war später auch mit dem «Aufbruch»
so, der aus einem konkreten Konfliktfall

entstanden ist. Aber nur gegen
Bischof Haas zu sein genügte nicht, irgendwann

müsste die Zeitschrift das Konzept

ändern und für etwas einstehen, ein
«testimonium pro ...», ein Zeugnis für
etwas abgeben.

«Ich habe mich am
Rande der Institution
Kirche angesiedelt»
(Patrice de Mestral
beim NW-Gespräch
am 14. April 2003
in seinem Büro).

137



Kirche als Gefäss, das Gemeinde
ermöglichen soll
WS: Du warst von 1965 bis 1979
theologischer Studienleiter aufBoldern.Dein
Ressort hiess «Kirche und Öffentlichkeit».

Welche Kirche war hier gemeint?
PdM: Hier stand schon die Frage im
Vordergrund, wie sich die Kirche als
Institution in den gesellschaftlichen Diskurs
einbringen kann. Ich nehme drei
Tagungsthemen als Beispiele: Kirche und

Werbung, Kirche als Opposition, Kirche

in Neubausiedlungen. Unser
Anspruch war, stellvertretend für die
Institution Kirche mit weltlichen Partnern in
Kontakt zu treten. Diese fühlten sich

angesprochen und sind auch gekommen.
Bei den «Neubausiedlungen» waren so
ziemlich alle Stadtplanungsämter dabei.
Auf der andern Seite hat sich dieses Ressort

auch mit Gemeindeaufbau und mit
«Kirche für andere» befasst. Es waren
innerkirchliche Themen mit Bewegungscharakter.

WS: 1979 hast Du mich an eine Bol-
derntagung eingeladen, um etwas zu
meinem poHtischen Engagement zu
sagen. Es war auch Karwoche. «Abstieg
in die Nacht der Seele - Aufstieg in den

Tag des Herrn» hiess das Rahmenthema.
Die Leute waren überhaupt nicht auf
einenpolitischen Vortrag gefasst, machten

dann aber grossartig mit. Ich habe

noch nie auf einmal so viele Abonnemente

für die Neuen Wege geworben.
Du bist ein Meister von Überraschungen,

von «Ereignissen», wie es damals -
im Gegensatz zur «Institution» Kirche

- hiess, nicht von billigen «Events».
PdM: Die «Ereignisse», die Du
ansprichst, bestanden darin, Menschen in

Begegnungen zu «verwickeln», die nicht
spurlos an ihnen vorbeigingen. Es war
eine Art Vorstufe zu einem dialogischen
Prozess, in dem sich Partner in eine für
sie überraschende Gesprächssituation
einliessen, und daraus sind oft echte

Begegnungen hervorgegangen. Die
Gesprächspartner waren auch bereit, ih¬

ren anfangs geäusserten Standpunkt zu

überprüfen. Es ging, theologisch gesprochen,

um kleine « Kairoi », Einbrüche von
Gnade in das Zeitgeschehen.

WS: Deine Theologie ist stark geprägt
von Emil Brunner einerseits und von
Dietrich Bonhoeffer anderseits. MitEmil
Brunner fragtest Du während Deines
Studiums: Ist Kirche Institution oder
Gemeinde? Was istheute Deine Antwort?
PdM: Wenn ich den Film der Christenheit

vor mir abspulen lasse, sehe ich, wie
aus der Bewegung der ersten
Christengemeinden sehr bald eine Institution
entstanden ist. Kirche ist und bleibt immer
ein Gefäss, das die Bildung von lebendigen,

engagierten Gemeinden in der Nachfolge

Jesu Christi ermöglichen soll. Es

gibt für mich kein Entweder-Oder, kein
«Kirche oder Gemeinde», sondern das
Gefäss einer Kirche, die, wie Emil Brunner

provokativ sagte, «nicht verhindern
soll, dass sich Gemeinde Jesu Christi in
ihren Reihen ereignen kann ». Das ist eine

Trennung von Form und Inhalt, die wohl
nur in der reformierten Tradition möglich

ist.
Für Emil Brunner wurde die Kirche

der Reformation durch den Grossen Rat
von Zürich beschlossen, während die

eigentliche «ekklesia» der «Herausgerufenen

» sich nicht proklamieren lässt. Wir
können höchstens dafür eintreten, dass

Kirche als Institution die Entstehung von
«ekklesia» nicht verhindert.

WS: Emil Brunner sprach vom «Missverständnis

der Kirche», wenn Kirche zu sehr

in der Institution aufgeht und die
Gemeinde Christi das Nachsehen hat.
Leonhard Ragaz ging noch einen Schritt
weiter. Er wollte die Kirche durch die
Gemeinde des Reiches Gottes, die durch
keine Institution mehr vermittelte oder
eben verstellte, sondern «reichsunmittel-
bare Gemeinde» überwinden.
PdM: Dagegen bin ich zu sehr
Kirchenhistoriker und Patristiker, um nicht zu
wissen, dass Gemeinden ohne institutio-

138



nelle Gefässe kaum überleben können.
Mein Herz schlägt zwar auch für eine
«Kirche ausserhalb der Kirche», aber
gleichzeitig bin ich realistisch genug, um
zu sehen, dass es für Gemeinden sehr

schwierig wäre, ohne diese tradierten
Gefässe auszukommen.

Theologiestudium als Antwort auf die
Nöte der Unterschicht
WS: Du hast eben von Deiner Nähe zur
Patristik gesprochen. Wie bist Du
überhaupt dazu gekommen,Theologie zu
studieren?

PdM: Während meinem Ökonomiestudium

an der University of Michigan
habe ich als Werkstudent nachts in einer
Art Migros gearbeitet. In der
Tiefkühlabteilung müsste ich bei 15° unter Null
gefrorene Hühner und Schinken für die
Filialen bereit machen.

Dabei bin ich mit Menschen der
Unterschicht in Kontakt gekommen, die
mich sehr gefordert haben. Gleichzeitig
war ich in der Evangelischen Hochschulgemeinde

tätig und habe dort « Wegwerf-
Meditationen» für Studierende gemacht.
Ich nannte diese Meditationen «weekly
food for thought», wöchentliche Rationen

zum Nachdenken.
Das Bedürfnis, meine Erfahrungen in

der Arbeitswelt für die Studierenden zu
verarbeiten, hat mich dann motiviert,
Möglichkeiten eines Theologiestudiums
auszuloten. Ich hatte zwar moderne Sprachen

studiert, nicht aber Griechisch und
Hebräisch. Professor Laeuchli, ein
Schweizer Patristiker in Chicago, hat
mich ziemlich kühl empfangen und
gesagt: «Was wir brauchen, sind solide
Barthianer und nicht Ökonomen, die

Theologie studieren.» Ich habe dann
selbstbewusst den Fakultätswechsel an
einer anderen Universität beantragt.
Unkompliziert wie die US-Amerikaner
sind, hiess es: «o.k., let's try.» Entweder
Sie schaffen die Noten, oder Sie sind weg
vom Fenster.

Als Sohn von Eltern, die beide Pfarrerskinder

waren, erhielt ich eine sehr zu¬

rückhaltende religiöse Erziehung. Ich
müsste nie in die Kirche. Motiv für das

Theologiestudium war die Provokation
dieser Unterschichtswelt an meinem
Arbeitsplatz.

WS: Gibt es noch mehr Pfarrer in Deiner
Familie?
PdM: Oh ja, zu viele. Die haben mir dann
Briefe geschrieben mit dem Tenor: «Es
hat genug Pfarrersleute in der Verwandtschaft,

wieso kommst Du jetzt auch
noch?» Von meinem Grossvater erhielt
ich einen handgeschriebenen vierseitigen
Brief, wieso er mir davon abraten wolle,
Theologie zu studieren. Das konnte mich
von meinem Entschluss nicht abbringen,
im Gegenteil. Ich war von meiner
Berufswahl so überzeugt, dass es mir auch
gelungen ist, Griechisch und Hebräisch
über Englisch zu lernen.

WS: Schon Deine Dissertation verrät ein
Faible für Ketzer.
PdM: Der Titel heisst: «Die himmlische
Kirche. Retardierende Faktoren im Prozess

der Institutionalisierung der Kirche
im zweiten Jahrhundert». Die damaligen

Ketzer sprachen als Gnostiker sehr

geistreich über Geist und Logos. Auf
Anregung von Professor Laeuchli, der bei

Heidegger studiert hatte, war das
«existentielle Geworfensein», das schon
bei den Gnostikern anklingt, besonders

spannend zu lesen. Demgegenüber waren

die traditionellen Texte von Kirchenvätern

wie Ignatius und Irenäus linientreu.

Da habe ich lieber die andere Linie
gewählt.

WS: Eben die Ketzerlinie. Das erinnert
mich an Ernst Blochs Bonmot: «Das
Beste an der Religion ist, dass sie Ketzer
schafft.»
PdM: Was ich da machte, ist mir eigentlich

erst im Lauf meiner Tätigkeit auf
Boldern bewusst geworden. Sowohl auf
Boldern wie später beim Aufbau der
Arbeitsstelle für kirchliche Grenzgänger
habe ich mich am Rande der Institution

139



Kirche angesiedelt. Ja, es gibt da schon
eine «Linie».

WS: Es gibt auch so etwas wie eine «Option

für die Armen» in Deiner Biographie,

angefangen im Kühlhaus von
Michigan.
PdM: Ja, vielleicht unbewusst und noch
nicht formuliert. Natürlich habe ich in
den USA auch schon einges über John
Wesley erfahren, den Gründer der
Methodistenkirche. Mich faszinierte sein
unermüdliches Wirken unter den
Kohlenarbeitern. Die Minen waren sein

«Kirchspiel» in der Welt.

Kirche - Vorhut oder Nachhut
Gottes?
WS: Du hast mir einmal gesagt, dass Du
in Deiner Boldern-Zeit mit dem Buch
«Stadt ohne Gott» von Harvey Cox
herumgelaufen seiest. Darin ist die Vision
einer Kirche «als Avantgarde Gottes»
enthalten. Was hat Dich an dieser Vision

fasziniert?
PdM: Mit Martin Luther King ging es

mir darum, so etwas wie einer biblischen
Gerechtigkeit zum Durchbruch zu
verhelfen. Mich trieb die Frage um, ob es

möglich ist, die Bergpredigt näher an den

Alltag zu rücken. Ich müsste allerdings
die schmerzliche Erfahrung machen, dass

die Kirche als Institution eher die «Nachhut»

als die «Vorhut Gottes» ist. Darum
habe ich diese Insel Boldern verlassen
und bin in die Stadt gegangen, um näher
bei den Leuten zu sein.

WS: Und wo ist nun die Vorhut Gottes

zu finden?
PdM: Ich sehe sie in Bewegungen wie
Amnesty International, Greenpeace...

WS: und vielleicht in
globalisierungskritischen Bewegungen?
PdM: In Ansätzen sicher auch. Nur sollten

sie sich in der Auseinandersetzung
mit den weltweiten Gewaltverhältnissen
besser abgrenzen gegenüber der Gewalt
in den eigenen Reihen. Gewiss, Porto

Alegre ist etwas anderes als Davos.
Verhärtete Diskussionen über Polizeikontrollen

sind für mich nicht sehr visionär.

WS: Bei Bonhoeffer war Dir die weltliche

Natur des Christentums wichtig und
damit auch der Respekt vor der
Weltlichkeit der Welt. «Christsein heisst
Menschsein», lautet ein wichtiges Wort
des grossen Theologen. Wie hat diese

Theologie Deine Arbeit geprägt und
begleitet?

PdM: Eine wichtige Erkenntnis
Bonhoeffers lautet: «Wir müssen in der Welt
leben, wie wenn es Gott nicht gäbe - und
eben dies erkennen wir vor Gott!» Er

spricht darin die Mündigkeit des Christen

an. «Nicht der religiöse Akt macht
den Christen, sondern das Teilnehmen
am Leiden Gottes im weltlichen Leben. »

Dazu gehört das, was später als «Option
für die Armen» bezeichnet wurde. In all
diesen Situationen, in denen ich mit
Armen und «Underdogs» konfrontiert
wurde, hat mein Herz in diese Richtung
geschlagen.

Kirchlicher Grenzgänger
WS: Ein anderes Wort von Bonhoeffer
lautet: «Kirche ist nur Kirche, wenn sie

für andere da ist...» Mir scheint, Du
habest Dich für diesen Aspekt des Kircheseins

besonders eingesetzt, vor allem auch

in Deiner Zeit nach Boldern, in der
Gefängnisseelsorge und beim Aufbau der
Arbeitstelle für kirchliche Grenzgänger.
Bist Du selbst so etwas wie ein
Grenzgänger?

PdM: Ich bin gewiss auch ein kirchlicher
Grenzgänger. Kirchliche Grenzgänger
haben emotional eine lose bis gebrochene

Beziehung zur Institution Kirche. Sie

sind dennoch oder gerade deswegen
suchende Menschen - oft als Folge einer
Krise in ihrem Leben, wie Scheidung,
Klinikaufenthalt, Arbeitsverlust. Wir
versuchten, verschüttete religiöse Erfahrungen

zu verarbeiten und diese Menschen
für eine Präsenz in der Welt zu gewinnen,

z.B. in einer Besuchsgruppe für Straf-

140



gefangene im Bostadel, die ich 1981
gegründet habe und die seither ununterbrochen

weiter besteht. Dazu gehörte
auch die Vorbereitung eines Sternmarsches

mitten in den struben 80er Jahren
und einer Demonstration auf dem

Münsterhof, an der alle Fronten der
damaligen Zürcher Bewegung an einem
offenen Mikrofon teilgenommen haben.

Mit dabei waren Hans A. Pestalozzi,
Annemarie Holenstein und Laure Wyss.
Wir pflegten also nicht nur die individuellen

Lebenskrisen, sondern sahen in
ihnen den Ausgangspunkt für ein neues

Engagement. Das lag mir näher als die

Tagungsarbeit, die immer schwieriger
wurde.

Ich war näher bei den Leuten. Diese

wussten, dass sie jeden Donnerstagabend

zum Rendez-vous in die
Kaffeehaus-Kirche kommen konnten. Es gab
die vier Elemente Begegnung, Gastlichkeit,

Erfahrungsaustausch und Sinn-
findung. In wechselnder Zusammensetzung

kamen hunderte von Menschen.

liehe Kaffee besteht heute auch ohne
mich weiter in Zürich. Aber es ist im
Gegensatz zur Kaffeehaus-Kirche ein

Treffpunkt für «KiLo-Abhängige», für
Kirchliche Lohn-Abhängige in beiden
Kirchen und an ihrem Rande.

Von der Gefängnisseelsorge...
WS: Du sprichst von Gefängnis-Seelsorge,

nicht von Gefangenen-Seelsorge.
Geht es dabei nicht nur um die Gefangenen,

sondern auch um das Gefängnispersonal?

PdM: Ganz bestimmt. Ich hatte eine
prägende Erfahrung am ersten Arbeitstag
im Bostadel. Ein geistig leicht behinder-

111L.
MfMW..-

ttS-Äilllll

jß^ytifl K '
;.\ m

§Ä:

i
WS: Hatte diese Kaffeehaus-Kirche
etwas mit dem Priesterlichen Kaffee zu tun
PdM: Nein, das Priesterliche Kaffee ist
aus einer gewissen Frustration auf
Boldern, vor allem an Kirchenpflegeta-
gungen, entstanden. Da redeten Pfarrer
über die Sozialarbeiter, die Sozialarbeiter

über die Kirchenpfleger, die Kirchenpfleger

über die Diakone, die Diakone
über die Gemeindehelfer. Ich suchte nach
einem Ort, wo man die angesprochenen
Probleme gemeinsam miteinander
verarbeiten konnte. Wenn es in der eigenen
Gemeinde nicht geht, dann soll es in
einem Priesterlichen Kaffee möglich werden.

Zahlreich waren die kirchlichen
Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter, auch
die katholischen Priester, die diesen
Schonraum nutzten, wenn sie nicht mehr
weiter wussten. ViktorHofstetterhatuns
zudem viele Priester und Ordensleute auf
der Durchreise ins Kaffee gebracht, z.B.

BischofRuizausMexiko. Dorothée Solle
hat uns ebenfalls besucht. Das Priester-

ter Triebtäter kaum auf mich zu und

sagte: «Hör auf mit diesen Geschichten
in der Bibel, die den Gefangenen die

Befreiung versprechen. Du gehst jeden
Abend nach Hause zu Frau und Kind,
während ich vermutlich ein Leben lang
im Gefängnis bleiben muss. Ich gebe Dir
einen Rat: Entweder Du schaffst es in
der Probezeit, vom Personal ernst genommen

und geachtet zu werden, oder Du
bist ein weiterer Gefangener in diesem
Haus und dann nützest Du uns absolut
nichts. » Drei Monate später sagte er mir:
«Patrice, ich habe mit dem Direktor und
mit dem Personal gesprochen. Du bist
akzeptiert und respektiert. Geh und
unterschreibe den Vertrag!» Das hat mich

«Christliche Existenz
bedeutet für mich
ein Leben zwischen
den Fronten»
(Bilder: W. Spieler).

141



umgehauen, das war die Weisheit Gottes

durch den Mund der Toren.
Ich habe gemerkt, dass ich mich unter

Insassen wie unter Freunden bewege
und dass sich das Personal nach mir
umsieht, weil es möchte, dass ich ihm auch

«guten Tag» sage. Es ist eben auch
gefangen in diesem Haus. Wir müssen uns
um das Personal kümmern, damit es ihm

gut geht und es seinen Frust weniger an
den Insassen abreagiert.

Christliche Existenz bedeutet für mich
immer ein Leben zwischen den Fronten.
Das war auf Boldern der Fall, das war
im Gefängnis, das war in allen meinen
Projekten der Fall. Wann immer von mir
verlangt wurde, ganz dabei zu sein,
machte ich diesen Vorbehalt: Der Christ
steht für mich immer zwischen den Fronten.

Wie er das lebt und aushält, muss er
selber sehen.

WS: Ich habe mich darum immergefragt,
wie Du Dich eigentlich politisch positionierst.

Ich weiss das bei Deiner Ehefrau
Marianne, die eine aktive SP-Frau ist,
und bei Eurem Sohn Yves, der eben für
die SP in den Zürcher Kantonsrat
gewählt wurde. Aber ich weiss das nicht so

genau bei Dir. Es kann ja nicht sein, dass

christliche Existenz uns zur politischen
Neutralität verurteilt.
PdM: Als Studienleiter auf Boldern meinte

ich, eine SP-Mitgliedschaft läge für
mich nicht drin. Ich bin dann einer kleinen

Reformgruppe beim Landesring der
Unabhängigen in Männedorf beigetreten.

Wir haben auch einiges in Gemeinderat

und Schulpflege bewirkt. Der LdU
war nicht so festgefahren wie andere
Parteien, sondern noch am ehesten
«manipulierbar». Ich bin dann aber sehr bald
wieder ausgetreten, weil ich mich
überfordert sah, wenn ich zugleich Kirchenreform

und politische Reform betreiben
wollte. Selbst wenn ich seither in 9 von
10 Fällen für die SP gestimmt habe, wollte
ich der Partei nicht beitreten. Es ist schon
wieder diese Hemmung, mich mit einer
Seite ganz zu identifizieren. Das mag nach

aussen einen schillernden Eindruck
erwecken. Es geht mir nicht darum, dass

ich mich aus allem raushalten will. Aber
das Dazwischen-Stehen ist zutiefst in mir
angelegt.

zur Polizeiseelsorge
WS: Ich war immer wieder erstaunt, wie
Du «Zöllner und Gerechte», Polizeioffiziere

und Polizeikritiker an einem Tisch
versammeln konntest. Hast Du den
Eindruck, dass Du zwischen den Gegensätzen

wirklich zu vermitteln vermochtest?
War das eine Art «Entfeindung»?
PdM: Entfeindung ist ein erster Schritt
auf dem Weg zu vertrauensbildenden
Massnahmen. Ein solcher Prozess
braucht viel Zeit und Geduld. Als ich

vom Bostadel wegging und Seelsorger
im Polizeigefängnis von Zürich wurde,
habe ich bei der Stadtpolizei nachgefragt,
wie sie die eigenen Leute auswähle und
ausbilde. Nach langen Gesprächen hat

man es gewagt, mich 30 Polizeiaspiranten

«zum Frass vorzuwerfen». Aus
dieser ersten Probelektion wurden acht
Jahre intensiver Begleitung als

Polizeiseelsorger, der in der Ausbildung der
angehenden Polizeibeamten versuchte,
neue Menschen- und Gesellschaftsbilder
ins Gespräch zu bringen, im Wissen
darum, dass der Polizeibeamte eine negative

Auswahl unter den Menschen trifft
und so Gefahr läuft, seine Vorurteile
immer aufs neue zu bestätigen. Das
aufzubrechen, zu verhindern, dass Polizeibeamte

Rassisten und Zyniker werden,
war eine ganz spannende Aufgabe. Ich
bin öfters aufnächtlichen Streifenwagen-
Patrouillen mitgefahren, um die Praxis
der Polizeibeamten hautnah zu erleben
und mit ihnen besprechen zu können.

WS: Ist es Dir gelungen, diese Vorurteile
innerhalb der Polizei abzubauen?
PdM: Sicher zum Teil. Ich war
Projektionsfläche für alle Missstände im
Strafvollzug. «Was geht der Pfarrer Händchen

halten in die Zellen?» wurde
gefragt. Ich müsste die Leute darüber auf-

142



klären, was es heisst, Gefängnisseelsorger

zu sein und wie man diese Ohnmacht
aushält. Wir hatten immer zwei Leitsätze:

«1. Ein Täter ist mehr als seine Tat.
2. Einen Täter verstehen heisst nicht seine

Tat billigen.» Ironie des Schicksals: Die
letzten beiden Personen, die ich im
Polizeigefängnis besucht habe, waren zwei
Stadtpolizisten. Sie fragten mich, ob für
sie Satz Nr. 1 gelte. Ich sagte ja, aber
auch Satz Nr. 2 treffe auf sie zu.

Ich kam natürlich auch in
Konfliktsituationen wie bei der Lettenräumung
oder den unzumutbaren Bedingungen im
improvisierten UntergrundgefängnisWaid
für Ausschaffungshäftlinge und dem
ebenfalls umstrittenen Provisorischen
Polizeigefängnis Propog. Ich war oft Go-
between von den Drogenabhängigen und
Gefangenen bis zum Polizeikommandanten.

Der Druck wurde unerträglich,
als Insassen im Propog die Zellen
angezündet hatten und fast keinen Spaziergang

mehr machen durften. Aber ich
wurde nie so sehr als «Herr Pfarrer»
angesprochen wie bei der Polizei. Ich war
akzeptiert als der Mann, der es wagte,
über alle Dienstwege hinweg einzugreifen

und auf Missstände hinzuweisen.

Reintegrationsprojekt für
zurückgeschaffte Albaner
WS: Nach Deiner Pensionierung hast Du
Dich nicht in Dein wunderschönes Chalet

in den Waadtländer Voralpen
zurückgezogen, sondern ein Projekt für Albaner

entwickelt, die von der Schweiz in
ihr Heimatlandzurückgeschafft worden
waren. Kannst Du uns diese Pionierarbeit

etwas vorstellen?
PdM: Nach meiner Pensionierung habe
ich einige Zeit gebraucht, um meine 18

Jahre Gefängnisseelsorge zu verarbeiten,
auch all jene Situationen, in denen ich
meinem Amt nicht gerecht geworden bin,
namentlich bei jungen Albanern kurz vor
ihrer Ausschaffung. Sie sagten mir:
«Albanien Scheissland, Du nicht kommen
nach Albanien.» Ich erwiderte: «Doch,
eines Tages werde ich kommen.»

So entschloss ich mich zu einer 10-
tägigen Rekognoszierungsreise in Albanien

mit einer Partnerorganisation des

HEKS in Tirana. Daraus entstand ein
Reintegrationsprojekt für nach Albanien

Zurückgeschaffte. Es ging darum, jungen

Albanern eine neunmonatige An-
lehre für verschiedene handwerkliche
Berufe anzubieten, die von der Schweiz zu
60% subventioniert wurde. Sie müssten
nur einen Kleinbetrieb finden, der sie

aufnehmen würde. Wir durften nach
Rücksprache mit einem anfänglich sehr
misstrauischen Chef der albanischen
Polizei auf dem Flugplatz Tirana die

zurückgeschafften Albaner zusammen mit
einem Team einheimischer Sozialarbeiter

interviewen. Etwa die Hälfte machte
mit. Auf die Frage, ob sie auch weggezogen

wären, wenn sie in Albanien eine
berufliche Perspektive gehabt hätten,
sagten von den Interviewten 26%: «Ich
wäre geblieben», 29% :« bestimmt nicht»,
und 45%: «Ich muss es offenlassen».

Die Anfänge waren jedoch äusserst
schwierig. Die zurückgeschafften Albaner

wollten es nicht wahrhaben, dass

die Schweiz wirklich bereit sei, ihnen in
ihrem Heimatland ganz konkret neue
Lebensperspektiven anzubieten. Wir
streuten Flugblätter in allen Cafés von
Tirana: «Keine Angst, das ist kein Projekt

des Geheimdienstes. Versucht es
doch mit uns!» Heute haben über 435
Albaner in 17 Dörfern und Städten in
Albanien unser Angebot angenommen,
und über 80 % unserer Absolventen können

am gleichen Arbeitsort
weiterbeschäftigt werden.

Das ist zwar nur ein Tropfen auf
einen heissen Stein. Aber ein Albaner meinte:

«Du nicht sagen Tropfen auf einen
heissen Stein. Weisst Du, dass Mutter
Teresa Albanerin war? Weisst Du, dass

Mutter Teresa sagte: <Auch das Meer
besteht nur aus Tropfen>?»

WS: Als ich hörte, dass Euch die Zürcher

Fremdenpolizei unterstütze, hatte
ich ein gemischtes Gefühl. Du hattest

143



da einmal mehr keine Berührungsängste.
PdM: Mir ging es ganz bewusst darum,
den Chef der Fremdenpolizei mit der
Einsicht zu konfrontieren, dass es nicht
genügt, Menschen auszuschaffen, ohne
ihnen eine Integrationshilfe in ihrer Heimat

anzubieten. Nach langen Diskussionen

hat die Fremdenpolizei dann
immerhin 20 000 Franken an dieses Projekt

bezahlt. Und ich habe mit einem
schelmischen Lächeln dafür gesorgt, dass

auch die Medien darüber berichteten.
Es ging nicht ums Geld, sondern um die

Herausforderungan die Fremdenpolizei,
sich mit diesen Fragen auseinanderzusetzen.

Es gibt immerhin den Art. 37 des

Strafgesetzbuches, der die Resozialisierung

von Tätern verlangt. Da 80% von
ihnen Ausländer sind, will kaum jemand
etwas für sie machen.

WS: Eure Pionierarbeit wird heute
international anerkannt, z.B. durch dieln-
ternationale Organisation für Migration

(IOM).
PdM: Auch Grossbritannien und die Be-

neluxstaaten sind daran, den eingereisten

Albanern Ausreisefristen zu setzen.
Sie haben von unserem Projekt gehört
und möchten etwas für ihr «schlechtes

Gewissen» tun. So sind wir die Anlaufstelle

von IOM für ein Pilotprojekt
geworden. Madeleine Hirsch, die
Verantwortliche des HEKS, hat es zudem
fertiggebracht, auch die Entwicklungshilfe der

Evangelischen Kirche Deutschlands in
die Finanzierung der nächsten Projektphase

einzubeziehen.

Das politische Wächteramt von
Boldern
WS: Damit nicht genug, bist Du seit
einem Jahr Präsident des Boldernvereins.
Was hat Dich motiviert, in dieser neuen
Funktion an Deine alte Wirkungsstätte
zurückzukehren?
PdM: Auch nach meinem Weggang von
Boldern vor über 23 Jahren habe ich nie

aufgehört, Visionen zu haben. Als dann
die eher unerwartete Anfrage kam, ob

ich das Boldern-Präsidium übernehmen
möchte, wurden diese Visionen reaktiviert.

Sie wollen Boldern innerhalb des

schweizerischen Protestantismus neu
positionieren. Ich bin überzeugt, dass wir
Reformierten solche «Orte» brauchen.
Die einen sprechen von «lieux d'église»,
ich würde beifügen: Orte, wo sich
Menschen, Gruppen und Bewegungen innerhalb

und am Rande unserer Kirchen der

eigenen Verantwortung für die Welt neu
bewusst werden, wo sie zeichenhaft Themen

aufgreifen, die Greenpeace,
Amnesty International und andere NGOs
nicht im gleichen Sinn, d.h. in einer
biblisch-theologischen Tradition, aufzugreifen

im Stande sind.

WS: Reinhild Traitler hat in ihrem
Abschiedsgespräch (NW 1/03) von einem

«Harmonisierungssog» gesprochen, der

zu den Schattenseiten der Schweiz gehöre

und dem sich auch Boldern nur schwer
entziehen könne. Wie positionierst Du
Boldern poHtisch und kirchlich?
PdM: Wenn Boldern es in Zukunft wieder
vermehrt wagt, ein gesellschaftspolitisches

Wächteramt wahrzunehmen, so
ist das nur stellvertretend für die Institution

Kirche möglich. Das setzt voraus,
dass Boldern sich mit seinem kirchlichen
Hinterland vernetzt und sich auch in
kritischer Solidarität mit der Kirche
identifiziert. Nur so kann Boldern Themen

aufgreifen, die sich von irgendeiner
andern Gruppe oder Partei unterscheiden.

Wenn es Boldern darüber hinaus

gelingen sollte, eine sozial engagierte
Spiritualität neu zu entdecken, würde die

ganze Ausrichtung von Boldern in der
Öffentlichkeit wieder vermehrt an
Glaubwürdigkeit gewinnen. Der
dialogische Diskurs, der sich nicht einfach
damit begnügt, herrschende Zustände zu
denunzieren, sondern sich auch an der

Lösung gesellschaftlicher Probleme
beteiligt, und dies auf der Grundlage eines
befreienden Evangeliums, ist und bleibt
nach wie vor das Ziel einer ökumenisch
verankerten Akademiearbeit. •

144


	NW-Gespräch von Willy Spieler mit Patrice de Mestral : ich habe nie aufgehört, Visionen zu haben

