Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 97 (2003)

Heft: 5

Artikel: NW-Gesprach von Willy Spieler mit Patrice de Mestral : ich habe nie
aufgehort, Visionen zu haben

Autor: Spieler, Willy / Mestral, Patrice de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144401

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NW-Gespriach von Willy Spieler mit Patrice de Mestral

Ich habe nie aufgehort,
Visionen zu haben

Patrice de Mestral, zu dessen 70. Geburtstag dieses NW-
Gesprich gefiihrt wurde, ist seit einem Jahr Prasident des
Boldernvereins. Damit kebrt er in neuer Funktion an seine
alte Wirkungsstitte zuriick, wo er von 1965 bis 1979
theologischer Studienleiter war. Er habe eben nicht aufge-
hért, Visionen zu haben, begriindet er diesen Neuanfang.
Eine andere Vision verfolgt Patrice de Mestral mit seinem
erfolgreichen Reintegrationsprojekt fiir aus der Schweiz
zuriickgeschaffte Albaner in ihrem Heimatland. Weitere
Stationen im Leben von Patrice de Mestral, die bier zur
Sprache kommen, sind sein Studium der Theologie in den
USA, die Politischen Nachtgebete in Ziirich und die Arbeits-
stelle fiir kirchliche Grenzginger, zu denen sich unser
Gesprdchspartner selber zahlt. Er ist aber auch einer, der
Grengen iiberschreitet, um zwischen den Fronten zu vermit-
teln. Das hat er als Gefangnis- und spiter als Polizei-
seelsorger in vorbildlicher Weise getan. Das Gesprich
wurde in der vergangenen Karwoche im Biiro von Patrice
de Mestral in der Ziircher Altstadt aufgezeichnet. Red.

«Kirche ist auch ausserhalb der
Kirche»

Willy Spieler: Patrice de Mestral, Du
wirst demndchst 70 Jabre alt. Hochste
Zeit filr ein NW-Gesprdch mit einem
Theologen, der unsere Zeitschrift seit
vielen Jahren in kritischer Solidaritdt
begleitet, der uns aber auch als Seelsor-
ger viel zu sagen hat. Das erste Mal sind
wir uns Ende der 60er |abre bei den
Politischen Nachtgebeten in Ziirich be-
gegnet. Wie bist Du zu diesen Politischen
Nachtgebeten gekommen?

Patrice de Mestral: Ausgangspunkt war
1965 der berithmte Vortrag von Do-
rothee S6lle am Deutschen Evangelischen
Kirchentag: «Kirche ist auch ausserhalb
der Kirche». Dabei ging es um die Un-
terscheidung zwischen den manifesten
und den latenten Christinnen und Chris-
ten.

WS: Abnlich sprach Karl Rabner damals
vonden «anonymen Christen», die durch
ibr engagiertes Leben und ihre titige
Nichstenliebe eine Christusnachfolge
praktizieren, auch wenn sie sich nicht zu
den bekennenden Christinnen und Chris-
ten zahlen, da sie vielleicht eine andere
Religion baben oder eine atheistische
bzw. agnostische Position vertreten.
PdM: Ja, es gibt weit mehr Christinnen
und Christen, die sich nicht zur Kirche
bekennen, als manifeste Christinnen und
Christen. Sie konnen Vorbilder durch
ihre ethische Haltung und ihren Lebens-
stil sein, ohne dass wir lange nach ihrer
konfessionellen Pragung fragen miissen.
Getragen von dieser Erkenntnis habe ich
1969 zusammen mit Max Keller von der
Paulus-Akademie, Hanno Helbling von
der NZZ, Gonsaly Mainberger, damals
Prior der Ziircher Dominikaner und mit
Dir fiinf Politische Nachtgebete in Zii-
rich durchgefithrt. Der Zustrom war
gross. Dass 600 bis 800 Leute an einem
Freitagabend zu einem Gottesdienst zu-
sammenkamen, war wirklich ungewo6hn-
lich.

Wir arbeiteten mit sehr kreativen

136



Mitteln. Vor einem Bettag haben wir z.B.
Ovomaltine-Sackchen verteilt, auf denen
aufgedruckt stand: «um mehr zu leis-
ten». Aus «Betet, freie Schweizer, betet!»
wurde «Leistet, freie Schweizer, leistet! »
Mit dieser Aufschrift liessen wir 800
Ballone aufsteigen.

WS: Die Politischen Nachtgebete fan-
den in Altstadtkirchen wie der Prediger-
kirche oder der Wasserkirche stait. Die-
se Gastfreundschaft wurde uns aber bald
einmal gekiindigt. Was gab dazu den
Anlass?

PdM: Die von Dorothee Sélle inspirierte
Anlage von Information, Meditation und
Aktion erschien vielen als eine ziemliche
Provokation. Einmal haben in der
Predigerkirche Architekturstudenten der
ETH 80% aller Banke mit zwei Meter
hohen Kartonwinden eingepackt. Als
dann 600 Menschen in die Kirche drang-
ten, fand die «feierliche Inbesitznahme
der Banken und Bianke» statt. Auf einem
Tonband waren Presslufthammer und
Vogelstimmen zu horen. Die 80% ver-
packten Bianke symbolisierten die Situa-
tion in der Altstadt, wo es wegen der
Expansion der Banken gerade noch ei-
nen Wohnanteil von 20% gab. Bei der
Frage, was das Ganze noch mit Gottes-
dienst zu tun habe, schieden sich die
Geister. Die zustandigen Kirchenpflegen
stellten uns die kirchlichen Raume schon
bald nicht mehr zur Verfiigung.

WS: Wie ging es weiter?

PdM: Es gab weiterhin Politische Nacht-
gebete in anderen Stadten wie Basel und
Biel, aber auch in Langnau im Emmental
mit Hanni Schilt und Gerbard Traxel.
In Ziirich sind spater die Politischen
Abendgottesdienste entstanden, aber
doch eher fir einen internen Kreis von
etwa 50 bis 60 Personen.

WS: Ein Kind der Politischen Nachtge-
bete war die Zeitschrift « Offene Kirche».
PdM: Sie hiess damals «Fiir eine offene
und kritische Kirche». Die Zeitschrift

sollte ein Organ all jener Gruppen sein,
die sich in der Schweiz fiir Politische
Nachtgebete engagierten. Hinzu kamen
andere bewegte Personen wie Al Imfeld.
1974 bin ich aus der Redaktion ausge-
stiegen. Der Stil hat mir nicht mehr ent-
sprochen. Die katholische Seite wollte
die Herrschaftsverhiltnisse in der Kir-
che denunzieren. Gerhard Traxel und
ich waren jedoch der Meinung, Provo-
kationen allein geniigten nicht, sondern
missten irgendeinmal in konkrete Sach-
gespriache umgesetzt werden. Spiter hat
vor allem Christoph Méhl diese Linie in
der Redaktion der «Offenen Kirche» ver-
treten.

WS: Die reformierte Seite hatte natiir-
lich auch demokratischere Strukturenim
Hintergrund ibrer Kirchen, was solche
Sachgespriche erleichterte.

PdM: Nur, irgendwann lduft sich das
Provozieren und Denunzieren tot. Das
war spiter auch mit dem «Aufbruch»
0, der aus einem konkreten Konflikt-
fall entstanden ist. Aber nur gegen Bi-
schof Haas zu sein genugte nicht, irgend-
wann musste die Zeitschrift das Kon-
zept dndern und fur etwas einstehen, ein
«testimonium pro ...», ein Zeugnis fur
etwas abgeben.

137

«Ich habe mich am
Rande der Institution
Kirche angesiedelt»
(Patrice de Mestral
beim NW-Gesprdch
am 14, April 2003

in seinem Biiro).



Kirche als Gefdss, das Gemeinde
ermoglichen soll

WS: Du warst von 19635 bis 1979 theo-
logischer Studienleiter auf Boldern. Dein
Ressort hiess «Kirche und Offentlich-
keit». Welche Kirche war hier gemeint?
PdM: Hier stand schon die Frage im Vor-
dergrund, wie sich die Kirche als Insti-
tution in den gesellschaftlichen Diskurs
einbringen kann. Ich nehme drei Ta-
gungsthemen als Beispiele: Kirche und
Werbung, Kirche als Opposition, Kir-
che in Neubausiedlungen. Unser An-
spruch war, stellvertretend fiir die Insti-
tution Kirche mit weltlichen Partnern in
Kontaktzu treten. Diese fithlten sich an-
gesprochen und sind auch gekommen.
Bei den «Neubausiedlungen» waren so
ziemlich alle Stadtplanungsamter dabei.
Auf der andern Seite hat sich dieses Res-
sort auch mit Gemeindeaufbau und mit
«Kirche fur andere» befasst. Es waren
innerkirchliche Themen mit Bewegungs-
charakter.

WS: 1979 bhast Du mich an eine Bol-
derntagung eingeladen, um etwas zu
meinem politischen Engagement zu sa-
gen. Es war auch Karwoche. «Abstieg
in die Nacht der Seele — Aufstieg in den
Tag des Herrn» hiess das Rahmenthema.
Die Leute waren iiberbaupt nicht auf
einen politischen Vortrag gefasst, mach-
ten dann aber grossartig mit. Ich habe
noch nie auf einmal so viele Abonne-
mente fiir die Neuen Wege geworben.
Du bist ein Meister von Uberraschun-
gen, von «Ereignissen», wie es damals -
im Gegensatz zur «Institution» Kirche
— hiess, nicht von billigen «Events».

PdM: Die «Ercignisse», die Du an-
sprichst, bestanden darin, Menschen in
Begegnungen zu «verwickeln», die nicht
spurlos an ihnen vorbeigingen. Es war
eine Art Vorstufe zu einem dialogischen
Prozess, in dem sich Partner in eine fiir
sie diberraschende Gesprichssituation
einliessen, und daraus sind oft echte Be-
gegnungen hervorgegangen. Die Ge-
sprachspartner waren auch bereit, ih-

ren anfangs gedusserten Standpunkt zu
tiberpriifen. Es ging, theologisch gespro-
chen, um kleine «Kairoi», Einbriiche von
Gnade in das Zeitgeschehen.

WS: Deine Theologie ist stark geprigt
von Emil Brunner einerseits und von
Dietrich Bonhoeffer anderseits. Mit Emil
Brunner fragtest Du wihrend Deines
Studiums: Ist Kirche Institution oder
Gemeinde? Was ist heute Deine Antwort?
PdM: Wenn ich den Film der Christen-
heit vor mir abspulen lasse, sehe ich, wie
aus der Bewegung der ersten Christen-
gemeinden sehr bald eine Institution ent-
standen ist. Kirche ist und bleibt immer
ein Gefdss, das die Bildung von lebendi-
gen, engagierten Gemeinden in der Nach-
folge Jesu Christi ermoglichen soll. Es
gibt fur mich kein Entweder-Oder, kein
«Kirche oder Gemeinde», sondern das
Gefiss einer Kirche, die, wie Emil Brun-
ner provokativ sagte, «nicht verhindern
soll, dass sich Gemeinde Jesu Christi in
ihren Reihen ereignen kann». Dasisteine
Trennung von Formund Inbalt, die wohl
nur in der reformierten Tradition mog-
lich ist,

Fir Emil Brunner wurde die Kirche
der Reformation durch den Grossen Rat
von Ziirich beschlossen, wihrend die
eigentliche «ekklesia» der «<Herausgeru-
fenen» sich nicht proklamieren ldsst. Wir
konnen hochstens dafir eintreten, dass
Kirche als Institution die Entstehung von
«ekklesia» nicht verhindert.

WS: Emil Brunner sprach vom « Missver-
stindnis der Kirche» , wenn Kirche zu sebr
in der Institution aufgebt und die Ge-
meinde Christi das Nachseben bat.
Leonhard Ragaz ging noch einen Schritt
weiter. Er wollte die Kirche durch die
Gemeinde des Reiches Gottes, die durch
keine Institution mehr vermittelte oder
eben verstellte, sondern «reichsunmittel-
bare Gemeinde» iiberwinden.

PdM: Dagegen bin ich zu sehr Kirchen-
historiker und Patristiker, um nicht zu
wissen, dass Gemeinden ohne institutio-

138



nelle Gefisse kaum iiberleben konnen.
Mein Herz schldagt zwar auch fiir eine
«Kirche ausserhalb der Kirche», aber
gleichzeitig bin ich realistisch genug, um
zu sehen, dass es fiir Gemeinden sehr
schwierig wire, ohne diese tradierten Ge-
fiasse auszukommen.

Theologiestudium als Antwort auf die
Note der Unterschicht

WS: Du hast eben von Deiner Nihe zur
Patristik gesprochen. Wie bist Du iiber-
haupt dazu gekommen, Theologie zu stu-
dierens

PdM: Wihrend meinem Okonomie-
studium an der University of Michigan
habe ich als Werkstudent nachts in einer
Art Migros gearbeitet. In der Tiefkiihl-
abteilung musste ich bei 15° unter Null
gefrorene Hiihner und Schinken fiir die
Filialen bereit machen.

Dabei bin ich mit Menschen der Un-
terschicht in Kontakt gekommen, die
mich sehr gefordert haben. Gleichzeitig
war ich in der Evangelischen Hochschul-
gemeinde titig und habe dort « Wegwert-
Meditationen» fir Studierende gemacht.
Ich nannte diese Meditationen «weekly
food for thought», wochentliche Ratio-
nen zum Nachdenken.

Das Bedurfnis, meine Erfahrungen in
der Arbeitswelt fur die Studierenden zu
verarbeiten, hat mich dann motiviert,
Maoglichkeiten eines Theologiestudiums
auszuloten. Ich hatte zwar moderne Spra-
chen studiert, nicht aber Griechisch und
Hebriisch. Professor Laeuchli, ein
Schweizer Patristiker in Chicago, hat
mich ziemlich kihl empfangen und ge-
sagt: «Was wir brauchen, sind solide
Barthianer und nicht Okonomen, die
Theologie studieren.» Ich habe dann
selbstbewusst den Fakultitswechsel an
einer anderen Universitit beantragt.
Unkompliziert wie die US-Amerikaner
sind, hiess es: «o.k., let’s try.» Entweder
Sie schaffen die Noten, oder Sie sind weg
vom Fenster.

AlsSohnvon Eltern, die beide Pfarrers-
kinder waren, erhielt ich eine sehr zu-

riickhaltende religiose Erziehung. Ich
musste nie in die Kirche. Motiv fiir das
Theologiestudium war die Provokation
dieser Unterschichtswelt an meinem Ar-
beitsplatz.

WS: Gibt es noch mehr Pfarrer in Deiner
Familie?

PdM: Ohja, zu viele. Die haben mir dann
Briefe geschrieben mit dem Tenor: «Es
hat genug Pfarrersleute in der Verwandt-
schaft, wieso kommst Du jetzt auch
noch?» Von meinem Grossvater erhielt
ich einen handgeschriebenen vierseitigen
Brief, wieso er mir davon abraten wolle,
Theologie zu studieren, Das konnte mich
von meinem Entschluss nicht abbringen,
im Gegenteil. Ich war von meiner Be-
rufswahl so iiberzeugt, dass es mir auch
gelungen ist, Griechisch und Hebriisch
tiber Englisch zu lernen.

WS: Schon Deine Dissertation verrit ein
Faible fiir Ketzer.

PdM: Der Titel heisst: «Die himmlische
Kirche. Retardierende Faktoren im Pro-
zess der Institutionalisierung der Kirche
im zweiten Jahrhundert». Die damali-
gen Ketzer sprachen als Gnostiker sehr
geistreich iiber Geist und Logos. Auf
Anregung von Professor Laeuchli, der bei
Heidegger studiert hatte, war das
«existentielle Geworfensein», das schon
bei den Gnostikern anklingt, besonders
spannend zu lesen. Demgegeniiber wa-
ren die traditionellen Texte von Kirchen-
vatern wie Ignatius und Irendus linien-
treu. Da habe ich lieber die andere Linie
gewahlt,

WS: Eben die Ketzerlinie. Das erinnert
mich an Ernst Blochs Bonmot: «Das
Beste an der Religion ist, dass sie Ketzer
schafft.»

PdM: Was ich da machte, ist mir eigent-
lich erst im Lauf meiner Titigkeit auf
Boldern bewusst geworden. Sowohl auf
Boldern wie spiter beim Aufbau der Ar-
beitsstelle fiir kirchliche Grenzginger
habe ich mich am Rande der Institution

139



Kirche angesiedelt. Ja, es gibt da schon
eine «Linie»,

WS: Es gibt auch so etwas wie eine « Op-
tion fiir die Armen» in Deiner Biogra-
phie, angefangen im Kiiblhaus von
Michigan.

PdM: Ja, vielleicht unbewusst und noch
nicht formuliert. Natirlich habe ich in
den USA auch schon einges tber Jobn
Wesley erfahren, den Griinder der Me-
thodistenkirche. Mich faszinierte sein
unermudliches Wirken unter den Koh-
lenarbeitern. Die Minen waren sein
«Kirchspiel» in der Welt.

Kirche — Vorhut oder Nachhut
Gottes?

WS: Du hast mir einmal gesagt, dass Du
in Deiner Boldern-Zeit mit dem Buch
«Stadt obne Gott» von Harvey Cox he-
rumgelaufen seiest. Darin ist die Vision
einer Kirche «als Avantgarde Gottes»
enthalten. Was hat Dich an dieser Visi-
on fasziniert?

PdM: Mit Martin Luther King ging es
mir darum, so etwas wie einer biblischen
Gerechtigkeit zum Durchbruch zu ver-
helfen. Mich trieb die Frage um, ob es
moglich ist, die Bergpredigt naber anden
Alltag zu ricken. Ich musste allerdings
dieschmerzliche Erfahrung machen, dass
die Kirche als Institution eher die «Nach-
hut» als die «Vorhut Gottes» ist. Darum
habe ich diese Insel Boldern verlassen
und bin in die Stadt gegangen, um niher
bei den Leuten zu sein.

WS: Und wo ist nun die Vorhut Gottes
zu finden?

PdM: Ich sehe sie in Bewegungen wie
Amnesty International, Greenpeace...

WS: ... und vielleicht in globalisie-
rungskritischen Bewegungen?

PdM: In Ansitzen sicher auch. Nur soll-
ten sie sich in der Auseinandersetzung
mit den weltweiten Gewaltverhiltnissen
besser abgrenzen gegeniiber der Gewalt
in den eigenen Reihen. Gewiss, Porto

Alegre ist etwas anderes als Davos. Ver-
hiartete Diskussionen iiber Polizeikon-
trollen sind fiir mich nicht sehr visionir.

WS: Bei Bonhoeffer war Dir die weltli-
che Natur des Christentums wichtig und
damit auch der Respekt vor der Welt-
lichkeit der Welt. «Christsein heisst
Menschsein», lautet ein wichtiges Wort
des grossen Theologen. Wie hat diese
Theologie Deine Arbeit gepragt und be-
gleitet?

PdM: Eine wichtige Erkenntnis Bo#n-
hoeffers lautet: «Wir mussen in der Welt
leben, wie wenn es Gott nicht gabe —und
eben dies erkennen wir vor Gott!» Er
spricht darin die Miindigkeit des Chris-
ten an. «Nicht der religiose Akt macht
den Christen, sondern das Teilnehmen
am Leiden Gottes im weltlichen Leben.»
Dazu gehort das, was spater als «Option
fur die Armen» bezeichnet wurde. In all
diesen Situationen, in denen ich mit Ar-
men und «Underdogs» konfrontiert
wurde, hat mein Herz in diese Richtung
geschlagen.

Kirchlicher Grenzganger

WS: Ein anderes Wort von Bonhoeffer
lautet: «Kirche ist nur Kirche, wenn sie
fiir andere da ist...» Mir scheint, Du
habest Dich fiir diesen Aspekt des Kirche-
seins besonders eingesetzt, vor allem auch
in Deiner Zeit nach Boldern, in der
Gefingnisseelsorgeund beim Aufbau der
Arbeitstelle fiir kirchliche Grenzginger.
Bist Du selbst so etwas wie ein Grenz-
ganger?

PdM: Ich bin gewiss auch ein kirchlicher
Grenzginger. Kirchliche Grenzginger
haben emotional eine lose bis gebroche-
ne Beziehung zur Institution Kirche. Sie
sind dennoch oder gerade deswegen su-
chende Menschen - oft als Folge einer
Krise in ihrem Leben, wie Scheidung,
Klinikaufenthalt, Arbeitsverlust. Wir ver-
suchten, verschiittete religiose Erfahrun-
gen zu verarbeiten und diese Menschen
fiir eine Prdsenz in der Welt zu gewin-
nen, z.B. in einer Besuchsgruppe fiir Straf-

140



gefangene im Bostadel, die ich 1981 ge-
griindet habe und die seither ununter-
brochen weiter besteht. Dazu gehorte
auch die Vorbereitung eines Sternmar-
sches mitten in den struben 80er Jahren
und einer Demonstration auf dem
Miinsterhof, an der alle Fronten der da-
maligen Ziircher Bewegung an einem
offenen Mikrofon teilgenommen haben.
Mit dabei waren Hans A. Pestalozzi,
Annemarie Holenstein und Laure Wyss.
Wir pflegten also nicht nur die individu-
ellen Lebenskrisen, sondern sahen in ih-
nen den Ausgangspunkt fiir ein neues
Engagement. Das lag mir naher als die
Tagungsarbeit, die immer schwieriger
wurde.

Ich war ndher bei den Leuten. Diese
wussten, dass sie jeden Donnerstag-
abend zum Rendez-vous in die Kaffee-
haus-Kirche kommen konnten. Es gab
die vier Elemente Begegnung, Gastlich-
keit, Erfahrungsaustausch und Sinn-
findung. In wechselnder Zusammenset-
zung kamen hunderte von Menschen.

WS: Haite diese Kaffeehaus-Kirche et-
was mit dem Priesterlichen Kaffee zu tun?
PdM: Nein, das Priesterliche Kaffee ist
aus einer gewissen Frustration auf Bol-
dern, vor allem an Kirchenpflegeta-
gungen, entstanden. Da redeten Pfarrer
uber die Sozialarbeiter, die Sozialarbei-
ter ber die Kirchenpfleger, die Kirchen-
pfleger tiber die Diakone, die Diakone
tiber die Gemeindehelfer. Ich suchte nach
einem Ort, wo man die angesprochenen
Probleme gemeinsam miteinander ver-
arbeiten konnte. Wenn es in der eigenen
Gemeinde nicht geht, dann soll es in ei-
nem Priesterlichen Kaffee moglich wer-
den. Zahlreich waren die kirchlichen
Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter, auch
die katholischen Priester, die diesen
Schonraum nutzten, wenn sie nicht mehr
weiter wussten. Viktor Hofstetter hatuns
zudem viele Priester und Ordensleute auf
der Durchreise ins Kaffee gebracht, z.B.
Bischof Ruiz aus Mexiko. Dorothee Solle
hat uns ebenfalls besucht. Das Priester-

liche Kaffee besteht heute auch ohne
mich weiter in Ziirich. Aber es ist im
Gegensatz zur Kaffeehaus-Kirche ein
Treffpunkt firr «KiLo-Abhidngige», fiir
Kirchliche Lohn-Abhidngige in beiden
Kirchen und an ihrem Rande.

Von der Gefidngnisseelsorge...

WS: Du sprichst von Gefdngnis-Seelsor-
ge, nicht von Gefangenen-Seelsorge.
Gebt es dabei nicht nur um die Gefange-
nen, sondern auch um das Gefingnis-
personal?

PdM: Ganz bestimmt. Ich hatte eine pra-
gende Erfahrung am ersten Arbeilstag
im Bostadel. Ein geistig leicht behinder-

ter Triebtiter kaum auf mich zu und
sagte: «Hor auf mit diesen Geschichten
in der Bibel, die den Gefangenen die
Befreiung versprechen. Du gehst jeden
Abend nach Hause zu Frau und Kind,
wihrend ich vermutlich ein Leben lang
im Gefdngnis bleiben muss. Ich gebe Dir
einen Rat: Entweder Du schaffst es in
der Probezeit, vom Personal ernst genom-
men und geachtet zu werden, oder Du
bist ein weiterer Gefangener in diesem
Haus und dann niitzest Du uns absolut
nichts.» Drei Monate spater sagte er mir:
«Patrice, ich habe mit dem Direktor und
mit dem Personal gesprochen. Du bist
akzeptiert und respektiert. Geh und un-
terschreibe den Vertrag!» Das hat mich

141

«Christliche Existenz
bedeutet fiir mich

ein Leben zwischen
den Fronten»

(Bilder: W. Spieler).



umgehauen, das war die Weisheit Got-
tes durch den Mund der Toren.

Ich habe gemerkt, dass ich mich un-
ter Insassen wie unter Freunden bewege
und dass sich das Personal nach mir um-
sieht, weil es mochte, dass ich ihm auch
«guten Tag» sage. Es ist eben auch ge-
fangen in diesem Haus. Wir miissen uns
um das Personal kiimmern, damitesihm
gut geht und es seinen Frust weniger an
den Insassen abreagiert.

Christliche Existenz bedeutet fiir mich
immer ein Leben zwischen den Fronten.
Das war auf Boldern der Fall, das war
im Gefingnis, das war in allen meinen
Projekten der Fall. Wann immer von mir
verlangt wurde, ganz dabei zu sein,
machte ich diesen Vorbehalt: Der Christ
steht fiir michimmer zwischen den Fron-
ten. Wie er das lebt und aushalt, muss er
selber sehen.

WS: Ich habe mich darum immer gefragt,
wie Du Dich eigentlich politisch positio-
nierst. [ch weiss das bei Deiner Ebefrau
Marianne, die eine aktive SP-Frau ist,
und bei Eurem Sobn Yves, der eben fiir
die SP in den Ziircher Kantonsrat ge-
wiblt wurde. Aberich weiss das nicht so
genau bei Dir. Es kann janicht sein, dass
christliche Existenz uns zur politischen
Neutralitit verurteilt.

PdM: Als Studienleiter auf Boldern mein-
te ich, eine SP-Mitgliedschaft liage fiir
mich nicht drin. Ich bin dann einer klei-
nen Reformgruppe beim Landesring der
Unabhdngigen in Mannedorf beigetre-
ten. Wir haben auch einiges in Gemein-
derat und Schulpflege bewirkt. Der LdU
war nicht so festgefahren wie andere Par-
teien, sondern noch am ehesten «mani-
pulierbar». Ich bin dann aber sehr bald
wieder ausgetreten, weil ich mich tber-
fordert sah, wenn ich zugleich Kirchen-
reform und politische Reform betreiben
wollte. Selbst wenn ich seither in 9 von
10 Fallen fiir die SP gestimmt habe, wollte
ich der Partei nicht beitreten. Esist schon
wieder diese Hemmung, mich mit einer
Seite ganz zu identifizieren. Das mag nach

aussen einen schillernden Eindruck er-
wecken. Es geht mir nicht darum, dass
ich mich aus allem raushalten will, Aber
das Dazwischen-Steben ist zutiefst in mir
angelegt.

... 2ur Polizeiseelsorge

WS: Ich war immer wieder erstaunt, wie
Du «Zollner und Gerechte», Polizeiof-
fiziereund Polizeikritiker an einem Tisch
versammeln konntest. Hast Du den Ein-
druck, dass Du zwischen den Gegensat-
zen wirklich zu vermitteln vermochtest?
War das eine Art «Entfeindung»?
PAM: Entfeindung ist ein erster Schritt
auf dem Weg zu vertrauensbildenden
Massnahmen. Ein solcher Prozess
braucht viel Zeit und Geduld. Als ich
vom Bostadel wegging und Seelsorger
im Polizeigefingnis von Ziirich wurde,
habe ich bei der Stadtpolizei nachgefragt,
wie sie die eigenen Leute auswihle und
ausbilde. Nach langen Gesprichen hat
man es gewagt, mich 30 Polizeiaspi-
ranten «zum Frass vorzuwerfen». Aus
dieser ersten Probelektion wurden acht
Jahre intensiver Begleitung als Polizei-
seelsorger, der in der Ausbildung der an-
gehenden Polizeibeamten versuchte,
neue Menschen- und Gesellschaftsbilder
ins Gesprich zu bringen, im Wissen da-
rum, dass der Polizeibeamte eine negati-
ve Auswahl unter den Menschen trifft
und so Gefahr lduft, seine Vorurteile
immer aufs neue zu bestitigen. Das auf-
zubrechen, zu verhindern, dass Polizei-
beamte Rassisten und Zyniker werden,
war eine ganz spannende Aufgabe. Ich
bin 6fters auf nichtlichen Streifenwagen-
Patrouillen mitgefahren, um die Praxis
der Polizeibeamten hautnah zu erleben
und mit thnen besprechen zu kénnen.

WS: Ist es Dir gelungen, diese Vorurteile
innerbalb der Polizei abzubauen?

PdM: Sicher zum Teil. Ich war Projekti-
onsfliche fir alle Missstinde im Straf-
vollzug. «Was geht der Pfarrer Hind-
chen halten in die Zellen?» wurde ge-
fragt. Ich musste die Leute dariiber auf-

142



klaren, was es heisst, Gefangnisseelsor-
gerzu sein und wie man diese Obnmacht
aushalt. Wir hatten immer zwei Leitsat-
ze: «1. Ein Tater ist mehr als seine Tat.
2.Einen Tater verstehen heisst nicht seine
Tat billigen.» Ironie des Schicksals: Die
letzten beiden Personen, die ich im Poli-
zeigefiangnis besucht habe, waren zwei
Stadtpolizisten. Sie fragten mich, ob fir
sie Satz Nr. 1 gelte. Ich sagte ja, aber
auch Satz Nr. 2 treffe auf sie zu.

Ich kam natiirlich auch in Konflikt-
situationen wie bei der Lettenrdaumung
oder den unzumutbaren Bedingungen im
improvisierten Untergrundgefangnis Waid
fur Ausschaffungshiftlinge und dem
ebenfalls umstrittenen Provisorischen
Polizeigefangnis Propog. Ich war oft Go-
betweenvon den Drogenabhingigen und
Gefangenen bis zum Polizeikomman-
danten. Der Druck wurde unertriglich,
als Insassen im Propog die Zellen ange-
ziindet hatten und fast keinen Spazier-
gang mehr machen durften. Aber ich
wurde nie so sehr als «Herr Pfarrer» an-
gesprochen wie bei der Polizei. Ich war
akzeptiert als der Mann, der es wagte,
iber alle Dienstwege hinweg einzugrei-
fen und auf Missstinde hinzuweisen.

Reintegrationsprojekt fiir zuriick-
geschaffte Albaner

WS: Nach Deiner Pensionierung hast Du
Dich nicht in Dein wunderschénes Cha-
letin den Waadtlinder Voralpen zuriick-
gezogen, sondern ein Projekt fiir Alba-
ner entwickelt, die von der Schweiz in
ibr Heimatland zuriickgeschafft worden
waren. Kannst Du uns diese Pionier-
arbeit etwas vorstellen?

PdM: Nach meiner Pensionierung habe
ich einige Zeit gebraucht, um meine 18
Jahre Gefiangnisseelsorge zu verarbeiten,
auch all jene Situationen, in denen ich
meinem Amt nicht gerecht geworden bin,
namentlich bei jungen Albanern kurzvor
ihrer Ausschaffung. Sie sagten mir: «Al-
banien Scheissland, Du nicht kommen
nach Albanien.» Ich erwiderte: «Doch,
eines Tages werde ich kommen.»

So entschloss ich mich zu einer 10-
tagigen Rekognoszierungsreise in Alba-
nien mit einer Partnerorganisation des
HEKS in Tirana. Daraus entstand ein
Reintegrationsprojekt fiir nach Albani-
en Zuriickgeschaffte. Es ging darum, jun-
gen Albanern eine neunmonatige An-
lehre fur verschiedene handwerkliche Be-
rufe anzubieten, die von der Schweiz zu
60% subventioniert wurde. Sie mussten
nur einen Kleinbetrieb finden, der sie
aufnehmen wirde. Wir durften nach
Riicksprache mit einem anfanglich sehr
misstrauischen Chef der albanischen Po-
lizei auf dem Flugplatz Tirana die zu-
riickgeschafften Albaner zusammen mit
einem Team einheimischer Sozialarbei-
ter interviewen. Etwa die Halfte machte
mit. Auf die Frage, ob sie auch weggezo-
gen wiren, wenn sie in Albanien eine
berufliche Perspektive gehabt hitten,
sagten von den Interviewten 26 %: «Ich
wire geblieben», 29%: «bestimmt nicht»,
und 45%: «Ich muss es offenlassen».

Die Anfinge waren jedoch dusserst
schwierig. Die zuriickgeschafften Alba-
ner wollten es nicht wahrhaben, dass
die Schweiz wirklich bereit sei, ihnen in
ihrem Heimatland ganz konkret neue
Lebensperspektiven anzubieten. Wir
streuten Flugblitter in allen Cafés von
Tirana: «Keine Angst, das ist kein Pro-
jekt des Geheimdienstes. Versucht es
doch mit uns!» Heute haben tiber 435
Albaner in 17 Dorfern und Stadten in
Albanien unser Angebot angenommen,
und iiber 80% unserer Absolventen kén-
nen am gleichen Arbeitsort weiter-
beschaftigt werden.

Das ist zwar nur ein Tropfen auf ei-
nen heissen Stein. Aber ein Albaner mein-
te: «Du nicht sagen Tropfen auf einen
heissen Stein. Weisst Du, dass Mutter
Teresa Albanerin war? Weisst Du, dass
Mutter Teresa sagte: <Auch das Meer
besteht nur aus Tropfen:?»

WS: Als ich horte, dass Euch die Ziir-
cher Fremdenpolizei unterstiitze, hatte
ich ein gemischtes Gefiihl. Du hattest

143



da einmal mehr keine Beriihrungsingste.
PdM: Mir ging es ganz bewusst darum,
den Chef der Fremdenpolizei mit der Ein-
sicht zu konfrontieren, dass es nicht ge-
niigt, Menschen auszuschaffen, ohne ih-
nen eine Integrationshilfe in ihrer Hei-
mat anzubieten. Nach langen Diskussi-
onen hat die Fremdenpolizei dann im-
merhin 20 000 Franken an dieses Pro-
jekt bezahlt. Und ich habe mit einem
schelmischen Licheln dafiir gesorgt, dass
auch die Medien dariiber berichteten.
Es ging nicht ums Geld, sondern um die
Herausforderung an die Fremdenpolizei,
sich mit diesen Fragen auseinanderzu-
setzen. Es gibt immerhin den Art. 37 des
Strafgesetzbuches, der die Resozialisie-
rung von Tétern verlangt. Da 80% von
ihnen Ausldnder sind, will kaum jemand
etwas flr sie machen.

WS: Eure Pionierarbeit wird heute in-
ternational anerkannt, z.B. durch die In-
ternationale Qrganisation fiir Migrati-
on (IOM).

PdM: Auch Grossbritannien und die Be-
neluxstaaten sind daran, den eingereis-
ten Albanern Ausreisefristen zu setzen.
Sie haben von unserem Projekt gehort
und mochten etwas fiir ihr «schlechtes
Gewissen» tun. So sind wir die Anlauf-
stelle von IOM fiir ein Pilotprojekt ge-
worden. Madeleine Hirsch, die Verant-
wortliche des HEKS, hat es zudem fertig-
gebracht, auch die Entwicklungshilfe der
Evangelischen Kirche Deutschlands in
die Finanzierung der nichsten Projekt-
phase einzubeziehen.

Das politische Wachteramt von
Boldern

WS: Damit nicht genug, bist Du seit ei-
nem Jabr Prasident des Boldernvereins.
Was hat Dich motiviert, in dieser neuen
Funktion an Deine alte Wirkungsstitte
zuriickzukehren?

PdM: Auch nach meinem Weggang von
Boldern vor tiber 23 Jahren habe ich nie
aufgehort, Visionen zu haben. Als dann
die eher unerwartete Anfrage kam, ob

ich das Boldern-Prisidium tibernehmen
maochte, wurden diese Visionen reakti-
viert. Sie wollen Boldern innerhalb des
schweizerischen Protestantismus #eu
positionieren. Ich bin iiberzeugt, dass wir
Reformierten solche «Orte» brauchen.
Die einen sprechen von «lieux d’église»,
ich wiirde beifiigen: Orte, wo sich Men-
schen, Gruppen und Bewegungen inner-
halb und am Rande unserer Kirchen der
eigenen Verantwortung fiir die Welt neu
bewusst werden, wo sie zeichenhaft The-
men aufgreifen, die Greenpeace, Am-
nesty International und andere NGOs
nicht im gleichen Sinn, d.h. in einer bib-
lisch-theologischen Tradition, aufzugrei-
fen im Stande sind.

WS: Reinbild Traitler hat in ihrem Ab-
schiedsgespriach (NW 1/03) von einem
«Harmonisierungssog» gesprochen, der
zu den Schattenseiten der Schweiz geh6-
reund dem sich auch Boldern nur schwer
entziehen konne. Wie positionierst Du
Boldern politisch und kirchlich?

PdM: Wenn Boldern esin Zukunft wieder
vermehrt wagt, ein gesellschaftspoli-
tisches Wachteramt wahrzunehmen, so
ist das nur stellvertretend fiir die Institu-
tion Kirche moglich, Das setzt voraus,
dass Boldern sich mit seinem kirchlichen
Hinterland vernetzt und sich auch in kri-
tischer Solidaritdt mit der Kirche identi-
fiziert. Nur so kann Boldern Themen
aufgreifen, die sich von irgendeiner
andern Gruppe oder Partei unterschei-
den. Wenn es Boldern dariiber hinaus
gelingen sollte, eine sozial engagierte Spi-
ritualitdt neu zu entdecken, wiirde die
ganze Ausrichtung von Boldern in der
Offentlichkeit wieder vermehrt an
Glaubwiirdigkeit gewinnen. Der dialo-
gische Diskurs, der sich nicht einfach
damit begniigt, herrschende Zustande zu
denunzieren, sondern sich auch an der
Losung gesellschaftlicher Probleme be-
teiligt, und dies auf der Grundlage eines
befreienden Evangeliums, ist und bleibt
nach wie vor das Ziel einer 6kumenisch
verankerten Akademiearbeit. °

144



	NW-Gespräch von Willy Spieler mit Patrice de Mestral : ich habe nie aufgehört, Visionen zu haben

