
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 97 (2003)

Heft: 3

Rubrik: Kolumne : das Lachen des François Rabelais

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


yy;

msm?

Fredi Lerch

Das Lachen des
Francois Rabelais

In den ersten Märztagen feiern die
Ahnungslosen landauf, landab Fasnacht.
Einen Monat später, am 9. April, wird
sich zum 450-sten Mal der Todestag
jenes Schriftstellers jähren, der in seinen

vier Romanen über den Riesen Pantagruel

und dessen Vater Gargantua der
karnevalesken Lachkultur ein unsterbliches

Denkmal gesetzt hat: François
Rabelais (1494-1553).

Ja, die freundeidgenössische
Fasnacht: Lärmende Guggenmusiken und
paradierende Cliquen, grelle Göiggel,
konfettischmeissende Gofen, holprige
Schnitzelbänke, Maskenbälle voller
Bratwurstdampfund Bierleichen: bieder,
plump und gut gemeint. Der masslose
Exzess und der anarchische Aufruhr ist
nicht einmal mehr eine vergessene
Erinnerung. Ist Fasnacht heute mehr als ein
unverstandenes Plagiat auf eine

untergegangene Zeit?
In seinem Buch über «Rabelais und

seine Welt» hat der russische Sprach- und
Literaturtheoretiker Michail Bachtin
(1895-1975) Rabelais'Romane ais

Höhepunkt der karnevalesken Volkskultur
beschrieben: «Das Volk hat
jahrtausendelang die Rechte und Freiheiten der
festlichen Lachmotive genutzt, um seine

grundsätzliche Kritik, seinen Unglauben
gegenüber der offiziellen Wahrheit und
seine besten Sehnsüchte und Bestrebun¬

gen in ihnen auszudrücken. » Ein zentrales

Charakteristikum dieser Volkskultur
fasst Bachtin im Begriff der «Ambivalenz»

zusammen: Ambivalenz mache die

Wörter «zweitonig» und erlaube es «dem

lachenden Volk, das ganz und gar nicht
an der Stabilisierung der existierenden

Ordnung und des herrschenden
Weltbildes (der offiziellen Wahrheit) interessiert»

sei, «die heitere Relativität all
ihrer begrenzten Klassenwahrheiten zu
fassen».

In dieser Volkskultur, schliesst Bachtin,

sei im «einzigartigen Weltgefühl des

Karnevals» jeweils das «Ideal-Utopische
und das Reale» zusammengefallen,
gerade weil ihr «die pure Verneinung
völlig fremd» gewesen sei. Die
volkskulturelle Ambivalenz war gleichzeitig
herrschaftsfeindlich und menschenfreundlich

-widerständig zwar, aber
aufständisch nur im Ausnahmefall. «Sieht

man genauer hin», schreibt der Historiker

Norbert Schindler in einem Aufsatz,
«so entdeckt man, dass diese Aufstände

nur die Spitzen eines Eisbergs waren,
eingebettet in einem Meer latenter Wider-
ständigkeiten, notorischer Unangepasst-
heit und ungebeugten Eigensinns.»
Widerständigkeit sei weniger aus einer
bewussten Oppositionshaltung als aus
den Spielräumen entstanden, «die der

Volkskultur angesichts des vergleichsweise

immer noch geringen
Vergesellschaftungsgrads der frühzeitlichen
Sozialordnung von den Herrschaftsinstanzen»

zugebilligt werden müssten.
Aus der «Ambivalenz» der Karnevalsrede

ergibt sich auch eine motivische
Vorliebe für die Umkehrung von Unten
und Oben, für das parodistische «Auf-
den-Kopf-Stellen». Diese «verkehrte
Welt» ist ein häufig erwähnter Topos
des mittelalterlichen Denkens. In einem
Aufsatz über «Reformation, Karneval
und <verkehrte Welt> » verweist der
Historiker Bob Scribner auf die Rolle der

Jugend in dieser Welt. Diese habe darin
bestanden, «die Werte der vorangegangenen

Generation umzukehren; im Spiel

96



wurde die irdische Welt auf den Kopf
gestellt, und das Rebellionsritual drehte
die Strukturen von Hierarchie und
Herrschaft um».

Diese «verkehrte Welt», die den König

zum Narren machte, indem sie den

Narren zum König erhob, war den
Obrigkeiten, so der Historiker Peter Burke,
vor allem anderen «Chaos, Unordnung
und Misswirtschaft» und ein «Versuch,
die Welt umzustülpen». Entsprechend
reagierten sie - zum Beispiel mit
Sittengerichtsentscheiden und -mandaten, mit
denen sie, so die Historikerin Elisabeth
Ryter, «die zentralen Elemente der
Festkultur, so etwa das Essen und Trinken,
das Tanzen und Spielen» zu reglementieren

und einzuschränken versuchten.
In einer Berner «Chorgerichts Satzung»
von 1661 heisst es zum Beispiel: «Wir
verbieten auch, dass New-Jahr,
Fassnacht und Wey-nacht singen und
schreyen... wie auch die Heydnischen
Fassnacht-fewr, Fassnacht-butzer
Larventragende, fl.), Mum-mereyen, und
dergleichen Unwäsen, so zu Unruh und
Beschwerd eingezogener Ehrbarer
Leuthen, verübt wird... » Die historische
Karnevalskultur bedeutete also auch
soziale Unrast auf der einen und
obrigkeitliche Unterdrückung auf der anderen

Seite.

So gesehen ist die heutige Fasnacht
wirklich ein Plagiataufeine untergegangene

Kultur: Zwar sind heute die Masken

raffinierter, die Kostüme prächtiger
und die Guggenmusik lauter als ehedem.
Aber sind die Farben der Kostüme nicht
im Hinblick auf den Fernsehauftritt
ausgewählt? Glänzen die Trompeten und
Posaunen nicht so goldig wie jene im
Symphonieorchester? Sind die Pointen
der Schnitzelbänke nicht so bemühend

mehrheitsfähig wie Satire in Forumsmedien?

Kaum nehmen die Maskierten
ihre Larve vom Gesicht, um an den
Weisswein zu kommen, sieht man die

Angst in ihren Augen: Sie fürchten nichts
mehr, als dass sich die verkehrte Welt,
die sie simulieren, wirklich verändern

könnte. Alle wissen: Besser kommt es

nicht mehr. Beschwor Rabelais' Karneval

eine bessere Welt, so beschwört die
heutige Fasnacht die Unveränderbarkeit
der real existierenden.

Es gibt keine kirchliche und weltliche
Hochkultur mehr, gegen die Rabelais das

Karnevalslachen der Volkskultur inszeniert

hat. Es gibt auch keine proletarische

Kultur mehr, die die versöhnliche
Ambivalenz durch den unversöhnlichen
Antagonismus der Klassen ersetzte (und
im 19. und 20. Jahrhundert häufiger
behauptet als gelebt wurde). Heute ist
Kultur weder ambivalent noch
antagonistisch, sondern homogen - trotz aller
kulturindustriellen Diversifizierungen
nach Codes und Vorlieben, wie sie der
Markt verlangt. Die Kultur unserer
Breitengrade, die man sich bisher in irgendeiner

Weise bipolar gedacht hat, ist
monopolar geworden.

Wie der Ökonom Res Strehle Anfang
der neunziger Jahre in verschiedenen
Aufsätzen «Anzeichen einer differenzierten

militärischen und wirtschaftlichen
Strategie» zur «Zonierung» der Welt
auszumachen geglaubt hat, gibt es mit
der Homogenisierung auch ein solches
Anzeichen im Bereich des Kulturellen.
Die kulturelle Bipolarität ist zerbrochen,
weil verschiedene Aspekte von Kultur
«zoniert» worden sind. In den
hochindustrialisierten Ländern leben wir in
der Zone einergestifteten Einheitskultur
von und für radikalliberale Gutmenschen.

Abgesehen von seltenen Nischen
haben identitätsstiftende Impulse «von
unten» nur noch in anderen Zonen eine
Chance: dort, wo «unsere» Kultur noch
nicht derart flächendeckend vermarktet
wird. So gesehen verweist Norbert
Schindler nicht nur auf einen zeitlichen,
sondern auch auf einen räumlichen
Bruch, wenn er schreibt: «Wir, die Kinder

des Reichtums, wissen nichts mehr
von der Virtuosität, die sich der Knappheit

der Mittel verdankt.» •

97


	Kolumne : das Lachen des François Rabelais

