
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 97 (2003)

Heft: 3

Rubrik: Zeichen der Zeit : 40 Jahre "Pacem in terris"

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

40 Jahre
«Pacem in terris»

« Der arme Papst Johannes hört nicht die

CDU, er ist nicht Müllers Esel, er will
nicht Müllers Kuh.» Es war eine gute
Zeit für die katholische Kirche, als ein
Schriftsteller wie Heinrich Böll dem Papst
die Referenz erweisen konnte. Bölls
Clown, der vor dem Bonner Bahnhof zu
diesem Abgesang auf den Milieukatholizismus

der deutschen Nachkriegsgesellschaft

ansetzt, sieht inJohannes XXIII.
ein Kontrastprogramm zur autoritären
Kirche der vorhergehenden Pius-Päpste.
Der Roman «Ansichten eines Clowns»
ist im selben Jahr wie die Enzyklika
«Pacem in Terris» erschienen, die das

Datum vom 11. April 1963 trägt. Mit
ihrem offenen Humanismus setzte sich
diese Enzyklika in Gegensatz zur
freiheitsfeindlichen Staats- und
Gesellschaftslehre der früheren Päpste. Anstatt
abgegriffene Formeln der Schultheologie
zu wiederholen, suchte Johannes die
«Zeichen der Zeit» zu deuten und das

längst fällige «Aggiornamento» seiner
Kirche in die Wege zu leiten. Erstmals,
wenn auch mit 200j ähriger Verspätung,
anerkannte ein Papst die Errungenschaften

der Französischen Revolution,
insbesondere das Recht auf Religionsfreiheit.

Ein Pfingstwunder schien sich

zu ereignen, der Geist für einmal auch

im Vatikan zu wehen. «Ein Papst, der

Christ ist», das war die «Sensation», die

Hans Küng in einem schönen Abschnitt
seiner Biographie «Erkämpfte Freiheit»
schildert. Es wäre eine gute Zeit für die
katholische Kleruskirche geblieben,
wennsieden Christen auf dem Stuhl Petri
wirklich gehört und dem Volk Gottes
Platz gemacht hätte.

Die Lektüre der «Zeichen der Zeit»
oder Das Ende des Triumphalismus
Erstmals wurde ein Rundschreiben des

Papstes «an alle Menschen guten
Willens» adressiert. Das war keine neue
Floskel, sondern die neue Wertschätzung
für einen politischen Humanismus, der

an keine Taufscheine und religiösen
Bekenntnisse gebunden ist. Es war auch
eine Absage an eine kirchliche Staatsund

Gesellschaftslehre, die vorgab, im
ausschliesslichen Besitz der «Wahrheit»
zu sein. «Gutes und Anerkennenswertes»

sah der «Papa buono» selbst in

Bewegungen, die sich auf eine andere
Weltanschauung stützten (Nr. 159). Die
Kommunistische Partei Italiens dankte
es ihm mit dem Versand von Zehntausenden

von Exemplaren der Enzyklika -
und erhielt am 28. April 1963 mehr als

einen Viertel der Wählerstimmen.
Die « Zeichen der Zeit», die Johannes

XXIII. in verschiedenen Abschnitten zu
deuten versucht, stehen unter keinem
klerikalen oder auch nur «christlichen»
Vorzeichen. Er nimmt sie überall dort
wahr, wo die soziale Gerechtigkeit sich
durchzusetzen beginnt: im sozialen
Aufstieg der Arbeiterklasse, in der Stellung
der Frau im öffentlichen Leben, in der

Emanzipation der Völker der Dritten
Welt, in der Universalisierung der
Menschenrechte und in der herausragenden
Bedeutung der UNO, durch die sich die

Völkergemeinschaft ein Organ für Frieden

und Gerechtigkeit gegeben hat.

Johannes XXIII. verweist samt und
sonders auf historische Bewegungen, die
ausserhalb, ja gegen den Willen der

offiziellen Kirche entstanden sind. Die
Arbeiterklasse hätte sich nach den

Vorstellungen der vorangehenden Päpste gar

88



nicht emanzipieren, ja nicht einmal als
«Klasse» verstehen dürfen. Aber auch
die Emanzipation der Frau im öffentlichen

Leben war gewiss nicht eine
vordringliche Forderung der kirchlichen
Hierarchie, ist es noch lange nicht in der
Kirche selbst. Was die Emanzipation der
Dritten Welt anlangt, hatte die katholische

Moraltheologie noch bis zur ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts nach
Rechtfertigungen für die Zwangsarbeit in den
«christlichen» Kolonien gesucht. Und
wenn Johannes XXIII die Universalisierung

der Menschenrechte als «Zeichen
der Zeit» begrüsste, dann wusste er, dass

die Kirche bis zu seinem Pontifikat nicht
bereit war, sich mit den Freiheitsrechten
der Französischen Revolution und der

Aufklärung auszusöhnen. Gemäss diesen

«Zeichen der Zeit» ist das Reich
Gottes in den Befreiungsbewegungen der
letzten beiden Jahrhunderte weit
wirksamer gewesen als in der Kirche.

Die Bedeutung der «Zeichen der Zeit»
im Denken des Konzilspapstes liegt in
einem historischen Verständnis von
Offenbarung, die nicht ein für allemal
gegeben ist, sondern sich immer wieder
neu ereignet. Zeichen der Zeit sind Spuren

Gottes in Geschichte und Gegenwart,
Anhaltspunkte für das Werden seines
Reichs unter den Menschen, auch unter
jenen, die nicht an Gott glauben, diesen
Glauben oft gerade wegen der wenig
glaubwürdigen Praxis der Gläubigen und
ihrer Kirchen nicht teilen können.

Dass dieser neue Denkansatz noch
alles andere als selbstverständlich ist, hat
das Ratzinger-Pamphlet «Dominus
Jesus» gezeigt, das einerseits unhistorisch
von einem «vollständigen und endgültigen

Charakter der Offenbarung Jesu
Christi» ausgeht und anderseits nicht
akzeptieren will, dass Gott bei den

Nichtgläubigen sein und bei den Gläubigen
nicht sein kann. Würde die Kirche auf
den Konzilspapst hören, dann könnte
sie sich und uns diesen abstossenden,
zutiefst unchristlichen Triumphalismus
ersparen.

Die Anerkennung der Religionsfreiheit
oder Das Ende der «Unfehlbarkeit»

Bis zu Johannes XXIII. und dem Konzil
wollte das kirchliche Lehramt seinen

Ausschliesslichkeitsanspruch auch noch

von Staates wegen durchsetzen. Im
«Syllabus» des Jahres 1864 hatte Pius IX.
diejenigen verurteilt, die sich weigerten,
«die katholische Religion als einzige
Religion eines Staatswesens anzuerkennen,

unter Ausschluss aller übrigen Arten

von Gottesverehrung». Und noch der
letzte Pius-Papst meinte in seiner
«Toleranz-Ansprache» von 1953: «Was nicht
der Wahrheit und dem Sittengesetz
entspricht, hat objektiv kein Recht auf
Dasein, Propaganda und Aktion.» Die
Menschenrechte fanden in diesem
totalitären Denken keinen Platz. Ein so
zentrales Grundrecht wie dasjenige auf die
freie Religionsausübung, auf die
Gewissensfreiheit überhaupt, galt lange als

«monstrum» (Pius VI.), als «deliramen-
tum» und «pestilentissimus error» (Gregor

XVI.).
Anders Johannes XXIII. Indem er in

den Menschenrechten, allen voran in der

Religionsfreiheit (Nr. 14), ein «Zeichen
der Zeit» erkennt, widerruft er die
lehramtliche Position der früheren Päpste.
Nichtmehrdie «Wahrheit» hatein «Recht
auf Dasein», sondern die menschliche
Person mit ihrem religiösen und
ethischen Gewissen. Der Papst wurde damit
auch zum Bahnbrecher der Konzils-Erklärung

über die Religionsfreiheit, die
dieses Grundrecht als «in der Würde der
menschlichen Person» verankert ansah.

Gegen die Anerkennung der
Religionsfreiheit wurde damals aus Kreisen der
Kurie und später von Lefebvre und seiner

«Priesterbruderschaft St. Pius X.»
argumentiert, die Kirche dürfe nicht die
lehramtliche Position der früheren Päpste
widerrufen, sonst müsste sie zugeben,
dass der Heilige Geist in dieser Frage
nicht den Päpsten, sondern dem politischen

Liberalismus und den ihm folgenden

reformierten Kirchen beigestanden

89



hätte. FürJohannes XXIII. und das Konzil

waren Wahrheit und Redlichkeit
wichtiger als dieses Autoritätsargument.
Sie desavouierten das alte Lehramt und
überführten es der Fehlbarkeit in einer
für die Menschheit zentralen Frage.

Dem Nachfolger des «guten Papstes»
fehlte dieser Mut, als er in der Enzyklika
«Humanae Vitae» 1967 das Verbot der
«künstlichen Empfängnisverhütung»
bekräftigte. Er tat es wider besseres Wissen,

aus einer unevangelischen und
unökumenischen Angst um die Autorität
des Lehramtes. Paul VI. hätte sonst
ebenfalls zugeben müssen, dass der Heilige

Geist unter den Pius-Päpsten das

Lehramt nicht vor einem solchen Irrtum
bewahrte - sehr im Gegensatz zu den

protestantischen Kirchen. Leider wollte
er nicht an das Lob der Gewissensfreiheit

in «Pacem in Terris» (Nr. 48)
anknüpfen: «Weil alle Menschen in der
natürlichen Würde unter sich gleich sind,
besitzt keiner von ihnen die Macht,
einen anderen innerlich zu einem Tun zu
bestimmen. Gott allein kann das tun, der

ja als einziger die geheimen Ratschlüsse
des Herzens durchforscht und richtet.»

Der heutige Papst hatte die Religionsfreiheit

zur Zeit des Konzils mit dem

opportunistischen Argument begründet,
dass sie sich «in Polen sehr nützlich
gegen den Kommunismus» erweisen würde.

Jetzt, wo der Kommunismus keine
Gefahr mehr ist, spricht er gleichzeitig
mit Johannes XXIII. auch Pius IX.
(1846-1878) selig, der von den modernen

Freiheitsrechten nichts wissen wollte.

Ehrlicher wäre gewesen, er hätte nur
den Syllabus-Papst selig gesprochen.
«Der Papst, der Christ war», bedarf
keiner Selig- oder gar Heiligsprechung,
schon gar nicht durch einen Papst und
eine Kurie, die ihn verleugnen.

Die Überwindung des globalen
Kapitalismus als Voraussetzung des
Friedens
«Fehlt die Gerechtigkeit, was sind dann
die Reiche anderes als grosse Räuber¬

banden?» Mit diesem heute wieder
aktuellen Augustinus-Zitat bezeichnete
«Pacem in Terris» (Nr. 92) die soziale

Gerechtigkeit als Voraussetzung des

Friedens, sowohl des sozialen Friedens
im Innern eines Staates als auch des

Weltfriedens. Das «universale Gemeinwohl»
verlange eine «universale politische
Gewalt», dank der die Staaten, aber auch
die einzelnen Menschen und die sozialen

Gruppen «in grösserer Sicherheit ihre
Angelegenheiten erledigen, ihre Pflichten

erfüllen und ihre Rechte ausüben
können» (Nr. 141). Nichts von ruinösem
Standortwettbewerb zulasten der Ärmsten.

Im Gegenteil: Höher entwickelte
Staaten sollen «jenen Völkern, deren
wirtschaftliche Entwicklung sich noch im
Aufbau befindet, alle nur mögliche Hilfe
leisten» (Nr. 121) und sich hüten, «eine

Vorherrschaft auszuüben» (Nr. 125).
Der Mensch kommt für «Pacem in

Terris» vor dem Kapital und vor dem
Staat. Der Papst hielt es «für angebracht,
dass, soweit möglich, das Kapital die

Arbeit suche, nicht aber die Arbeit das

Kapital» (Nr. 102). Im übrigen gehöre
es «zu den Rechten der menschlichen
Person, sich in diejenige Staatsgemeinschaft

zu begeben, in der man hofft,
besser für sich und die eigenen Angehörigen

sorgen zu können» (Nr. 106).
«Pacem in Terris» verlangte nicht

mehr und nicht weniger als den Abschied

von jenen kapitalistischen Mechanismen

- mitsamt ihren fremdenfeindlichen
Konsequenzen -, die heute wieder die

Voraussetzung neuer Kriege schaffen. Es

genügt eben nicht, wenn der noch
amtierende Papst sich gegen einen Irakkrieg
ausspricht und es versäumt, die Friedlosigkeit

zu benennen, die vom ausbeuterischen

Wirtschafts- und Zivilisations-
modell - genannt «Way of Life» - der
verbliebenen kapitalistischen Supermacht

ausgeht.
«Der arme Papst Johannes» wird

nicht gehört. Er hätte Besseres verdient
als das, was in Kirche und Welt nach
ihm gekommen ist. •

90


	Zeichen der Zeit : 40 Jahre "Pacem in terris"

