Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 97 (2003)
Heft: 3
Rubrik: Zeichen der Zeit : 40 Jahre "Pacem in terris"

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

40 Jahre
«Pacem in terris»

«Der arme Papst Johannes hort nicht die
CDU, er ist nicht Miillers Esel, er will
nicht Miillers Kuh.» Es war eine gute
Zeit fiir die katholische Kirche, als ein
Schriftsteller wie Heinrich Boll dem Papst
die Referenz erweisen konnte. Bolls
Clown, der vor dem Bonner Bahnhof zu
diesem Abgesang auf den Milieukatho-
lizismus der deutschen Nachkriegsge-
sellschaft ansetzt, sieht in Johannes XXIII.
ein Kontrastprogramm zur autoritiren
Kirche der vorhergehenden Pius-Papste.
Der Roman «Ansichten eines Clowns»
ist im selben Jahr wie die Enzyklika
«Pacem in Terris» erschienen, die das
Datum vom 11. April 1963 tragt. Mit
ihrem offenen Humanismus setzte sich
diese Enzyklika in Gegensatz zur frei-
heitsfeindlichen Staats- und Gesell-
schaftslehre der fritheren Papste. Anstatt
abgegriffene Formeln der Schultheologie
zu wiederholen, suchte Johannes die
«Zeichen der Zeit» zu deuten und das
lingst fallige «Aggiornamento» seiner
Kirche in die Wege zu leiten. Erstmals,
wenn auch mit 200jdhriger Verspitung,
anerkannte ein Papst die Errungenschaf-
ten der Franzosischen Revolution,
insbesondere das Recht auf Religions-
freiheit. Ein Pfingstwunder schien sich
zu ereignen, der Geist fiir einmal auch
im Vatikan zu wehen. «Ein Papst, der
Christ ist», das war die «Sensation», die

Hans Kiing in einem schonen Abschnitt
seiner Biographie «Erkdmpfte Freiheit»
schildert. Es wire eine gute Zeit fiir die
katholische Kleruskirche geblieben,
wenn sie den Christen auf dem Stuhl Petri
wirklich gehort und dem Volk Gottes
Platz gemacht hitte.

Die Lektiire der «Zeichen der Zeit»
oder Das Ende des Triumphalismus
Erstmals wurde ein Rundschreiben des
Papstes «an alle Menschen guten Wil-
lens» adressiert. Das war keine neue
Floskel, sondern die neue Wertschitzung

~ fiir einen politischen Humanismus, der

an keine Taufscheine und religiosen Be-
kenntnisse gebunden ist. Es war auch
eine Absage an eine kirchliche Staats-
und Gesellschaftslehre, die vorgab, im
ausschliesslichen Besitz der « Wahrheit»
zu sein. «Gutes und Anerkennenswer-
tes» sah der «Papa buono» selbst in Be-
wegungen, die sich auf eine andere Welt-
anschauung stiitzten (Nr. 159). Die
Kommunistische Partei Italiens dankte
es ihm mit dem Versand von Zehntau-
senden von Exemplaren der Enzyklika -
und erhielt am 28. April 1963 mehr als
einen Viertel der Wihlerstimmen.

Die «Zeichen der Zeit», die Johannes
XXIIL. in verschiedenen Abschnitten zu
deuten versucht, stehen unter keinem
klerikalen oder auch nur «christlichen»
Vorzeichen. Er nimmt sie uiberall dort
wahr, wo die soziale Gerechtigkeit sich
durchzusetzen beginnt: im sozialen Auf-
stieg der Arbeiterklasse, in der Stellung
der Frau im offentlichen Leben, in der
Emanzipation der Volker der Dritten
Welt, in der Universalisierung der Men-
schenrechte und in der herausragenden
Bedeutung der UNO, durch die sich die
Volkergemeinschaft ein Organ fur Frie-
den und Gerechtigkeit gegeben hat.

Johannes XXIII. verweist samt und
sonders auf historische Bewegungen, die
ausserhalb, ja gegen den Willen der of-
fiziellen Kirche entstanden sind. Die
Arbeiterklasse hitte sich nach den Vor-
stellungen der vorangehenden Papste gar

88



nicht emanzipieren, ja nicht einmal als
«Klasse» verstehen diirfen. Aber auch
die Emanzipation der Frau im offentli-
chen Leben war gewiss nicht eine vor-
dringliche Forderung der kirchlichen
Hierarchie, ist es noch lange nicht in der
Kirche selbst. Was die Emanzipation der
Dritten Welt anlangt, hatte die katholi-
sche Moraltheologie noch bis zur ersten
Halfte des 20. Jahrhunderts nach Recht-
fertigungen fiir die Zwangsarbeit in den
«christlichen» Kolonien gesucht. Und
wenn Johannes XXIII die Universali-
sierung der Menschenrechte als «Zeichen
der Zeit» begriisste, dann wusste er, dass
die Kirche bis zu seinem Pontifikat nicht
bereit war, sich mit den Freiheitsrechten
der Franzosischen Revolution und der
Aufklirung auszusdhnen. Gemaiss die-
sen «Zeichen der Zeit» ist das Reich
Gottes in den Befreiungsbewegungen der
letzten beiden Jahrhunderte weit wirk-
samer gewesen als in der Kirche.

Die Bedeutung der «Zeichen der Zeit»
im Denken des Konzilspapstes liegt in
einem historischen Verstindnis von
Offenbarung, die nicht ein fir allemal
gegeben ist, sondern sich immer wieder
neu ereignet. Zeichen der Zeit sind Spu-
ren Gottes in Geschichte und Gegenwart,
Anhaltspunkte fiur das Werden seines
Reichs unter den Menschen, auch unter
jenen, die nicht an Gott glauben, diesen
Glauben oft gerade wegen der wenig
glaubwiirdigen Praxis der Glaubigen und
ihrer Kirchen nicht teilen kénnen.

Dass dieser neue Denkansatz noch
alles andere als selbstverstandlich ist, hat
das Ratzinger-Pamphlet «Dominus [e-
sus» gezeigt, das einerseits unhistorisch
von einem «vollstindigen und endgulti-
gen Charakter der Offenbarung Jesu
Christi» ausgeht und anderseits nicht
akzeptieren will, dass Gott bei den Nicht-
gldubigen sein und bei den Glaubigen
nicht sein kann. Wiirde die Kirche auf
den Konzilspapst horen, dann koénnte
sie sich und uns diesen abstossenden,
zutiefst unchristlichen Triumphalismus
ersparen.

Die Anerkennung der Religionsfrei-
heit oder Das Ende der «Unfehlbar-
keit»

Bis zu Johannes XXIII. und dem Konzil
wollte das kirchliche Lehramt seinen
Ausschliesslichkeitsanspruch auch noch
von Staates wegen durchsetzen. Im «Syl-
labus» des Jahres 1864 hatte Pius IX.
diejenigen verurteilt, die sich weigerten,
«die katholische Religion als einzige
Religion eines Staatswesens anzuerken-
nen, unter Ausschluss aller {ibrigen Ar-
ten von Gottesverehrung». Und noch der
letzte Pius-Papst meinte in seiner «Tole-
ranz-Ansprache» von 1953: «Was nicht
der Wahrheit und dem Sittengesetz ent-
spricht, hat objektiv kein Recht auf
Dasein, Propaganda und Aktion.» Die
Menschenrechte fanden in diesem tota-
litiren Denken keinen Platz. Ein so zen-
trales Grundrecht wie dasjenige auf die
freie Religionsausiibung, auf die Gewis-
sensfreiheit iiberhaupt, galt lange als
«monstrum» (Pius VI.), als «deliramen-
tum» und «pestilentissimus error» (Gre-
gor XVL).

Anders Johannes XXIII. Indem er in
den Menschenrechten, allen voran in der
Religionsfreibeit (Nr. 14), ein «Zeichen
der Zeit» erkennt, widerruft er die lehr-
amtliche Position der fritheren Pipste.
Nicht mehr die « Wahrheit» hat ein «Recht
auf Dasein», sondern die menschliche
Person mit ihrem religiosen und ethi-
schen Gewissen. Der Papst wurde damit
auch zum Bahnbrecher der Konzils-Er-
klarung uber die Religionsfreiheit, die
dieses Grundrecht als «in der Wiirde der
menschlichen Person» verankert ansah.

Gegen die Anerkennung der Religi-
onsfreiheit wurde damals aus Kreisen der
Kurie und spater von Lefebvre und sei-
ner «Priesterbruderschaft St. Pius X.»
argumentiert, die Kirche diirfe nicht die
lehramtliche Position der fritheren Papste
widerrufen, sonst miisste sie zugeben,
dass der Heilige Geist in dieser Frage
nicht den Pipsten, sondern dem politi-
schen Liberalismus und den ihm folgen-
den reformierten Kirchen beigestanden

89



hitte. Fiir Johannes XXIII. und das Kon-
zil waren Wahrheit und Redlichkeit
wichtiger als dieses Autorititsargument.
Sie desavouierten das alte Lehramt und
tiberfithrten es der Fehlbarkeit in einer
fiir die Menschheit zentralen Frage.

Dem Nachfolger des «guten Papstes»
fehlte dieser Mut, alserin der Enzyklika
«Humanae Vitae» 1967 das Verbot der
«kiinstlichen Empfingnisverhiitung» be-
kriftigte. Er tat es wider besseres Wis-
sen, aus einer unevangelischen und un-
okumenischen Angst um die Autoritit
des Lehramtes. Paul VI. hitte sonst
ebenfalls zugeben miissen, dass der Hei-
lige Geist unter den Pius-Pipsten das
Lehramt nicht vor einem solchen Irrtum
bewahrte - sehr im Gegensatz zu den
protestantischen Kirchen. Leider wollte
er nicht an das Lob der Gewissensfrei-
heit in «Pacem in Terris» (Nr. 48) an-
kntipfen: «Weil alle Menschen in der na-
turlichen Wiirde unter sich gleich sind,
besitzt keiner von ihnen die Macht, ei-
nen anderen innerlich zu einem Tun zu
bestimmen. Gott allein kann das tun, der
ja als einziger die geheimen Ratschliisse
des Herzens durchforscht und richtet.»

Der heutige Papst hatte die Religions-
freiheit zur Zeit des Konzils mit dem
opportunistischen Argument begriindet,
dass sie sich «in Polen sehr niitzlich ge-
gen den Kommunismus» erweisen wiir-
de. Jetzt, wo der Kommunismus keine
Gefahr mehr ist, spricht er gleichzeitig
mit Johannes XXIII. auch Pius IX.
(1846-1878) selig, der von den moder-
nen Freiheitsrechten nichts wissen woll-
te. Ehrlicher wire gewesen, er hitte nur
den Syllabus-Papst selig gesprochen.
«Der Papst, der Christ war», bedarf
keiner Selig- oder gar Heiligsprechung,
schon gar nicht durch einen Papst und
eine Kurie, die ihn verleugnen.

Die Uberwindung des globalen
Kapitalismus als Voraussetzung des
Friedens

«Fehlt die Gerechtigkeit, was sind dann
die Reiche anderes als grosse Riuber-

banden?» Mit diesem heute wieder ak-
tuellen Augustinus-Zitat bezeichnete
«Pacem in Terris» (Nr. 92) die soziale
Gerechtigkeit als Voraussetzung des
Friedens, sowohl des sozialen Friedens
im Innern eines Staates als auch des Welt-
friedens. Das «universale Gemeinwohl»
verlange eine «universale politische Ge-
walt», dank der die Staaten, aber auch
die einzelnen Menschen und die sozia-
len Gruppen «in grosserer Sicherheit ihre
Angelegenheiten erledigen, ihre Pflich-
ten erfiillen und ihre Rechte ausiiben kon-
nen» (Nr. 141). Nichts von ruindsem
Standortwettbewerb zulasten der Arms-
ten. Im Gegenteil: Hoher entwickelte
Staaten sollen «jenen Volkern, deren
wirtschaftliche Entwicklung sich noch im
Aufbau befindet, alle nur mogliche Hilfe
leisten» (Nr. 121) und sich hiiten, «eine
Vorherrschaft auszuiiben» (Nr. 125).

Der Mensch kommt fir «Pacem in
Terris» vor dem Kapital und vor dem
Staat. Der Papst hielt es «fiir angebracht,
dass, soweit moglich, das Kapital die
Arbeit suche, nicht aber die Arbeit das
Kapital» (Nr. 102). Im brigen gehore
es «zu den Rechten der menschlichen
Person, sich in diejenige Staatsgemein-
schaft zu begeben, in der man hofft,
besser fiir sich und die eigenen Angeho-
rigen sorgen zu konnen» (Nr. 106).

«Pacem in Terris» verlangte nicht
mehr und nicht weniger als den Abschied
von jenen kapitalistischen Mechanismen
— mitsamt ihren fremdenfeindlichen
Konsequenzen —, die heute wieder die
Voraussetzung neuer Kriege schaffen. Es
geniigt eben nicht, wenn der noch am-
tierende Papstsich gegen einen Irakkrieg
ausspricht und es versaumt, die Friedlo-
sigkeit zu benennen, die vom ausbeute-
rischen Wirtschafts- und Zivilisations-
modell — genannt «Way of Life» — der
verbliebenen kapitalistischen Super-
macht ausgeht.

«Der arme Papst Johannes» wird
nicht gehort. Er hitte Besseres verdient
als das, was in Kirche und Welt nach
ihm gekommen ist. °

90



	Zeichen der Zeit : 40 Jahre "Pacem in terris"

