
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 97 (2003)

Heft: 3

Artikel: Antworten auf die Globalisierung - Herausforderungen für eine Kultur
des Friedens

Autor: Raiser, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konrad Raiser

Antworten auf die

Globalisierung - Heraus

forderungen für eine
Kultur des Friedens

«Dem Verständnis und der Praxis menschlichen
Zusammenlebens, wonach Leben unvermeidlich ein Kampf ist, in
dem letztlich die Stärkeren gewinnen, muss eine alternative
Kultur und ein anderes Ethos entgegengesetzt werden, in
deren Mittelpunkt das Leben in Beziehung steht», sagt
Konrad Raiser in diesem Referat, das er am 9. Januar 2003
im Berner Münster gehalten und den Neuen Wegen für die

(unwesentlich gekürzte) Veröffentlichung zur Verfügung
gestellt hat. Der Generalsekretär des Ökumenischen Rates
der Kirchen (ÖRK) erinnert daran, dass der Reformierte
Weltbund 1997 in Debrecen die Kritik und die Überwindung

der globalen Ungerechtigkeit und Umweltzerstörung
zum «processus confessionis» erklärt und damit auch den
ÖRK zu einem «Konsultationsprozess» unter seinen Mit-
gliedskirchen veranlasst habe. Dem Referat vorausgegangen

war eine Auseinandersetzung um das politische Mandat

der Fachstelle Ökumene, Mission und
Entwicklungszusammenarbeit (OeME) inb Bern. Nachdem OeME-Mit-
arbeiter Matthias Hui öffentlich erklärt hatte, er finde «den

Dialog mit dem WEF sinnlos», untersagte der Synodalrat
der Reformierten Kirchen Bern-Jura der OeME diese

«Dialogverweigerung», ja die Zusammenarbeit mit den Gegnern
des World Economic Forum. Aber gibt es Dialog mit einer
Institution, die ihn nur führt, um sich selbst zu legitimieren?

Dass es sich dabei um einen Scheindialog handelt, ist
auch die Erfahrung von Konrad Raiser. Red.

«Führe uns nicht in Versuchung...»
Der Ökumenische Rat der Kirchen hat
sich seit vielen Jahren an der kritischen
Diskussion über die Globalisierung
beteiligt. Für seine Achte Vollversammlung
in Harare (1998) hatte er ein ausführliches

Hintergrundsdokument zur
Globalisierung erarbeitet unter dem Titel «Der
Herrschaft widerstehen - das Leben
bejahen: die Herausforderung der
Globalisierung». Die Vollversammlung hat
diese Herausforderung angenommen
und in ihrer Stellungnahme erklärt: «Zur
Vision hinter der Globalisierung gehört
auch eine Vision, die im Wettbewerb mit
der christlichen Vision von der Oikou-
mene steht, der Einheit der Menschheit
und der ganzen bewohnten Erde. Diese
Erkenntnis sollte sich in unseren
Bemühungen zur Entfaltung unseres gemeinsamen

Verständnisses und unserer
gemeinsamen Vision niederschlagen und
auch in den einschlägigen Aktivitäten der

Mitgliedskirchen und anderen
ökumenischen Gremien zum Ausdruck kommen.

Wenn wir auch der Globalisierung
als einer Lebenstatsache nicht aus dem

Weg gehen können, sollten wir uns nicht
von der dahinter liegenden Vision
gefangennehmen lassen, sondern unseren
alternativen Weg zur Einheit in der Vielfalt,

zu einer Oikoumene des Glaubens
und der Solidarität festigen.»

Darüber hinaus hat die Vollversammlung

die Auseinandersetzung mit der

Globalisierung zu einem der übergreifenden

Themen für die Arbeit des ÖRK
in den folgenden Jahren erklärt. Der
Zentralausschuss hat diese Empfehlung
aufgenommen; unter dem Thema
«Gemeinsames Zeugnis und Dienst inmitten

der Globalisierung» wurde der ÖRK
aufgefordert, seine Suche nach Alternativen

zur Globalisierung auf die folgenden

drei Bereiche zu konzentrieren:
• die Transformation der gegenwärtigen

Marktwirtschaft
• die Entwicklung gerechten Handels
• die Förderung eines gerechten
Finanzsystems.

72



Der erste dieser Bereiche, d.h. die
grundsätzliche ethische Auseinandersetzung

mit der Globalisierung und die
Suche nach Alternativen, ist Gegenstand
des gemeinsamen Konsultationsprozesses

mit den anderen ökumenischen
Organisationen. Die Arbeit im zweiten
Bereich, d.h. der Entwicklung gerechten
Handels, wird in Zusammenarbeit mit
einer Vielzahl von ökumenischen Partnern

vorangetrieben im Rahmen des

«globalen ökumenischen Aktionsbündnisses»,

das vor kurzem seine Kampagne
«Handel für die Menschen» in

kritischer Ausrichtung vor allem auf die

Welthandelsorganisation vorgestellt hat.
Zum dritten Bereich, nämlich der
Förderung eines gerechten Finanzsystems,
hat eine kleine Arbeitsgruppe im Auftrag

des ÖRK ein Hintergrundsdokument
erarbeitet unter dem Titel «Führe

uns nicht in Versuchung die Antwort
der Kirchen auf die Politik der
internationalen Finanzinstitute». Das Dokument

soll Kirchen und kirchlichen Gruppen

Informationen und Informationshilfen

geben für eventuelle Begegnungen
mit Vertretern des Internationalen
Währungsfonds und der Weltbank.

Auch an den ÖRK sind von Seiten der

Träger des Globalisierungsprozesses
verschiedentlich Dialogangebote
herangetragen worden. So bin ich selbst im
letzten Jahr der Einladung des Präsidenten

des World Economic Forum, Professor

Schwab, gefolgt, zusammen mit
einer ausgewählten Gruppe von Geistlichen

und religiösen Persönlichkeiten an
der Jahrestagung des WEF in New York
teilzunehmen. Es war eine interessante
und in vielem lehrreiche Erfahrung. Ich
bin jedoch zu dem Schluss gekommen,
dass ein prioritär von dem Interesse am
Funktionieren der globalen Wirtschaft
geleitetes Forum mit persönlich
ausgewählten Teilnehmern nicht der Rahmen
ist, um die vom ÖRK für notwendig
erachtete kritische Diskussion über die

Globalisierung und ihre Folgen
voranzutreiben.

Ein Dialog hat dann Sinn, wenn die
kirchlich-ökumenischen Gesprächspartner

in der Lage sind, Themen, Anlage
und Teilnehmer solcher Begegnungen
mitzubestimmen. In diesem Sinn hat der
ÖRK im vergangenen Jahr eine Einladung

an die Leitungen der Weltbank und
des Internationalen Währungsfonds zu
einem kritischen Dialog über die Grundlagen

ihrer Politik gerichtet. Diese
Einladung ist inzwischen angenommen
worden. Im Februar dieses Jahres wird
ein erstes Seminar mit Experten von
beiden Seiten stattfinden zur Vorbereitung

auf eine später geplante
Spitzenbegegnung der Leitungspersönlichkeiten.

i..:

ifc-m

I
sw e¦^v

c»

1
;

ft*. ¦ A- V^'Mfc

Zum Abschluss dieses Überblicks
sollte ich noch hinzufügen, dass der ÖRK
sich mit grösseren ökumenischen
Delegationen an den Veranstaltungen aus
Anlass des Weltsozialgipfels in Genf
2000, des UN-Gipfels zur Entwicklungsfinanzierung

2002 sowie am Umweltgipfel

inJohannesburg 2002 beteiligt hat.
Auch an der Zusammenkunft des World

«Die ökonomische
Globalisierung
verlangt von den
Kirchen geistlichen
Widerstand» (Konrad
Raiser am 9. Januar
2003 im Berner
Münster).

73



Social Forum in Porto Alegre im Januar
dieses Jahres wird eine Delegation des

ÖRK zusammen mit kirchlichen Vertretern

aus Lateinamerika und anderen
Teilen der Welt teilnehmen.

Zunehmendes Cewaltpotenzial
Die Auseinandersetzung über die

Globalisierung verbindet sich mit der
Suche nach einer Kultur des Friedens,
dem Thema der Ökumenischen Dekade

zur Überwindung von Gewalt. Die
Dekade geht ebenfalls auf eine Empfehlung
der letzten Vollversammlung des ÖRK
in Harare zurück. Sie ist im Januar 2001
offiziell eröffnet worden und soll in den
zehn Jahren bis 2010 dazu verhelfen,
dass die Kirchen sich aktiv der
zunehmenden Kultur der Gewalt entgegenstellen

und sich auf den Weg zu Versöhnung

und Frieden begeben.
In den Auseinandersetzungen im

vergangenen Jahr hier in Bern wurde die

Frage der Gewalt zum Thema im Blick
auf die Sorge, Demonstrationen aus
Anlass der Jahrestagung des World
Economic Forum könnten zu
Gewalttätigkeiten aut Seiten der

Globalisierungsgegner führen. Es wird dann etwa
auf die Ereignisse beim WTO-Gipfel in
Seattle und bei der G7-Tagung in Genua

verwiesen, wobei freilich die
unverhältnismässige Gewaltanwendung von
Seiten der Polizei selten erwähnt wird.
Demgegenüber muss unterstrichen werden,

dass die Bewegung der
Globalisierungsgegner ganz überwiegend
dezidiert gewaltfrei ist. Sie macht jedoch
sichtbar, dass Globalisierung von
massiven Machtinteressen vorangetrieben
wird und in ihren Auswirkungen von
mehr und mehr Menschen als gewaltsame

Veränderung ihrer Lebensumstände
erfahren wird.

Regionale ökumenische Konsultationen

mit Kirchenvertretern in Bangkok
und Budapest haben deutlich gemacht,
wie radikal der Globalisierungsprozess,
z.B. in Gestalt der dramatischen Finanzkrise

in Asien 1997 oder der schock¬

artigen Liberalisierungs- und
Privatisierungspolitik in den postkommunistischen

Ländern Mittel- und Osteuropas,
soziale und politische Strukturen
erschüttert hat. Der frühere Chefökonom
der Weltbank und Nobelpreisträger
Joseph Stiglitz hat in seinem Buch
Globalization and its Discontents (2002) die

Zusammenhänge der wirtschaftlichen
und finanziellen Krise in Asien und in
Russland als Beispiel für die fundamentalen

Probleme des Globalisierungsprozesses

analysiert. Er spricht nicht von
«struktureller Gewalt», aber von den
massiven und nur begrenzt demokratisch

legitimierten Machtinteressen der grossen

Industrienationen, vor allem der

Vereinigten Staaten von Amerika, die

hinter diesen Entwicklungen stehen. Die
dadurch erzeugten sozialen Konflikte als

Folge von Verarmung, Arbeitslosigkeit,
Verlust der Lebensgrundlage und
struktureller Marginalisierung, wie zuletzt in
Argentinien, münden an manchen Stellen,

wie in Indonesien, in gewalttätige
Auseinandersetzungen.

Es ist kein Zweifel, dass durch den

Globalisierungsprozess das Gewaltpotenzial

in vielen Teilen der Welt stark

angestiegen ist. Von der Deregulierung
des Austauschs von Waren und
Dienstleistungen und ebenso der Kapitalströme
profitieren auch der Handel mit Waffen
und Drogen und die Möglichkeit, die

enormen Gewinne aus solchen
Transaktionen zu «waschen». Die fast
unbegrenzte Verfügbarkeit von Kleinwaffen
ist eine der Ursachen für die Zunahme

von gewaltsam ausgetragenen Konflikten.

Besonders dramatisch ist das

Gewaltpotenzial unserer globalisierten Welt
durch die brutalen Terroranschläge auf
das World Trade Center in New York
und das Pentagon am 11. September
2001 ins Bewusstsein gehoben worden.
Diese Anschläge galten den symbolischen
Zentren der Macht der USA und ihrer
dominanten Rolle im Globalisierungsprozess.

Sie wurden ausgeführt, indem

74



Flugzeuge, d.h. ebenfalls hoch symbolische

Instrumente globaler Kommunikation

und Mobilität, zu Waffen umfunktioniert

wurden. In den USA und weit
darüber hinaus wurden diese Terrorakte

als Angriff und Kriegserklärung
gegen die «westliche Zivilisation» verstanden

und vom amerikanischen Präsidenten

mit dem Aufruf zu einer Allianz im
«Krieg gegen den Terror» beantwortet.

Wie sehr es freilich in dieser Verteidigung

des westlichen Verständnisses von
Freiheit auch um die Behauptung und
Durchsetzung globaler wirtschaftlicher
Machtinteressen geht, wird deutlich, seit
die amerikanische Regierung begonnen
hat, einen präventiven Krieg gegen den
Irak vorzubereiten, ohne dass ein
Zusammenhang mit der Bekämpfung des

internationalen Terrorismus ersichtlich
wäre. Die Vermutung liegt nahe und ist
von vielen Kennern der Zusammenhänge

öffentlich bestätigt worden, dass es

den USA letztlich um die Sicherung des

Zugangs zu den reichhaltigen irakischen
Ölvorkommen geht und darüber hinaus

um eine Veränderung der politischen
Machtverhältnisse im Nahen Osten zu
ihren Gunsten. Die verwundbar gewordene

Globalisierung muss militärisch und
politisch abgesichert werden, und sie

zeigt damit offen ihr strukturelles
Gewaltpotenzial.

Die Suche nach einer Kultur des Friedens

muss realistisch mit der durch den

Globalisierungsprozess verursachten
Zunahme des Gewaltpotenzials innerhalb

und zwischen den Gesellschaften
rechnen. Eine Antwort auf die
Globalisierung, die zugleich dem Frieden und
der Versöhnung dienen will, muss daher
darauf achten, nicht in die Spirale von
Gewalt und Gegengewalt hineingezogen
zu werden.

Merkmale und Interpretationen
Die Interpretation der Globalisierung ist
Gegenstand kontroverser Diskussionen,
und so gibt es bislang keine allgemein
akzeptierte Definition. Es lassen sich aber

einige grundlegende Merkmale
festhalten:

1. Die Globalisierung ist kein völlig
neues Phänomen. Ihr ging der Prozess
einer wachsenden internationalen
Verschränkung von Gesellschaften und
Wirtschaftseinheiten voraus, der zur
Ausbildung eines internationalen Be-
wusstseins und zur transnationalen
Orientierung von Wirtschaftsprozessen
geführt hat.

2. Der qualitative Sprung zur
«Globalisierung» ist ausgelöst und ermöglicht

worden durch die elektronische
Revolution und ihre Auswirkungen in den
Bereichen von Kommunikation, Transport

und Produktion. Dabei geht es um
einen der industriellen Revolution im
frühen 19. Jahrhundert vergleichbaren
historischen Prozess, dessen Auswirkungen

erst allmählich erkennbar werden.
3. Die Globalisierung erfasst alle

Bereiche des Lebens, indem sie die
traditionellen Grenzen in Raum und Zeit
aufhebt und Nationen, Kulturen und
Religionen in ein offenes Feld wechselseitiger

Beeinflussung führt. Bislang homogene

Lebenszusammenhänge werden mit
wachsender Pluralität konfrontiert, was
zu teilweise militanten
Abwehrreaktionen führt.

4. Globalisierung als geschichtlicher
Prozess ist nicht umkehrbar, ebenso

wenig wie frühere Umbrüche in der
Entwicklung der Menschheit. Die entscheidende

Frage ist daher nicht, ob man für
oder gegen die Globalisierung ist,
sondern ob und wie es gelingen kann, die
durch die Globalisierung ausgelöste
Dynamik politisch, gesellschaftlich und
kulturell zu bändigen und sie für die

Gestaltung des menschlichen
Zusammenlebens nutzbar zu machen.

5. In der gegenwärtigen Situation
richtet sich das Interesse vorrangig oder
fast ausschliesslich auf die Auswirkungen

der Globalisierung im wirtschaftlichen

Bereich. Durch die rasante
Entwicklung der Informationstechnologie
hat die Transnationalisierung der Wirt-

75



schaff einen qualitativen Schub erhalten.

Dies gilt vor allem für die
Finanzwirtschaft und den Kapitalverkehr. Die
elektronische Vernetzung der Kapitalmärkte

hat dazu geführt, dass nur noch
ein Bruchteil (Schätzungen sprechen von
2 bis 5 Prozent) der täglichen
Finanztransaktionen mit dem Austausch von
Waren und Dienstleistungen zu tun
haben. Hier liegt die Quelle der Dynamik,
aber auch der massiven Probleme im
Zusammenhang mit der ökonomischen
Globalisierung.

6. Die spezifische Form ökonomischer

Globalisierung ist in den letzten
20 Jahren gezielt vorangetrieben worden,

insbesondere durch die internationalen

Finanzinstitute, d.h. den
Internationalen Währungsfonds, die Weltbank
und neuerdings auch die Welthandelsorganisation

(WTO). Die Politik dieser

Institutionen war und ist geleitet von der
liberalen Grundvorstellung, dass der
freie Markt allen anderen Instrumenten
zur Steuerung der Wirtschaft absolut
überlegen ist. Das bereits erwähnte Buch

vonJoseph Stiglitz analysiert die Elemente

des sog. Washington Consensus, d.h.
einer Politik, die abzielt auf die Privatisierung

von öffentlichen Dienstleistungen

wie Telekommunikation, Transport,
Elektrizität, Wasser, die Liberalisierung
insbesondere des Kapitalverkehrs und
der Finanzmärkte und die konsequente
Reduktion der Staatsausgaben und der
steuerlichen Belastung der Bürger.

7. Die dramatischen Ungleichgewichte

und Verwerfungen der Weltwirtschaft

und des internationalen
Finanzsystems sind weitgehend eine Folge der
mit ideologischem Eifer weltweit
durchgesetzten Politik der internationalen
Finanzinstitute. Stiglitz spricht in diesem

Zusammenhang von « Marktfundamentalismus».

Hinter dieser Politik stehen
die Interessen der Grossbanken und der
transnationalen Unternehmen, die einen
bestimmenden Einfluss auf die Regierungen

der wichtigsten Industrieländer,
besonders der USA, gewonnen haben.

«Eine andere Welt ist möglich»
Wenn von «Antworten auf die
Globalisierung» die Rede ist, dann richtet sich
das kritische Interesse nicht so sehr auf
den geschichtlichen Prozess der
Globalisierung und seine ambivalenten
Auswirkungen, sondern auf die ökonomische

Globalisierung in der spezifischen
Form, wie sie im Rahmen des Washington

Consensus vorangetrieben worden
ist. Die Folgen dieser Politik in Gestalt
der sich weitenden Schere zwischen Arm
und Reich, nicht nur im Verhältnis
zwischen, sondern auch innerhalb der Staaten,

der Marginalisierung wachsender
Teile der Weltbevölkerung und der
Aushöhlung von öffentlichen
Ordnungsstrukturen, sowohl national wie
international, liegen inzwischen offen zutage.
Die Erwartungen, dass die Kräfte der

Selbstregulierung des Marktes letztlich
dem Gemeinwohl besser dienen als staatliche

Regulierungen, haben sich nicht
erfüllt. Zwar hat diese Form der
Globalisierung unbestreitbar auch positive
Auswirkungen, welche die meisten von uns

gerne nutzen; aber gleichzeitig wächst der
Druck auf ihre Verfechter, eine grundlegende

Revision vorzunehmen.
Die einhellige Antwort der

Globalisierungsverfechter auf solche kritischen
Anfragen und Einwände war bisher, dass

es zur Globalisierung keine Alternative
gebe. Diese Antwort sah sich legitimiert
durch den plötzlichen Zusammenbruch
und das Verschwinden der grossen
Alternative des sozialistischen Wirtschaftssystems,

und in der Tat hat die von
neoliberaler Ideologie gesteuerte Globalisierung

erst in denJahren nach 19 8 9 ihre
volle Dynamik entwickelt.

Die offenkundigen Fehlschläge der

schockartigen Einführung
marktwirtschaftlicher Prinzipien in den
postkommunistischen Ländern, das Versagen der

Strukturanpassungsprogramme in den

Entwicklungsländern und nicht zuletzt
das Scheitern dieser Politik in Ländern
wie Argentinien haben jedoch bislang
nicht zu einer grundlegenden Korrektur

76



und Revision geführt. Nach wie vor wird
diese Form der wirtschaftlichen
Globalisierung als unausweichlich bezeichnet,
für die freilich - wie für alle fundamentalen

Veränderungen - ein Preis zu
bezahlen ist. Dass es Gewinner und Verlierer

der Globalisierung gibt, wird nicht
bestritten, aber gleichzeitig als eine
unvermeidliche Auswirkung des freien
Wettbewerbs betrachtet.

Es war vor allem die dogmatische oder
ideologische Behauptung der
Alternativlosigkeit der neoliberalen Politik der

Globalisierung, die zu der breiten Bewegung

der Globalisierungskritiker geführt
hat. Das Motto des World Social Forum
«Eine andere Welt ist möglich» zielt präzise

auf den Kern des Konflikts um die
ökonomische Globalisierung, d.h. den
«Marktfundamentalismus» des

Washington Consensus.
Die Kritiker sehen hinter den starr

verteidigten Prinzipien der von den
internationalen Finanzinstituten
vorangetriebenen Globalisierung offenkundige
Machtinteressen und keineswegs
unausweichliche ökonomische Gesetzmässigkeiten.

Sie erstreben eine effektive öffentliche

und politische Kontrolle wirtschaftlicher

Machtkonzentration und ein neues

Wirtschaftssystem, das den Interessen
der grossen Mehrheit der Menschen und
dem Gemeinwohl dient statt der Mehrung

von Reichtum und Macht in den
Händen der Wenigen.

In sich ist die Begegnung der
Globalisierungskritiker sehr pluriform und
stark von unterschiedlichen kontextuel-
len Faktoren bestimmt. Der wachsende

Erfolg des World Social Forum als
gemeinsamer Orientierungsrahmen für
Ansätze zivilgesellschaftlicher Alternativen

zur ökonomischen Globalisierung
hat der Bewegung der Globalisierungskritiker

ein Gewicht verliehen, das ernst

genommen werden muss.
Zwischen diesen beiden Polen befindet

sich das ebenfalls wachsende Spektrum

der Reformer, die nach Wegen
einer Umsteuerung des Globalisierungs¬

prozesses durch gezielte Massnahmen
der global governance suchen. Ob von
«Humanisierung der Globalisierung»
oder von «Globalisierung mit menschlichem

Gesicht» die Rede ist, in allen Fällen

geht es darum, geeignete rechtliche
und institutionelle Regelungen auf
internationaler Ebene zu entwickeln, um
die Auswüchse der Globalisierung unter
Kontrolle zu bringen. Dazu gehören
Vorschläge wie die Einführung einer
Steuer auf internationale
Währungstransaktionen (Tobin-Steuer), die

Tilgung unbezahlbarer Schulden und die

Einrichtung eines Insolvenzverfahrens
für Fälle extremer internationaler Ver¬

schuldung, die Reform der internationalen

Finanzinstitutionen mit dem Ziel
ihrer stärkeren Demokratisierung und

insgesamt die Stärkung politischer
Instrumente zur Kontrolle wirtschaftlicher
Macht im Interesse sozialer Gerechtigkeit

und des Schutzes fundamentaler
Menschenrechte.

Während die prinzipiellen Globali-
sierungskritiker auf Alternativen der
sozialen Vernetzung von kleinräumigen
Wirtschaftsformen setzen, halten die
Reformer eine Umgestaltung der
wirtschaftlichen Globalisierung im Interesse

lebensfähiger Gesellschaften für notwendig

und möglich.

«Das Kapital ist ein
Selbstzweck geworden,

anstatt ein
Mittel zu sein, das
den Bedürfnissen der
Menschen dient»
(Bilder: refbild).

77



«Niemand ist ausgeschlossen von
Gottes Haushalt des Lebens»
Von besonderem Interesse in unserem
Zusammenhang sind die Ergebnisse der

westeuropäischen ökumenischen
Konsultation in Soesterberg im Juni des

vergangenen Jahres unter dem Thema
«Wirtschaft im Dienst des Lebens». Sie

gehörte zu der Reihe von Konsultationen,

in denen Kirchen gemeinsam nach
einer Antwort auf die ökonomische
Globalisierung suchen. Als Ergebnis der

Tagung wurde ein Brief an die Kirchen
in Westeuropa verfasst zusammen mit
Antworten auf entsprechende Botschaften

der vorangegangenen Konsultationen

in Bangkok, Fidschi, Budapest,
ebenso wie auf einen Aufruf der Kirchen
in Argentinien.

Der Brief beschreibt die Herausforderungen

der ökonomischen Globalisierung

folgendermassen: «Die ökonomische

Globalisierung ist am stärksten
im Bereich des internationalen Finanz-
und Geldsystems vorangeschritten. Die
Beziehung zwischen der Macht der
Finanzmärkte und der Macht der
Nationalstaaten hat sich auf dramatische
Weise verschoben. Eine alles erfassende

Hinwendung zu den auf Profit
ausgerichteten Interessen der Aktienbesitzer
(shareholder value) hat Geldströme und
finanzielle Transaktionen in zunehmendem

Masse von der realen Ökonomie
abgekoppelt. Das Kapital konnte
dadurch zum Selbstzweck werden, anstatt
ein Mittel zu sein, das den Bedürfnissen
der Menschen dient. Neben anderen

Entwicklungen hat dies bereits zu einer

ganzen Reihe verheerender finanzieller
Krisen geführt und in der Folge zu einer
fortwährenden Umverteilung des Reichtums

von den Armen zu den Wohlhabenden,

sowohl innerhalb wie zwischen
einzelnen Ländern. Das Ergebnis ist ein
noch nie dagewesenes Ausmass globaler

Ungleichheit und Instabilität.»
Diesen Herausforderungen setzte die

Konsultation die Perspektive des

Evangeliums entgegen, das «Leben in Fülle

für alle Menschen und die ganze Schöpfung»

verheisst. «Niemand ist
ausgeschlossen von Gottes Haushalt des

Lebens. Die christliche Gemeinschaft spiegelt

diese Vision wider um der ganzen
Welt willen. Geleitet von dieser Vision,
erstreben wir eine Wirtschaft im Dienst
des Lebens. Märkte und Geld sollten den
Austausch von Gütern ermöglichen, um
menschliche Bedürfnisse zu befriedigen
und zum Aufbau der menschlichen
Gemeinschaft beizutragen.»

In dieser vom Evangelium her
geschärften Perspektive wird erkennbar,
dass die Globalisierung von einer Logik
geleitet ist, «die der Anhäufung von
Kapital, uneingeschränktem Wettbewerb

und der Sicherstellung von Gewinn
in enger werdenden Märkten Priorität
gibt». Der Brief aus Soesterberg weist
auch darauf hin, dass es einen
Zusammenhang zwischen der ökonomischen
Globalisierung und der «Militarisierung
globaler Politik» gibt; denn in
zunehmendem Mass wird nicht nur politische,
sondern auch militärische Macht eingesetzt,

um den ungehinderten Zugang zu
Ressourcen sicherzustellen.

Geistlicher Widerstand gegen die
neoliberale Logik der Globalisierung
Der ökumenische Konsultationsprozess
seit den Vollversammlungen von Debrecen

und Harare hat die Kirchen aufgerufen,

sich «um der Integrität ihrer
Gemeinschaft und ihres Zeugnisses willen»
der Logik der Globalisierung und der sie

leitenden Ideologie des Neoliberalismus
entgegenzustellen. Denn diese Ideologie
ist, wie die Vollversammlung des ÖRK
in Harare erklärte, unvereinbar mit der
Vision der Oikoumene, der Einheit der
Kirche als weltweitem Leib Christi und
der Lebensfähigkeit derganzen bewohnten

Erde. Der Brief aus Soesterberg
erklärt dazu: «Was hier auf dem Spiel steht,
ist die Qualität kirchlicher Gemeinschaft,
die Zukunft des Gemeinwohls der
Gesellschaft sowie die Glaubwürdigkeit des

Bekenntnisses der Kirchen und ihrer

78



Verkündigung Gottes, der mit den

Armen und für die Armen da ist.»
In diesem Sinne hat die Vollversammlung

des Reformierten Weltbundes in
Debrecen zu einem «engagierten Prozess
der Erkenntnis, der Aufklärung und des

Bekennens (processus confessionis) »

aufgerufen. Die Rede von einem processus
confessionis bezieht ihre geistliche
Autorität aus der reformierten Tradition;
nicht alle Kirchen können sich diesem

Zugang zur kritischen Deutung der
Zeichen der Zeit anschliessen, und es gibt
keine einhellige Meinung, ob es sich bei
der ökonomischen Globalisierung um
einen «Bekenntnisfall» handelt wie
seinerzeit im Blick auf die Apartheid in
Südafrika. Dennoch bildete sich als Folge

der ökumenischen Konsultationen die

Überzeugung heraus, dass es bei der
ökonomischen Globalisierung nicht nur
um eine wirtschaftliche und politische
Herausforderung geht, sondern im
tieferen Sinn um einen Vorgang, der von
den Kirchen geistlichen Widerstand
verlangt, wobei es unterschiedliche
Zugangswege und Ausdrucksformen je
nach der kirchlich-theologischen Tradition

gibt.
Eine kürzlich vom ÖRK zusammen

mit dem Lutherischen Weltbund und
dem Reformierten Weltbund veranstaltete

theologische Konsultation über die
unterschiedlichen kirchlichen Zugänge
zur Auseinandersetzung mit der
Globalisierung kommt zu dem Schluss, dass
die verschiedenen Ansätze darin konvergieren,

dass sie die Qualität der
Beziehungen von Menschen und von menschlichen

Gemeinschaften miteinander und
mit der Schöpfung Gottes ins Zentrum
stellen. Die Globalisierung unterhöhlt
und zerstört diese lebenswichtigen
Beziehungen. Daher muss jeder Versuch des

Widerstehens mit dem Ziel der Überwindung

der zerstörerischen Folgen der
Globalisierung darauf ausgerichtet sein,
die Praxis von Solidarität, Nächstenliebe,

Mitgefühl und Gerechtigkeit zu stärken

als Bezugsrahmen für die Entwick¬

lung von wirksamen Alternativen zur
ökonomischen Globalisierung.

Ein Studiendokument der Nord-Süd-
Arbeitsgruppe der Konferenz Europäischer

Kirchen über «Europäische soziale

Marktwirtschaft - ein alternatives
Modell zur Globalisierung?» hebt die

fundamentalen menschlichen und sozialen

Werte hervor, an denen sich die

Transformation der Globalisierung
orientieren sollte. Dazu zählen: Menschenwürde,

Gerechtigkeit, Freiheit, Frieden,
Nachhaltigkeit, Verantwortung, Solidarität

und Subsidiarität.

Kirchen als Trägerinnen einer
Perspektive der Hoffnung
Die kurze Zusammenfassung von
Erkenntnissen und Aussagen des
ökumenischen Konsultationsprozesses hat
deutlich gemacht, dass sich für Christen
und Kirchen die Auseinandersetzung mit
der Globalisierung nicht beschränken
kann auf eine Reform der Strukturen
und Institutionen des internationalen
Wirtschafts- und Finanzsystems. Diese
Reform ist unerlässlich, und die
Konsultation von Soesterberg weist auf viele

ermutigende Initiativen von Kirchen
und christlichen Gruppen hin, die sich
im Bündnis mit Gruppierungen in der

Zivilgesellschaft wie Attac u.a. auf die
Probleme der internationalen Verschuldung,

des globalen Finanzsystems und
die Bemühungen um gerechten Handel
und ethische Investitionen richten. Der
Brief aus Soesterberg unterstreicht auch
die Bedeutung der europäischen politischen

Institutionen im Blick auf die

Entwicklung von Strukturen
verantwortlichen politischen Handelns auf der

globalen Ebene, vor allem im Rahmen
des Systems der Vereinten Nationen.

Aber die Herausforderung der
ökonomischen Globalisierung an die
Kirchen reicht tiefer, und deshalb muss auch
die Antwort über die pragmatisch-politische

oder strukturelle Ebene hinausgehen.

Und hier stossen die
Auseinandersetzung mit der Globalisierung und

79



das Engagement zur Überwindung von
Gewalt bzw. die Bemühung um den
Aufbau einer Kultur des Friedens zusammen.

Letztlich geht es um ein und dieselbe

geistliche und ethisch-moralische
Herausforderung.

Im Zentrum der Logik der ökonomischen

Globalisierung steht die
Verabsolutierung des Wettbewerbs im Rahmen

des freien Marktes als Idealmodell
wirtschaftlichen Handelns. Wettbewerb
ist ein strukturierter Kampf um
wirtschaftlichen Vorteil und Gewinn, ein
Kräftemessen, an dessen Ende der
kapitalstärkere, schnellere und erfindungsreichere

Partner obsiegt. Wettbewerb
folgt der Logik von Gewinn und Verlust,

Sieg und Niederlage, und unregulierter

Wettbewerb führt unweigerlich
zur Verdrängung der schwächeren Partner.

Dieselbe Logik von Macht im Sinne
der Ausübung von Herrschaft der
Stärkeren über die Schwächeren ist am Werk
in Situationen der Gewalt bzw. bei allen
Versuchen, soziale und politische
Konflikte auf gewaltsame Weise durch den
Einsatz überlegener physischer oder
militärischer Macht zu lösen. Konflikte
werden dann nach dem Modell eines

Nullsummenspiels betrachtet, in dem

jeder Zugewinn an Macht für die eine
Seite einen entsprechenden Machtverlust
für die andere Seite zur Folge hat.
Gewalt kann aber kaum durch den Einsatz
überlegener Machtmittel überwunden
werden; damit lassen sich Gehorsam und

Unterwerfung oder Kapitulation erzwingen,

aber keine dauerhafte Friedensregelung

erreichen. Alle Gewalt ist
letztlich Ausdruck von zutiefst gestörten

Beziehungen und des gleichen rein
konfrontativen Verständnisses von
Macht, das auch in den verschärften
Formen globalen Wettbewerbs am Werk
ist.

Transformation der ökonomischen
Globalisierung und Überwindung von
Gewalt zielen daher aufdie gleiche geistliche

und ethisch-moralische Herausfor¬

derung: nämlich sich zu befreien aus der
konfrontativen Logik der Macht, und
Macht vielmehr als Ermöglichung von
Beziehung zu verstehen, als «soziales

Kapital», das sich vermehrt, nicht durch
Akkumulation, sondern durch Teilen.
Hierbei handelt es sich um eine echte

Herausforderung für die Kirchen, denn
sie haben sich weitgehend an die
herrschende konfrontative Logik der Macht
angepasst, entweder durch den Rückzug

aus jeder Mitwirkung an der Gestaltung

des gesellschaftlichen und politischen

Lebens und die Verdrängung der
Macht als böse oder durch Teilnahme
am Spiel mit der Macht und allenfalls
die geistlich-theologische Legitimierung
von Machtausübung durch den Einsatz

von Mitteln der Gewalt.
Es geht heute um nicht weniger als

um die Formung einer neuen bzw. die

erneute Bekräftigung einer älteren Kultur,

einer Kultur der Solidarität und der

Kooperation, einer Kultur des Friedens
und der Versöhnung. Dem Verständnis
und der Praxis menschlichen
Zusammenlebens, wonach Leben unvermeidlich

ein Kampf ist, in dem letztlich die
Stärkeren gewinnen, muss eine alternative

Kultur und ein anderes Ethos
entgegengesetzt werden, in deren Mittelpunkt
das Leben in Beziehung steht.

Die christlichen Kirchen haben in
früheren Jahrhunderten zur Entwicklung
lebensförderlicher Kulturen beigetragen.
Sie sind nach wie vor die wichtigsten
«Produzenten» von «Sozialkapital», d.h.
den Bindekräften in der Gesellschaft und
der elementaren Formen der Einübung
eines Ethos der Gegenseitigkeit, und sie

sind Erben der Verheissung des Lebens
in Fülle, einer Perspektive der Hoffnung,
die über die dekretierte Alternativlosigkeit

der ökonomischen Globalisierung

hinausreicht. Aus diesen
Kraftquellen sollte sich ihre Antwort auf die

Globalisierung speisen, und sie würden
damit zugleich einen entscheidenden

Beitrag zur Suche nach einer Kultur des

Friedens leisten. •

80


	Antworten auf die Globalisierung - Herausforderungen für eine Kultur des Friedens

