
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 97 (2003)

Heft: 2

Artikel: Plädoyer für ökonomische Bürger- und Menschenrechte

Autor: Künzli, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144389

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arnold Künzli

Plädoyer für
ökonomische Bürgerund

Menschenrechte

Arnold Künzli ist einer der ganz wenigen Vordenker eines

Demokratischen Sozialismus. Und er ist es auch nach 1989
geblieben. « Wirtschaftsdemokratie» heisst die Zielrichtung,
die Künzlis politische Philosophie bis heute prägt. In
seinem ersten Artikel in den Neuen Wegen im Jahr 1980
brauchte er dafür den Begriff «Selbstverwaltung», den er so

definierte: «Selbstverwaltung will durch eine Demokratisierung

von Gesellschaft, Staat und Wirtschaft den Widerspruch

aufheben, der sich in der Ehe zwischen einem zur
Demokratie verpflichteten Staat und einer undemokratischen

Privatwirtschaft manifestiert, und damit dem Begriff
der Volksherrschaft wieder einen Sinn verleihen, indem sie
die demokratischen Handlungsspielräume um den Raum
der Wirtschaft erweitert» (Zur Philosophie der Selbstverwaltung,

in: NW 10/80, S. 277). Unteilbar ist aber nicht
nur die Demokratie, unteilbar sind auch die Menschenrechte,

die in der Wirtschaft nicht weniger gelten sollten als im
Staat. Der folgende Beitrag zeigt, wie die Forderung nach

«Wirtschaftsdemokratie» in den Trikolorenwerten der
Französischen Revolution eine sozialethische Grundlage
findet. Der Text gibt ein Referat wieder, das der Autor am
24. April 2002 beim «Oltner Kreis linker Sozialdemokratinnen»

in Zürich gehalten hat. Red.

Thesen zur Reformation der Linken
Seit Martin Luther ist es Brauch geworden,

seine Vorstellungen von der

Notwendigkeit einer Reformation des

Bestehenden in Thesenform an die Wand
der Zeit zu schlagen. So möchte ich
ebenfalls mit der Formulierung einiger
Thesen zur Reformation der Linken
beginnen und diese zur Diskussion stellen.

Ausgangspunkt meiner Thesen ist die

Feststellung, dass es heute in Europa
keine demokratische Linke mehr gibt,
die, von ihrer Tradition her gesehen,

gleichzeitig diesen Namen noch verdient
und eine ernstzunehmende politische
Macht darstellt. Die europäische
Sozialdemokratie hat die roten Fahnen eingezogen

und in Theorie und Praxis den

Kampf gegen die herrschende
Wirtschaftsform eines Neoliberalismus
genannten Alt-Kapitalismus aufgegeben.
In dieser Mimikry hat Rot sich in Gelb
verwandelt. Die europäische
Sozialdemokratie, die ja an manchen Orten sei es

die Regierung stellt, sei es mitregiert, ist
heute in ihrer Praxis ein auf Mässigung
bedachter Erfüllungsgehilfe der neoliberalen

Globalisierung geworden. Das geht
so weit, dass massgebende sozialdemokratische

Politiker und Theoretiker
verkünden, das tradierte Rechts-Links-Schema

sei überholt und es gebe nur noch
Mitte. Wer an diesem Schema noch
festhalte, sei ein Nostalgiker und realitätsferner

Ideologe. Das neue Leitbild ist die
diffuse «Neue Mitte» und deren Praxis
ein sich als ideologiefrei verstehender

Pragmatismus.
Freilich ist diese angebliche

Ideologie-Abstinenz des Pragmatismus in
Wahrheit selbst eine Ideologie zur
Legitimierung der «pensée unique» der
neoliberalen Globalisierung. Dieser Pragmatismus

als Ideologie der Ideologiefreiheit
ist eine Kapitulation vor einer sozio-
ökonomischen Wirklichkeit, die
umzustürzen die Linke einst angetreten war.
Der «pensée unique» hat die Linke,
soweit es eine solche noch gibt, bis heute

48



jedoch bloss eine «pensée confuse»

entgegenzusetzen. Nicht ohne Mitschuldder
alten Linken, die es allzu oft versäumt
hatte, sich eindeutig vom Sowjetkommunismus

in allen seinen Variationen
abzugrenzen, und die allzu oft Sozialismus
auf einen mehr oder weniger dogmatischen

Marxismus reduziert hatte. Nicht
ohne deren Mitschuld also ist heute sogar
der Begriff «Sozialismus» so diskreditiert,

dass man mit ihm keinen Hund
mehr hinter dem Ofen hervorlocken
kann.

Die Linke hat so sehr an Attraktivität
und Überzeugungskraft eingebüsst, dass

sogar ihre alten Stammwähler ihr
untreu zu werden beginnen und sich
schillernden politischen Figuren der Rechten
in die offenen Arme werfen. Mit einem
Wort: Wir haben - nicht nur in Europa
- keine machtpolitisch ins Gewicht
fallende linke Alternative mehr. Die
führenden Politiker und Politikerinnen
unserer grossen demokratischen Parteien
und die aus diesen hervorgehenden
Regierungschefs sind weitgehend
auswechselbar geworden, und insofern trifft
die Feststellung tatsächlich zu, dass es

keinen Gegensatz von links und rechts
mehr gebe. Der zeitkritische Satiriker
Ernst Jandl hat das in seiner fröhlichen
Dialektik von «lechts und rinks»
unübertrefflich glossiert.

Im Grunde ist die globale Herrschaft
des Neoliberalismus dank der Kapitulation

der Linken ein ökonomischer
Totalitarismus mit einem strukturellen
Gewaltpotenzial, der sich noch den Spass

souveräner nationaler politischer
Demokratien leistet, da deren Politik ihm
gegenüber weitgehend ohnmächtig ist, was
freilich nicht ausschliesst, dass er sie ruft,
wenn er sie braucht. Die Herrschaft dieses

globalen Wirtschafts- und
Finanzsystems ist trotz aller interner,
gelegentlich sogar Subkontinente erschütternder

Krisen so unangefochten, dass

auf absehbare Zeit kein substanzieller
Wandel als möglich erscheint.

Deshalb sollte eine Sozialdemokra¬

tie, die sich noch als Linke verstünde
und an einer Regierung beteiligt wäre,
sich aus dieser zurückziehen und sich in
die Wüste der Opposition begeben, um
sich auf ihre Ziele und ihre Aufgabe zu
besinnen und sich darüber klar zu werden,

wie eine linke Alternative zum
herrschenden Wirtschafts-Totalitarismus
aussehen müsste. Das hiesse, festzustellen,

was von den tradierten Werten und
Theorien der demokratischen Linken
beibehalten und was im Hinblick auf
eine in mancherlei Hinsicht veränderte
Situation der Zeit neu entworfen werden

soll.
Eine linke Alternative zum Bestehenden

brauchte eine kritische Theorie. Eine
solche ist keine fixfertige Utopie im
klassischen Sinne des Begriffs, sondern
versteht sich als ein entschlossen an den
linken Grundwerten orientierter
theoretischer und praktischer Lernprozess,
in dessen Verlauf ad hoc punktuelle und
ganzheitliche Alternativen zum
Bestehenden ausgearbeitet und der
Öffentlichkeit zur Diskussion vorgelegt werden

sollen.

Unabdingbar ist dabei, den Grundwerten

treu zu bleiben. Ein solcher

Lernprozess lässt sich vereinen mit einer
Widerstandspraxis im Sinne etwa - um
nur diese zu nennen - der «Attac»-Bewegung.

Was schliesslich im speziellen
die Schweiz anbelangt, wäre es an der

Zeit, endlich den faulen Zauber der
Zauberformel zu enttarnen und eine linke

demokratische Opposition aufzubauen,

im Sinne eines «reculer pour mieux
sauter».

Die Trikolorenwerte der Französischen

Revolution als Leuchtturm
Soweit meine Thesen. Diese stehen zur
Diskussion. Voraussetzung einer solchen
Diskussion ist wohl eine Einigung über
die Grundwerte, denen eine Linke, die
diesen Namen noch verdient, sich

verpflichtet fühlen sollte. Diesen Grundwerten

kommt die Funktion eines
Leuchtturms zu, der den Schiffen

Arnold Kunzit

Trikoore

ip^rj
,ä

x. f<1

^jmM
tfmmat Verlag

Die Linke hat die
roten Fahnen

eingezogen. Darum
bleibt auch die
«Trikolore auf
Halbmast». Das
gleichnamige Buch von
Arnold Künzli ist
1992 erschienen.

49



draussen auf dem Meer den Weg weist.
Diese Grundwerte sind der demokratischen

Linken durch ihre Geschichte

vorgegeben. Im Sinne von Erhard Eppler
wäre von einem Wertkonservatismus der
Linken zu sprechen, was keineswegs ein
Paradox ist. Nirgends sind diese Grundwerte

prägnanter formuliert worden als

in der Französischen Revolution: «Liberté,

Egalité, Fraternité» auf der Grundlage

der «Déclaration des droits de

l'homme et du citoyen» von 1789 und
1791.

Freilich war die Französische
Revolution eine bürgerliche Revolution jenes
«tiers état», der die Macht von Thron,
Adel und Altar brechen und sie dem

«citoyen» zuspielen wollte, was ihr
bekanntlich auch einigermassen
gelungen ist. Aber der auf die Trikolorenwerte

von «Freiheit, Gleichheit,
Brüderlichkeit» eingeschworene Citoyen, der

Staatsbürger-von der «Citoyenne» war
damals noch nicht die Rede - betrat die
Bühne der Weltgeschichte Arm in Arm
mit dem Bourgeois, dem Besitzbürger.
Die Revolution war als bürgerliche nur
so weit bereit, ihr Versprechen universell

gültiger Trikolorenwerte als

verpflichtender Grundwerte einzulösen, wie
die partikularen bourgeoisen
Klasseninteressen dies zuliessen. Das lässt sich

vor allem am geradezu religiösen
Bekenntnis zur Unantastbarkeit des

Privateigentums erkennen, wobei man noch
nicht zwischen Privateigentum an den
Produktionsmitteln und privatem
Gebrauchseigentum unterschied.

Mit anderen Worten: Die Trikolore
ist in der bürgerlichen Französischen
Revolution nur auf halbmast gehisst
worden, das Eigentums- und
Wirtschaftssystem blieb dem normativen
Anspruch der Trikolorenwerte gegenüber

tabu. So gesehen müsste eine
demokratische und ihrem Ursprung im Sinne
eines Wertkonservatismus verpflichtete
Linke es sich zur Aufgabe setzen, die
Trikolore endlich ganz zu hissen und
auch den Bourgeois in einen Citoyen zu

verwandeln. Keiner hat den Geburts-
Widerspruch der Französischen
Revolution überzeugender herausgearbeitet
als Ernst Bloch, der schrieb, dass die

bürgerliche Revolution an den meisten
Punkten mehr bürgerlich als Revolution

war, und der deshalb, an die Linke
gerichtet, postulierte: «Soziale Revolution
erfüllt in ihrer Aufgabe, was die
bürgerliche Revolution versprochen hat...
Es ist der Gehalt der Menschenrechte...
Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit...»
Was die richtungweisenden Grundwerte
einer linken Theorie und Praxis anlangt,
müsste es, so gesehen, die Taktik dieser
Linken sein, die Bourgeois beim Wort
zu nehmen, sie mit den Werten ihrer
eigenen Revolution zu konfrontieren und
die von dieser dem Citoyen zugesprochenen

Rechte auch auf dem Gebiete der

Wirtschaft einzuklagen.

Die Entfremdungstheorie des jungen
Marx bleibt gültig, solange es

Kapitalismus gibt
Vielleicht wird man jetzt fragen, weshalb

bisher von Marx nicht die Rede war.
Meine Antwort lautet: Weil Marx in der
messianischen Tradition seiner
Rabbiner-Vorfahren und vernebelt durch die

Hegeische Geschichtsmetaphysik sich
das Reich der Freiheit als Resultat eines

sich mit Notwendigkeit vollziehenden
Geschichtsprozesses vorgestellt hat. Das
Proletariat war sein Volk Israel, das er
im Exodus aus der ägyptischen Knechtschaft

des Kapitalismus ins gelobte Land
der Freiheit führen zu können hoffte. Von
einer Orientierung an Werten wollte
Marx nichts wissen, dafür hatte er nur
Spott übrig, obgleich seine Kritik am
Kapitalismus auf Schritt und Tritt
normativ fundiert ist.

So bleibt denn auch die
normativhumanistisch orientierte Entfremdungstheorie

des jungen Marx, wie er sie in
den berühmten Pariser Manuskripten
von 1844 formulierte, nach wie vor und
solange es noch Kapitalismus gibt, gültig.

Marxens Diagnose lautete, dass der

50



Mensch, der in einem kapitalistischen
Wirtschaftssystem gezwungen ist, um
seiner Lebenserhaltung willen seine

Arbeitskraft wie eine Ware an die Eigentümer

der Produktionsmittel zu verkaufen,

ohne ein Recht der Mitsprache und
der Mitbestimmung über das Resultat
seiner Arbeit zu haben, zu einem Status
der Unfreiheit, der Erniedrigung verurteilt

sei, den er «Entfremdung» nannte.
Diese Diagnose stellt fest, das auf dem

Privateigentum an den Produktionsmitteln

basierende Wirtschaftssystem
verletze die Menschenrechte auf Freiheit von
Zwang und Unterdrückung und auf
Gleichheit. Der normenfeindliche Marx
hat das so nicht gesagt, aber das ist der
immanente Sinn seines Begriffs einer
Entfremdung des arbeitenden Menschen

von seiner Arbeit und deren Produkt,
damit von sich selbst und von der
Gesellschaft.

Ein Menschenrecht auf Freiheit und
Gleichheit - immer verstanden als gleiche

Freiheit - beinhaltet somit auch ein
Menschenrecht auf nicht entfremdete
Arbeit. Und das heisst auf eine Arbeit, in
der ich mich nicht als Ware verkaufen

muss, sondern in der ich bei mir bleibe,
was ja nach Hegel das Wesen der Freiheit

ist. Soviel zu Marx.

Die Menschenrechte sind unteilbar
Es ist in der Tat nicht einzusehen, wieso
die Menschenrechte nur dem Schutz der
Menschen vor politischer Repression
und nicht auch dem vor einer ökonomischen

dienen sollen, zumal in einer Zeit,
da eine globalisierte Wirtschaft daran
ist, die Macht der Politik immer mehr
einzuengen. Die Menschenrechte sind
unteilbar und gelten universell. Man
kann in Staat und Gesellschaft nicht
ökonomische Freiräume schaffen, in
denen sie keine Geltung besitzen. Ein
linkes Grundsatzprogramm müsste
deshalb heute - mit zweihundertjähriger
Verspätung - eine Erklärung der
Menschen- und Bürgerrechte in der
Wirtschaft enthalten, bedeutet doch allein

schon die Rede von lohnabhängigen
Arbeitnehmern, die von Arbeitgebern
auf die Strasse gestellt werden können,
eine Verletzung der Menschenrechte und
der Menschenwürde, da die einen durch
die Produktions- und Eigentumsverhältnisse

zur Abhängigkeit von den
andern verurteilt sind.

Deshalb ist auch die Rede von einer
Sozialpartnerschaft eine verlogene
Ideologie, denn Partnerschaft gibt es nur
unter Gleichen. Und was die Menschenwürde

anbelangt: Es findet heute im
Zusammenhang mit der revolutionären
Entwicklung der Humangenetik eine
weltweite intensive Diskussion darüber
statt, von welchem Stadium der menschlichen

Entwicklung an dem, was da ein
Mensch zu werden im Begriffe steht, eine
menschliche Würde zuzusprechen sei,
und es ist nicht einzusehen, wieso man
so engagiert mit der Frage der menschlichen

Würde eines Embryos ringt,
jedoch die Würde des ausgewachsenen
Menschen am Arbeitsplatz kein
Diskussionsthema ist. Der Satz des
deutschen Grundgesetzes: «Diemenschliche
Würde ist unantastbar», wird durch
jeden unfreiwillig Arbeitslosen dementiert.

Unserem kapitalistischen Wirtschaftssystem

kommt im Bewusstsein seiner
Verteidiger eine geradezu religiöse Dig-
nität zu. Die unsichtbare Hand von
Adam Smith, die dafür sorgt, dass der

Kampf der wirtschaftlichen Egoismen
dem Wohl der Gesamtgesellschaft dient,
ist in der Tat die Hand Gottes. Adam
Smith war Philosoph und hat den
Gedanken der unsichtbaren Hand bei der

griechisch-römischen Philosophie der
Stoa geborgt, die einen göttlichen
Weltenlenker annahm. Folglich sorgt diese

unsichtbare Hand Gottes dafür, dass die
Würde des Menschen im fröhlichen
Konkurrenzkampf unserer wirtschaftlichen

Dinosaurier unangetastet bleibt...
Der Gedanke, dass der Kapitalismus

auf Schritt und Tritt die Menschenrechte
und damit auch die Bürgerrechte ver-

I
Zur

Ideenfiesi-Nchte

Dieses 1986 im
Bund-Verlag erschienene

Buch zeigt, dass

die Kritik des

Privateigentums in der
Ideengeschichte eine
weit grössere Rolle
spielt als der «homo
oeconomicus».

51



Chappatte 1999 in
der New York Times

letzt, ist gar nicht neu. Ich erwähne bloss
den österreichischen Schriftsteller Her-
mannBroch, der von 1886 bis 1951 lebte.

Dieser war keineswegs ein engagierter

Linker, zwanzig Jahre lang war er als

Direktor einer Spinnfabrik ein erfolgreicher

Industriekapitän, der freilich am
Abend Philosophie studierte, Gedichte,
Essays und Romane schrieb und sich

philosophisch zu einem Neukantianer
entwickelte. 1940, als jüdischer Emigrant
in den USA, hat Broch gemeinsam mit
Thomas Mann, Reinhold Niebuhr,
Lewis Mumford, Gaetano Salvemini und
anderen ein Buch publiziert: «The City
of Man. A Declaration on World
Democracy». Broch, der mit Roosevelts
New Deal sympathisierte, stellte in sei¬

der Schärfe, ja stets faschistisch
ausbruchsbereit unter der Oberfläche
schwelt...» Und man wird an einen
berühmten Satz von Marx erinnert, wenn
man weiter liest, die Forderung der
Demokratie an die Wirtschaft sei

«schwerwiegend, nämlich dass der Mensch
niemals als Wirtschaftssache, - kurzum
als Sklave behandelt werden darf.»

Politische Demokratie braucht
Wirtschaftsdemokratie
Die Menschenrechtskritik an den
kapitalistischen Produktions- und
Finanzverhältnissen richtet sich nicht nur
gegen diese Verhältnisse als solche. Sie ist
auch getragen von der Sorge um den
Fortbestand einer politischen Demokra-

Q

m
yy*ZJ

-y

yyjyyy4m

nem Beitrag die Forderung nach
«ökonomischen Menschenrechten» aut.

In einer weiteren Schrift über
«Menschenrecht und Demokratie» entdeckte
Broch in der kapitalistischen Wirtschaft
einen «Versklavungsfaktor» und
äusserte dabei erstaunliche Gedanken. So

schrieb er: «Es gibt auch eine

Wirtschaftsversklavung bei hohen Löhnen
und niederen Preisen, kurzum eine

Versklavung durch prosperity... Denn wenn
alle Energien des Menschen auf die

Güterproduktion gerichtet sind, wenn
er keinen anderen Lebenssinn als diesen

kennt, so wird er eben in einer Art von
der Wirtschaft beherrscht, dass er, bei
aller politischen Freiheit, sich selbst
allen Charakteristiken des Sklaventums
unterwirft.» Ja, der Ex-Unternehmer
Broch spricht sogar von einem «Wirt-
schaft-Totalitarismus, der im Kapitalismus

versteckt, aber doch mit zunehmen¬

de, die zusehends durch die Macht und
die Imperative einer globalisierten
Wirtschaft und durch die politische Indolenz
einer dem digitalisierten Konsumismus
verfallenen und durch die «circenses»
des Fernsehens bei Laune gehaltenen
Spassgesellschaft ausgehöhlt wird.

Die politische Demokratie als solche
bleibt weiter so lange nur eine halbe,
solange eine genuin undemokratisch
strukturierte Wirtschaft und Finanzwelt
über eine privatisierte Entscheidungsmacht

verfügt, der sich die Politik allzu
oft zu beugen hat und auf die der Citoyen

und die Citoyenne selbst in einer
halbdirekten Demokratie wie der Schweiz
kaum einen nennenswerten Einfluss
haben. Das Postulat einer Demokratisierung

der Wirtschaft hat so gesehen
auch die Funktion, die bestehende
politische Demokratie vor einem drohenden
Verfall zu retten.

52



Den demokratischen Sozialismus neu
definieren
Was bisher demokratischer Sozialismus

genannt wurde, wäre neu zu definieren
als eine Ausweitung des Geltungsbereichs

der Bürger- und Menschenrechte
von der Politik auf Gesellschaft und
Wirtschaft. Oder anders formuliert:
Sozialismus wäre zu definieren als Erklärung

der ökonomischen Bürger- und
Menschenrechte mit dem Ziel einer
Aufhebung der Unmündigkeit des Menschen

am Arbeitsplatz. Nichts anderes meint
auch der Begriff einer demokratischen
Selbstverwaltung, auf die einige Unentwegte,

zu denen leider auch ich gehörte,
die SPS in einem neuen Parteiprogramm
vergeblich zu verpflichten suchten.
Vielleicht wäre es nicht unangebracht, diesen

Programmentwurfwieder einmal aus
den verstaubten Ordnern des
Parteisekretariats hervorzuklauben.

Die Frage wäre bloss noch, auf
welchen Namen man einen solchen
demokratischen Sozialismus taufen soll, da
wie gesagt der Begriff «Sozialismus»
infolge seiner Pervertierung durch die
Kommunisten und deren Sympathisanten

auf absehbare Zeit wohl diskreditiert

ist. Vielleicht wäre «Wirtschaftsdemokratie»

ein passabler Ersatz. So

realitätsfern ein solches Unternehmen
manchen, auch in der SPS, erscheinen

mag, die Einsicht scheint doch langsam
zu wachsen, dass der globalisierte
Kapitalismus nicht, wie einige etwas voreilig
verkündeten, der glorreiche Höhepunkt
und das Ende der Geschichte ist, und
allenthalben werden sogar im eigenen
Lager der Globalisierungs-Gläubigen
kritische Stimmen laut. Die pekuniäre
Elefantiasis der Spitzenmanager provoziert

sogar die NZZ, den moralischen
Zeigefinger zu erheben, und man liest
ebendort neuerdings Artikel, in denen
die anthropologische Gültigkeit des

sakrosankten «homo oeconomicus» in
Frage gestellt wird.

Da und dort geschieht sogar Erstaunliches.

Im Jahre 1971 ist ein Buch er¬

schienen, das in kurzer Zeit ein Klassiker

der politischen Philosophie geworden

ist: John Rawls' «Theorie der
Gerechtigkeit». Rawls hat darin eine
äusserst differenzierte philosophische
Konzeption des Gerechtigkeitsbegriffs
entworfen, eine Konzeption, die man
einem aufgeklärten politischen Liberalismus

zurechnen darf. Dreissig Jahre später,

im Jahre 2001, kommt der weltweit
gefeierte Rawls in einem neuen Buch auf
seinen Klassiker zurück: «Justice as
fairness. A Restatement». Darin bekennt
Rawls sich zu der vom britischen
Ökonomen James Mead entworfenen Theorie

einer «property-owning democracy»
als Theorie eines demokratischen
Sozialismus. Rawls versteht unter diesem

Begriff eine Eigentümer-Demokratie im
Sinne einer breit gestreuten Verfügung
über die Produktionsmittel. Das ist nicht
allzu weit entfernt von dem, was wir in
unserem Programmentwurf demokratische

Selbstverwaltung genannt haben.
Dasselbe ist zu sagen von einem 1997

in London erschienenen Buch des

griechischen Philosophen und Ökonomen
Takis Fotopoulos: «Towards an Inclusive

Democracy. The Crisis of the
Growth Economy and the Need for a

New Liberatory Project». Etwas
unbeholfen auf deutsch übersetzt meint
«inclusive democracy» eine integrative,
ganzheitliche, umfassende Demokratie.
Das Buch enthält eine eingehende,
differenzierte Kritik sowohl der kapitalistischen

wie der weiland kommunistischen

Wachstums-Ökonomie und
entwirft ein ausgefeiltes Modell einer
«economic democracy».

Eine gesamtgesellschaftliche
Kulturaufgabe

Zurück zur Aufgabe, die sich heute
einer radikal demokratischen Linken stellen

würde. Diese Aufgabe ist infolge der
spektakulären Entwicklung der
Informationstechnik und der dadurch ermöglichten

Digitalisierung der globalen
Finanzaktionen erheblich komplizierter

53



geworden, als sie es ohnehin schon war.
Noch vor relativ kurzer Zeit konnte man
sich mit seiner Emanzipationsforderung
auf die Produktionsverhältnisse und
insbesondere das Verhältnis von Lohnarbeit

und Kapital konzentrieren, und
das heisst im wesentlichen: auf die
Industrie. Inzwischen aber hat ein
Paradigmenwechsel stattgefunden, in Form
einer weitgehenden Verselbständigung
und Globalisierung des Welt-Finanzsystems.

Das hatte zur Folge, dass
Arbeit und Leistung an Bedeutung verloren

haben, da das grosse Geld heute

weitgehend durch Spekulation gewonnen

wird und nicht mehr nur durch
Produktion und Arbeitsleistung, so wichtig
diese auch bleiben. Man könnte sagen,
das Geld habe sich verselbständigt, von
der Produktion emanzipiert.

Weiter ist die Position der Aktionäre,
der «shareholders», aufgewertet worden,

und deren «value» zu erhalten und

zu steigern ist wichtiger als die Erhaltung

von Arbeitsplätzen und Lohnerhöhungen.

Man denke an die
Unternehmens-Fusionen, bei denen oft Tausende

von Arbeitsplätzen verloren gehen. Das
alles stellt den Gedanken einer
Demokratisierung der Wirtschaft vor neue
Probleme. So krankt auch der zunehmende

Widerstand gegen die Finanz-Internationale

und ihre Institutionen - WTO,
IWF, Weltbank, World Economic
Forum - daran, dass man sich bisher allzu
sehr auf Protest beschränkt und sich zu
wenig mit der Frage einer gegebenenfalls
mehrheitsfähigen und realisierbaren
Alternative befasst hat.

Ohne einer Katastrophentheorie zu
verfallen, darf doch angenommen werden,

dass der globalisierte Turbo-Kapitalismus

nicht das letzte Wort der
Geschichte ist. Man braucht nicht mit Jean
Baudrillard auf eine Implosion dieses

Systems analog zur Implosion des

Weltkommunismus zu hoffen, um von der

Notwendigkeit einer Alternative
überzeugt zu sein.

Eine von der regulativen Idee der

Menschen- und Bürgerrechte inspirierte
Alternative würde auch die tradierten
Funktionen des Marktes und des Geldes

in Frage stellen. Die ursprüngliche
ökonomische Funktion des Marktes, der

Agora der griechischen Polis, war ja
bloss, die Bürger mit den notwendigen
Gütern zu versorgen. Dieser Markt war
keine Institution zur Wohlstandsvermehrung.

Ebenso wenig diente er als

Tummelplatz raffgieriger Spekulanten.
Der Markt wäre wieder auf seine

ursprüngliche Funktion zu reduzieren und
soweit als nötig demokratisch zu
kontrollieren. Es geht heute nicht mehr, oder

jedenfalls nicht primär, um die Frage
«Etatisierung oder Privatisierung»,
sondern um eine Demokratisierung sowohl
des «service public» wie der privaten
Wirtschaft.

Weiter wäre es angesichts der
Reichtums-Exzesse auf der einen und der
Armuts-Misere auf der anderen Seite unseres

kapitalistischen Globus wohl an der

Zeit, sich auch Gedanken zu machen
über die Entartung des Geldes vom blossen

Tauschmittel zum primären
gesellschaftlich-wirtschaftlich-politischen
Machtmittel und zum alles dominierenden

Götzen unserer Kultur. Es tönt zwar
hoffnungslos utopisch, aber das Postulat

einer Demokratisierung der
Wirtschaft impliziert auch eine solche des

Geldes als Machtpotential.
Gewiss ist eine Demokratisierung als

solche kein Allheilmittel. Faute de mieux
basiert die Demokratie bis heute auf dem
Mehrheitsentscheid. Die Mehrheit aber

ist nicht identisch mit der Wahrheit oder
auch nur der Richtigkeit. Sie kann böse

in die Irre gehen, wie wir das ja gelegentlich

erlebt haben und weiter erleben.
Ohne eine vom sittlichen Wert der
Menschen- und Bürgerrechte überzeugte und

getragene Kultur degeneriert auch eine

institutionell perfekte Demokratie. Deshalb

ist das Postulat einer Wirtschaftsdemokratie

mit ökonomischen
Menschen- und Bürgerrechten eine
gesamtgesellschaftliche Kulturaufgabe. •

54


	Plädoyer für ökonomische Bürger- und Menschenrechte

