
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 97 (2003)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bücher : Gegen-Empire? Oder aber die Welt verändern ohne Macht?

Autor: Steiger, Hans

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Seit geraumer Zeit zieht ein Buch
gleich einem Gespenst durch die linke
Debatte: «Empire» von Michael
Hardt und Antonio Negri. Als im
Frühjahr 2002 die deutsche Übersetzung

erschien, konnte der Verlag
bereits mit Rezensionen werben, die darin

das «Kommunistische Manifest»
unserer Zeit erkannten. The Observer
lobte einen «grossartigen politischen
Entwurf», laut New York Times füllt
er «eine Lücke in den Humanwissenschaften».

Es gibt kaum noch eine
kritische Grundsatzbetrachtung zur
heutigen Lage der Welt, die das

Erklärungsmodell der beiden Professoren
nicht mit einbezieht. Tatsächlich ist
die Lektüre ihrer Theorie im gegebenen

Umfeld packend, sie zieht einen
fast magisch auf Gedankengänge mit,
in denen selbst die Macht der USA
relativiert und unterminiert wird. Für
die Autoren ist es das «utopische
Element der Globalisierung», das sie «dazu

ermutigt, ein Projekt der Gegen-
Globalisierung, des Gegen-Empire zu
entwerfen». Aber ihre Utopie ist an
entscheidenden Stellen kaum weniger
erschreckend als die Realität. Mit
doppeltem Interesse wandte ich mich
deshalb dem Buch von John Holloway
zu, das über weite Strecken eine
Antwort auf diese Vision zu geben
versucht: «Die Welt verändern, ohne die
Macht zu übernehmen». Nicht minder
utopisch. Doch die hier propagierte
Revolution des Nein kommt dem
näher, was mir als Weg in eine menschlichere

Zukunft den praktischen
Versuch wert scheint. H. St.

Drei marxistische Professoren...
Die zwei Bücher haben einiges gemeinsam.

Es sind Theoriewerke, ihre Autoren

sind Professoren. Hardt lehrt
Literaturwissenschaft in den USA. Negri war
in Padua für Politikwissenschaft zuständig,

bis er im Zusammenhang mit
Anschlägen der Roten Brigaden inhaftiert

Hans Steiger

Gegen-Empire?
Oder aber die
Welt verändern
ohne Macht?

wurde und später in Frankreich politisches

Exil fand. Heute lebt er wieder in
Rom. John Holloway, dessen Essay diesen

Herbst neu erschien, stammt aus
Dublin und wirkt als Politologe am
Institute de Ciencias Sociales y Hu-
manidades in Mexiko. Dort ist er im
Kontakt mit der zapatistischen Bewegung.

Alle drei verstehen sich als

Marxisten, ja Kommunisten. Wobei sie schon

vor 1990 nicht den orthodoxen
Richtungen zuzurechnen waren. Für mich
waren die beiden Bücher auch in dieser
Hinsicht aufschlussreich. Vieles von den
Klassikern der Arbeiterbewegung und
den späteren Debatten der Linken
kommt in Zitat und Auseinandersetzung
zur Sprache und wird dabei zumindest
in Umrissen verständlich.

Parallelen gibt es auch in der Art, wie
argumentiert wird: Schritt für Schritt
werden Thesen erläutert, aufkommende

Zweifel mit neuen Fragen und
Antworten angegangen. Das ermüdet
gelegentlich und hilft doch, dem Faden bis

ans Ende zu folgen. Dass es ein roter
Faden ist, versteht sich. «Wir haben nicht

vor, über die Zerstörung und Enteignung,

die der Kapitalismus fortwährend
überall auf der Welt mit sich bringt,
Tränen zu vergiessen », heisst es bei Hardt
und Negri. Sie wollen statt dessen

fragen, «was heute ein brauchbarer Begriff

29



MP i :R:h

Michael Hardt/
Antonio Negri:
Empire. Die neue
Weltordnung. Aus
dem Englischen von
Thomas Atzert und
Andreas Wirthen-
sohn. Campus
Verlag, Frankfurt
2002,461 Seiten,
61 Franken

des Kommunen, des Gemeinsamen ist,
mitten in der Postmoderne». Und sie

bleiben beim Kommunismus. Genau wie
Holloway. Der geht von der «Endlosigkeit

des Kampfes für den Kommunismus»

aus. Es gebe keine abschliessende,
alle Widersprüche lösende Synthese.
«Wenn der Kapitalismus trotz seiner
immensen Blockierung des menschlichen
Potentials als Prozess, anstatt als
Seinszustand aufgefasst werden muss», dann

gilt das erst recht für eine Gesellschaft,
« in der die kreative Macht der Menschen
befreit ist».

versuchen, die Welt zu erklären
Es ist schwierig, ja unmöglich, die ambi-
tionierte Welterklärung von Hardt und

Negri auf knappem Raum zusammenzufassen.

Nicht die USA sind es, denen
das globale Empire untersteht. Dieses

selbst, im globalen Markt und mit
globalen Produktionsabläufen entstanden,
«ist das politische Subjekt», welches den

«globalen Austausch tatsächlich reguliert,

die souveräne Macht, welche die

Welt regiert». So sind denn die «unsichtbare

Hand», welche der Neoliberalismus
als Gott neu installiert hat, und das

Empire eigentlich eins. Niemand
kontrolliert es. Allenfalls ging vom «American

way of life» eine Austrahlung aus,
die im Verbund mit der ökonomischen,
militärischen und medialen Macht der
USA den Prozess dominierte, zumal nach
dem Zusammenbruch der Sowjetunion
als ihrem Gegenpart. Trotzdem ist für
die Autoren «das kommende Empire
kein amerikanisches». Allerdings
erschien ihre Analyse im Original bereits

vor zwei Jahren. Vielleicht hätten sie

aktuell dieses und jenes zu ergänzen.
Oder gar zu korrigieren, wie hier: «Während

wir dieses Buch schreiben und sich
das 20. Jahrhundert dem Ende zuneigt,
ist der Kapitalismus auf wundersame
Weise gesund und die Akkumulation
kräftig wie nie.»

Aber ihnen geht es ohnehin um eine

andere, grundlegendere Krise, die es zu

einer Illusion werden lässt, den
kapitalistischen Markt und dessen

Produktionsregime als «ewig und unüberwindlich»

anzusehen. Von dieser Mystifikation

müssten wir uns befreien. Sofort.
Dass das schwerfällt, habe zu tun mit
den «theoretischen Positionen, die ausser
blinder Anarchie keine Alternative zur
gegenwärtigen Herrschaftsform sehen».

Doch für Hardt und Negri ist das

Gegen-Empire längst im Entstehen. Bill
Gates wird zitiert: « In der virtuellen Welt
sind wir alle gleich.» Durch die

Revolutionierung der Arbeitsformen im
Postfordismus entwickelten sich neue
Lebensstile sowie eine Flexibilität und
Mobilität, die in kein disziplinierendes
Regime einzupassen ist. Da wachsen
nicht nur weltweit neue Bedürfnisse,
Wünsche und Forderungen, es wächst
auch «die Fähigkeit der Menge, mit
ihrer eigenen produktiven Kraft die
parasitäre Ordnung des postmodernen
Kommandos zu sabotieren und zu zerstören».
Wir sollten dieses «prophetische Begehren»

als eine radikale Kraft begreifen,
ohne Determinismus und ohne Utopie:
«Sowohl die neue Herrschaft des Empire

als auch die neue immaterielle und
kooperative Kreativität der Menge sind

nur schemenhaft zu erkennen, und nichts

vermag das Schicksal, das uns bevorsteht,

zu erhellen.»

Eine wenig gemütliche Vision
So wolkig klingt vieles. Weltbürgerrecht,
Grundeinkommen. Gut. Schön. Irgendwann?

Einfach so? Wo die Vision sonst
noch konkreter wird, ist sie kaum
gemütlich. Vorbei etwa die gute alte
Vorstellung vom solidarischen Kampf für
eine gerechtere Welt durch nationale
Unabhängigkeit und fairen Handel: «Als
die wahren Helden der Befreiung der

Dritten Welt dürften heute die Emigranten

und Bevölkerungsströme gelten, die
alte und neue Grenzen zerstört haben.»

Deren fortwährendes Überschreiten
verweise auf eine gemeinsame Zivilisation.
Von «neuen Barbaren» ist die Rede.

30



Positiv! Da verschieben sich die Gewichte

wie automatisch. «Wenn menschliche

Macht unmittelbar als eine autonome,

kooperative kollektive Kraft auftritt,
ist die kapitalistische Vorgeschichte zu
Ende.» Und diese Kraft wächst «in
einem Akt der Verschmelzung und
Hybridisierung mit den Maschinen, welche

die Menge sich wieder aneignet und
neu erfunden hat».

Donna Haraway wird zitiert, die
darauf beharrt, auch «die Schranken
niederzureissen, die wir zwischen
Mensch, Tier und Maschine errichtet
haben». Humanismus beinhalte die
schöpferische Kraft «uns selbst und die
Welt zu schaffen und immer wieder neu
zu schaffen ». Piercings und Tätowierungen

werden als Anzeichen für das

Widerständige des neuen Menschen genommen,

obzwar «belanglos im Vergleich
zu der Art radikaler Mutation», deren

unsere Körper bedürfen. Dass die furchtbar

künstliche Zukunftsskizze im
Schlusskapitel - wo es um Militanz
sowie «Untergang und Fall des Empire»
geht - in einem friedlichen Bild mit dem

heiligen Franz von Assisi mündet, bei
Natur und Tieren, «Schwester Mond,
Bruder Sonne», macht einem das Ganze
noch lange nicht geheuer.

Dies ist übrigens nicht der einzige
Querbezug zu christlichen Vergangenheiten.

So könnte sich der Widerstand

gegen das Empire «von der Vision des

Heiligen Augustinus inspirieren lassen»,
seinem «gegen das dekadente Römische
Reich gerichteten Projekt». NGOs sind
für Hardt und Negri etwas wie
«Wohltätigkeitsveranstaltungen und Bettelorden

des Empire ». Wie die Dominikanermönche

im späten Mittelalter und Jesuiten

zu Beginn der Neuzeit seien sie

bemüht, universelle Bedürfnisse zu finden
und Menschenrechte zu verteidigen. Sie

kämpften dafür ohne Waffen, ohne
Gewalt, ohne Grenzen. Nur dienten
solche moralischen Interventionen häufig

dazu, «die Bühne für militärische
Interventionen vorzubereiten». Diese

erfolgen heute als international gebilligte

Polizeiaktion, immer seltener
innerhalb von UN-Strukturen. Denn die
UNO ist dem Zeitalter des Empire
unangemessen. Ein anachronistisches Modell,

gebaut auf die klassische Vorstellung

der souveränen Macht von Staaten.

Inzwischen haben aber
Globalisierungsprozesse die Grundlagen verändert.

«Sie zielen der Tendenz nach auf
die Schaffung einer einzigen supranationalen

Gestalt politischer Macht.» Von
ihr wird erwartet, dass sie den sozialen
Frieden bewahrt und moralische Gewissheit

bietet. «Wer wird in der Lage sein,
den Begriff Frieden zu definieren?»
Wann und mit welchen Machtmitteln
wird die gewünschte Ordnung hergestellt?

Es bestätigt sich: «Die neue
Weltordnung» ist Thema für ein Buch voller
brennender Fragen. Sie, weniger die

Antworten, machen die Lektüre lohnend.

Einer fundierten Kritik wert
Nebst vielen Unklarheiten hinterliessen
die fast fünfhundert Seiten ein ungutes
Gefühl. Gespannt las ich danach ein

paar ausführlich begründete Kritiken.
Beispielsweise in Heft 25 der «Krisis»,
wo sich Anselm Jappe daran machte,
weil «in weiten linken Kreisen» der
Bezug auf Hardt und Negri bald «so
obligatorisch wie einst ein Maozitat»
erscheine. Er findet im «Empire» kaum
Neues: «eine postmodern veredelte
Neuversion des italienischen Operaismus der

siebziger Jahre». Was nun «Menge»
heisst, sei nichts als «das liebe, alte
Proletariat». Die völlig veränderte Art der

zu leistenden Arbeit? Da werde «den

neuen Elendsunternehmern» eingeredet,
ihre sogenannte Selbständigkeit sei wirkliche

Freiheit - «die neoliberale Propaganda

tut genau dasselbe». Offensichtlich

gelinge es den Autoren aber, vielen
Kreativen in der neuen Mitte und «jungen

Rebellen, die noch zu diesen
Mittelschichten stossen wollen, zu schmeicheln
und ihnen einzureden, sie seien das neue
revolutionäre Subjekt». Und ihre Ant-

31



wort auf die grosse Frage, wie das mit
dem Buch verkündete «geschichtliche
Todesurteil über den Kapitalismus»
vollstreckt werden soll, wirke für die

Gegenwart zumindest originell. Durch eine

neue Religion, «eine Religion des

Militantismus».

Etwas weniger polemisch, aber nicht
minder kritisch Ulrich Brand in Heft 245

von «Das Argument». Gegen den
Versuch «grosser Würfe», wie hier einer
vorliege, wäre nichts einzuwenden. «Sie

können den Blick öffnen für bisher
Unerkanntes, können provozieren und
damit Denken und Handeln entscheidend

anstossen.» Doch schillernde und nur
wenig ausgeführte Floskeln wie Multitude

und immaterielle Arbeit genügen
dann nicht. Die politische Ökonomie und

empirische Sachverhalte interessierten
Hardt und Negri zu wenig. Nur an einer
Stelle werde die Frage gestellt, warum
Menschen sich in das bestehende System

integrieren lassen. Eigentlich bleibe
die Lektüre des «Empire» ein «sicheres
Abenteuer für den Mainstream».
Globalisierung ist im Prinzip in Ordnung,
der US-Imperialismus ein Auslaufmodell
und die Aussicht spontaner Aufstände
der bereits informationell Arbeitenden
«kaum Anlass zu schlaflosen Nächten».
Problematisch ist es, Migrantinnen und
Migranten als Helden und Heldinnen
einer mobilen Multitude zu feiern. Selbst

wenn im Buch eingeräumt wird, dass sie

als Ausgebeutete und Opfer der
Abschottungsversuche unserer
Wohlstandszentren viel Leid erfahren.

Trotz ähnlicher Analyse anders
John Holloway argumentiert in der

Analyse über weite Strecken parallel zu
Hardt und Negri. Im zweiten Teil seines
Buches geht er auf ihre Thesen ein. Es

trifft zu: «Die unterschiedlichen
Nationalfarben der imperialistischen Landkarte

fliessen zusammen und münden in den

weltumspannenden Regenbogen des

Empire.» Auch darum wird es sinnlos,
sich revolutionäre Veränderung als Ero¬

berung der Staatsmacht vorzustellen.
Nur weil kein Ort der Herrschaft
festzumachen ist, fällt nicht jegliche Möglichkeit

des Widerstandes dahin. Aber sie

sieht anders aus. In der Perspektive von
Hardt und Negri «kommt es zu einem

Aufeinanderprallen der Titanen». Ein
machtvolles Kapital steht im Stil des

alten Klassenkampfes einer machtvollen,
monolithischen «Menge» gegenüber.
Dargestellt als rein äusserlicher Antagonismus.

Und so ende das «Empire» mit
einer Lobrede auf den Militanten.

«Vielleicht ist dies für den entschlossenen

Militanten ein anziehendes Bild,
aber es hat überhaupt nichts mit der
Erfahrung derjenigen von uns zu tun, die

wir im dreckigen, unreinen Morast der

alltäglichen Fetischisierung leben. » Letzteres

ist ein zentraler Begriff von Marx,
den Holloway auf heutige Verhältnisse
überträgt. Warenfetischismus bedeutet,
«dass kapitalistische instrumentelle
Macht in das Wesen unseres Seins, in all
unsere gedanklichen Gewohnheiten, in
all unsere Beziehungen zu anderen
Menschen ein- und sie durchdringt.» Eine
solche Welt erfordert radikale Kritik.
Nicht nur an «denen». Ebenso oder

zuerst an « uns », an unserer eigenen
Mittäterschaft an der Reproduktion
kapitalistischer Machtbeziehungen. Um die
Kraft der Anti-Macht verstehen zu können,

müssen wir die Figur des Militanten

hinter uns lassen. Es geht um «die
Kraft aller, die sich weigern, zu
kapitalistischen Maschinen zu werden».

Ausgangspunkt des sehr direkt an die
Leserin und den Leser adressierten

Essays, den der Politikwissenschaftler aus
Mexiko vorlegt, ist «der Schrei». Nicht
das Wort ist für ihn im Anfang: «Wir
schreien.» Mit einer bei allem Pathos

vorsichtigen Argumentation kreisen die

ersten Kapitel den Schrei und dieses

«Wir» ein. Und die Frage kommt immer
wieder: «Wer sind wir, die wir kritisieren?»

Wir sind zum Beispiel die
Arbeiterklasse: diejenigen, die erschaffen und
denen das Erschaffene - «sowohl das

32



erschaffene Objekt als auch der Schaf-

fensprozess» - entrissen wird. Sind wir
es wirklich? Mag die Definition der Klasse

lauten, wie sie will, stets erfolgt sie

auf der Grundlage ihrer Unterordnung
unter das Kapital. Dies auch in den
«positiven» Konzepten des Sozialismus. Es

wird das Gesehene «durch die Brille
geformt, durch die es betrachtet wird».
In einem von festen Identitäten bestimmten

Rahmen « besteht für eine diese Welt
transzendierende Perspektive keine

Möglichkeit». Aber wir sind die
Arbeiterklasse und sind sie nicht; was für
Holloway « kein logischer Widerspruch,
sondern ein wirklicher» ist. In ihm ist
die Chance der Selbstemanzipation
enthalten.

Der vielstimmig verzweifelte Schrei

Das, wogegen wir anschreien, die
identitätsbestimmte Realität, befindet sich
nicht nur da draussen, es ist auch in uns.
«Es scheint vollkommen in uns
einzudringen. Es wird wir. Das ist es, was
unseren Schrei so qualvoll, so verzweifelt
macht. » Beinahe hoffnungslos. Doch aus
dem Schrei gegen diese Realität wird ein
Warum: «Warum gibt es so viel
Ungerechtigkeit auf der Welt?» Das verlangt
nach Begründung und wendet sich

gegen das, was ist. Es ist ein «Schrei -
gegen». Je stärker die Unterdrückung,
desto stärker der Schrei. Nicht einige
schreien, unter Ausschluss von anderen:
«Es ist der Schrei aller, in unterschiedlicher

Intensität.» Manchmal ist er im
Alltag nur ein leises Murmeln der
Unzufriedenheit, ein Grummeln der
NichtUnterordnung. Die steckt auch in allen
Formen des Krankfeierns, geht von der
Sabotage bis hin zum offenen Aufstand.
In den Kämpfen des Alltagslebens sind
Wünsche nach Befreiung enthalten; « der
Schrei - gegen und die Bewegung kreativer

Macht», die zwei Stränge des

Buches, «sind unentwirrbar ineinander
verschlungen». Es gilt, beide Ebenen
bewusst zu verbinden. Für die gewonnene

Einheit übernimmt Holloway aus

seinem mexikanischen Umfeld von den

Zapatistas den Begriff der Würde. Er
sieht dort «ein politisches Projekt, das

von dem Traum erfüllt ist, eine würdevolle

Welt gegenseitigen Respekts zu
schaffen».

Obwohl er in Mexiko die «Instabilität,

Unbeständigkeit und Unvorhersag-
barkeit des heutigen Kapitalismus» - und

an der Universität einen nach zehn
Monaten erfolgreichen Streik gegen
unsoziale Studiengebühren - erlebt hat,
behauptet der linke Professor nicht,
«dass der weltweite finanzielle
Zusammenbruch unmittelbar bevorsteht».
Doch er begründet die wachsende
Wahrscheinlichkeit solcher Krisen. Mit dem

Versuch, «jeden Aspekt des Lebens tiefer

und intensiver dem Kapital unterzuordnen

», verschärfen sich auch Konflikte.

Irgendwann ist auf den Strassen, auf
dem Land, in den Fabriken zu hören:

«Genug!» Dann sind die, die schreien,
die Krise des Kapitalismus. Wir, «die wir
immer noch auf eine Weise leben wollen,

die wir als menschlich empfinden».
Ohne die Macht zu haben oder zu wollen.

In dieser Krisentheorie steckt praktische

Hoffnung. Mit dem gemeinsamen
Kampf entstehen neue Netze, wird -
nicht nur im Internet - « das flickenartige
Zusammenfügen eines Gewebes der
Gesellschaftlichkeit» möglich. Auf einer
anderen Grundlage jetzt. Unterschlagen
wird es nicht: Die gegenwärtige Entwicklung

des Kapitalismus ist «derart
antimenschlich, dass sie eine ebenso
antimenschliche Antwort provoziert». Es

gibt vom Vandalismus bis zum
Terrorismus auch ein barbarisches oder
gewalttätiges Nein, dem es fast völlig an
emanzipatorischem Potential mangelt.
«Und dennoch»: der Schrei, das Nein
sind der Anfang.

Revolution des Nein - genügt das?

Ich wünschte mir sehr, auch Holloways
Buch würde in linken Kreisen und
Medien intensiv diskutiert. Nicht immer

33



zu üüemehmen

John Holloway: Die
Welt verändern,
ohne die Macht zu
übernehmen.
Übersetzt von Lars

Stubbe. Westfälisches

Dampfboot,
Münster 2002, 255
Seiten, 43 Franken

kam ich beim Lesen einzelner
Gedankengänge mit Weiterdenken allein an ein
Ende. So blieb ich beim kategorischen
Nein zum Staat als Ordnungsinstrument
ratlos, obwohl die Argumentation in der

grossen Linie überzeugt. Was über
Parteien gesagt wird - sie seien mit ihrer
Organisationsform typisch für die Hie-
rarchisierung unseres Lebens und die
Fixierung auf Eroberung von Macht,
massgebend verantwortlich für die
instrumenteile Verarmung und
Disziplinierung des Kampfes - ist in der
Bilanz auch meine Erfahrung. «Was als
Protestschrei gegen die Macht anfängt,
verkehrt sich in sein Gegenteil», in die
Aufnahme von Logik und Gewohnheiten

der Macht.

In meinem Buch «The Clash of Fundamentalisms» vertrete
ich die These, dass sich in der Welt heute zwei fundamentalistische

Strömungen gegenüberstehen. Einerseits der
religiöse Fundamentalismus, der aus Verzweiflung entsteht,
andererseits der nicht religiöse, der imperialistischer Natur
ist. Ich zeichne den amerikanischen Imperialismus vom
19. Jahrhundert bis heute nach. Da zeigt sich, dass die USA
in der Verfolgung ihrer Eigeninteressen in Lateinamerika
ebenso fundamentalistisch und fanatisch sind wie die
islamistischen Führer. Und vor dieser imperialistischen Religion

verbeugen sich die Intellektuellen heutzutage. Die
Situation Hesse sich kaum besser beschreiben als mit dem
Titel eines Gedichts, das Bertold Brecht 1929 verfasst hat:
«700 Intellektuelle beten einen Öltank an.»

Tariq Ali, Interview im Tages-Anzeiger vom 31. Januar 2002

Doch bereits beim Schreiben dieser
Zeilen höre ich die Frage des Redaktors
dieser Zeitschrift, wo denn die Alternativen

wären. Die folgen, meint Holloway,
«später». Für die Auflösung des Kapitalismus

genügt die Revolution des Nein.
Auf der letzten Seite kommt der Autor
auf den Titel seines Buches zurück. Wie
können wir die Welt ändern? «Leninisten

wissen es, oder wussten es mal. Wir
nicht.» Wieder eine Formel der Zapatistas:

«Fragend gehen wir voran.»
Für die globalisierungskritische

Bewegung, in der viele junge Leute nach

Welterklärung und nach neuen Wegen
suchen, sollte «Empire» nicht zur Bibel
werden und das Gegen-Empire mit
seiner Gegen-Macht nicht zum Modell.
Holloway passt hier mit seinem Bild vom
vielstimmigen Schrei besser. «Die Welt
verändern, ohne die Macht zu übernehmen

» - diese schöne Parole mit Leben zu
füllen, ist weiteres Nachdenken wert. Sie

kann am letztenJanuarwochenende auch
die Reise nach Davos leichter machen.
Zwar ist «die Revolution niemals ein
einzelnes Ereignis», wie Holloway in
einer Fussnote anmerkt, sondern ein
unendlicher Prozess. Zu ihm aber zählten

und zählen Seattle, Davos, Washington,

Prag und so weiter. «Wo diese

Ereignisse gelingen» sind sie als «Feste der

Nicht-Untergeordneten» von Bedeutung.

Beispiele linker Kritik:
Anselm Jappe: Des Proletariats neue Kleider.
Vom Empire zurück zur Zweiten Internationale,
in: Krisis, Beiträge zur Kritik der
Warengesellschaft, Heft 25, S. 121-136. www.krisis.org

Ulrich Brand: Die Revolution der
globalisierungsfreundlichen Multitude. «Empire» als vo-
luntaristisches Manifest, in: Das Argument,
Zeitschrift für Philosophie und Sozialwissenschaften,
Heft 245, S. 209-219. Das eben erschienene Heft
248 enthält eine weiterführende Auseinandersetzung

mit Hardt und Negri. Arbeitstitel: Das

Imperium des transnationalen High-Tech-Kapitalismus.

www.argument.de

34


	Bücher : Gegen-Empire? Oder aber die Welt verändern ohne Macht?

