
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 97 (2003)

Heft: 1

Artikel: Befreiungstheologie im Islam?

Autor: Dähler, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gemeinsam für Menschenrechte
Mit Muslimen kam ich zum ersten Mal
in engeren Kontakt, als sie 1965 gemeinsam

mit katholischen Jugendlichen
nächtelang den Gebäudekomplex von Kirche

und Moschee in Magelang (Zentraljava)

bewachten. Es ging um den Schutz

vor Angriffen der damals sehr mächtigen

kommunistischen Bewegung. Einige

muslimische Studenten kamen auf
mich zu, bekundeten ein unerwartetes
Interesse an Glaubensfragen und an der
christlichen Sozialethik.

Dieser Neugierde bin ich bis heute
immer wieder begegnet. Als ich später in
Semarang und Jakarta als Dozent und
Studentenseelsorger wirkte, vertieften
sich diese Kontakte. Was uns schnell
verband, war ein gleiches Empfinden für
die Relevanz der Menschenrechte und
die soziale Gerechtigkeit. Daraus wuchs
auch die Kritik an der autoritären
Herrschaft von General Suharto (Präsident
von 1966 bis 1998). Katholische,
protestantische und muslimische
Studentenvereinigungen trafen sich regelmässig
zum Informationsaustausch und formulierten

ihre sozialpolitischen Vorschläge

an die Regierung. Auf den Tag der
Menschenrechte am 10. Dezember wurde

ich erst durch muslimische Studenten
aufmerksam!

Zwar gibt es sehr abweisende
muslimische Äusserungen zu den Menschenrechten.

Sie gelten als Erfindung des

Westens, als Einschränkung der
Souveränität Gottes und der ihn vertretenden
religiösen Autorität. So meint Hasan al-
Turabi, früherer Präsident des Sudan:

«Diejenigen, die für Menschenrechte
eintreten, übersehen, dass dies ein fremder

Import ist», und Ali Khamenei,
Nachfolger Khomeinis im Iran, verstieg
sich zur Aussage: «Die Menschenrechte
sind ein Hokuspokus des Satans.» Der
ägyptische Scheich Mohammed al
Ghazali verkündete 1993 vor dem höchsten

ägyptischen Gericht: «Jeder, der
offen gegen die Scharia eintritt, fällt vom
Glauben ab und muss getötet werden...

Franz Dähler

Befreiungstheologie
im Islam?

Wird der Weltkrieg der kommenden Jahrzehnte zwischen
dem Islam und dem Westen ausgefochten werden? Viele

glauben an diese These von Samuel Huntingtons Buch «The
clash of civilisations». Mit dem Westen und seiner Kultur
verwoben ist das Christentum, somit würde dieser Konflikt
noch durch eine religiöse Dimension vertieft. Sollten sich
beide Religionen verhärten und vermehrt dem Fundamentalismus

zuneigen, würde der Konflikt unlösbar, der
Weltfriede wäre eine Illusion. Es scheint, dass sich in muslimischen

Ländern wie Pakistan, Iran, Ägypten, Indonesien,
Saudi-Arabien, Sudan, Türkei westlich-christliche Werte
wie Demokratie und soziale Gerechtigkeit kaum durchsetzen

können. Als gälten immer noch die alten feudalen Strukturen

und Gesetze - spürbar auch in der Unterordnung der
Frauen -, als herrschte eine spirituelle Immobilität, die sich

zur Rechtfertigung immer wieder auf die Scharia, das «Gesetz

Gottes», beruft, mit der Hoffnung, dass sich dadurch
alle Probleme lösen Hessen. Ist der Islam zutiefst konservativ,

unsozial und unbeweglich? Ich suche eine Antwort
aus Begegnungen mit vielen indonesischen Muslimen und
dem Studium ihrer Publikationen. F.D.

15



Wer einen solchen Apostaten tötet, darf
straffrei ausgehen.» Es war im Sinne
dieser Fatwa (islamischer Rechtsspruch),
dass algerische Fundamentalisten den

Soziologen Mohammed Boukhobza im
Juni 1993 vor den Augen seiner Familie
ermordeten, indem sie ihm die Pulsadern
öffneten und ihn verbluten liessen.

Die demokratische Medina-Gesell-
schaft
Dem indonesischen Islam ist diese
Mentalität fremd, ausser in eng begrenzten
Kampfgruppen des Jihad, des Heiligen
Krieges. Nicht nur das. Muslimische
Theologen in Indonesien stehen vielmehr

dtaft
r «je

«r*

At £ ICS

*
n isut«. Vil

1lia*

Aufgeschlossene
Atmosphäre nach
einem Vortrag von
Franz Dähler über
muslimisch-christlichen

Dialog an der
muslimischenUniver-
sität Yogyakarta im
März 2002.

an vorderster Front im Einsatz für die
Menschenrechte. Dazu gehört vor allem
Nurcholish Madjid, der Rektor der

neuen muslimischen Universität Parama-
dina (Jakarta), den ich schon früher als

aufgeschlossenen Leiter einer muslimischen

Studentenorganisation kennengelernt

hatte. In seinem Buch «Islam,
eine kritische Untersuchung über Glauben,

Menschlichkeit und Modernität»
führt er aus: «Die klassische Zeit des

Islam (während dem Propheten und
seinen Nachfolgern) ist gekennzeichnet
durch eine egalitäre Gesellschaftsstruktur,

offen und demokratisch.
Gleichheit und Partizipation zeigen sich
schon im Leben des Propheten (vor
allem in Medina, wo Mohammed die volle

Freiheit der jüdischen Gemeinschaft

anerkannte und Entscheidungen gemeinsam

mit der Gemeinde gefasst wurden).
Die Einheit von Glauben und Gerechtigkeit

zeigt sich in verschiedenen Aussagen

des Koran, worin Gott als der
'Gerechte' definiert wird und somit das
gerechte Tun des Menschen Gott selbst

gegenwärtig macht.»
Da diese demokratische Struktur der

Gesellschaft sich zuerst in Medina
entwickelt hatte, bezeichnet sie Nurcholish
als «Medina-Gesellschaft» (masyarakat
Madinah), ein inzwischen in Indonesien

populär gewordener Ausdruck. Damit
soll deutlich gemacht werden, dass
demokratisches Denken dem Islam eingeboren

und nicht allein auf den Einfluss
des Westens zurückzuführen ist. Im
Hinblick auf das Regierungssystem bemerkt
Nurcholish: «Politische Autorität
verdient nur dann Gehorsam, wenn sie von
vielen Menschen begründet ist und die
soziale Gerechtigkeit widerspiegelt,
somit Gottes Willen entspricht. Daher
können Gläubige niemals eine Diktatur
unterstützen. Denn nur Gott allein ist
absolut. Offenheit gegenüber den
Mitmenschen, in gegenseitiger Hochachtung
und Bereitschaft zur Kritik, ist ein
Zeichen, dass Gott hier wirkt.» Nurcholish
erklärt die Syura, den Dialog, als das
demokratische Prinzip im Islam, das dem
Koran selbst zugrunde liege.

Pluralität und Distanz zur
Arabisierung
Nurcholish verbindet das demokratische

Prinzip mit dem Pluralismus. Ein Hadith
des Propheten lautet: «Vielfalt (Pluralismus)

ist das Zeichen der Güte in meinem
Volk.» Abdullah Amin, Professor der
islamischen Hochschule von Yogyakarta,

nennt die Religionen die verschiedenen

Farben Gottes. Es sei eine
Überprüfung der Religiosität erforderlich, die
mit der Entwicklung des Menschen zum
gemeinsamen «Weltdorf» übereinstimmen

müsse. Die dadurch notwendig
gewordene Zusammenarbeit unter den

Religionen bedeute Achtung vor der

16



metaphysischen Existenz der verschiedenen

Farben.
Im Zuge einer pluralistischen Theologie

versucht Nurcholish klar zu
unterscheiden zwischen arabischer Kultur und
Universalität des Islam. Der Islam könne

nur universal sein, wenn er sich seiner

arabischen Kultur entkleide. Nach
dem Soziologen Dawam Rahardjo ist

sogar die arabische Sprache nicht unbedingt

nötig zum Verständnis des Islam,
eine bis dahin unerhörte Aussage! Ein
muslimischer Autor zieht in der
Tageszeitung Kompas vom 18. November
2002 die Folgerung aus der Position von
Nurcholish: Das Kopftuch (früher
unbekannt in Java), das Tragen von Bart
und Talar, die strengen Gesetze von
Kisas (Handabhacken für Diebe, Steinigung

von Ehebrecherinnen) seien nicht
verpflichtend, sondern nur Ausdruck
örtlicher arabischer Kultur. Man muss
sich dabei vor Augen halten, dass es seit

wenigen Jahren in Java «Blitz-Koranschulen»

gibt, in denen in kürzester Zeit
gerade diese arabischen Besonderheiten

eingeschärft werden, mit dem «Erfolg»,
dass sich die Absolventen nicht mehr in
der j avanischen Gesellschaft zurechtfinden,

die jeden Fanatismus ablehnt und
nach Harmonie unter den Religionen
strebt.

Transformativer Islam gegen die
Logik des Kapitals
Wenn nun nach Nurcholish und
zahlreichen andern muslimischen Theologen
oder Soziologen demokratisches,
pluralistisches Denken im Islam verwurzelt
ist, was wären dann die Leitlinien im
wirtschaftlichen und sozialen Bereich?
Diese skizziert Budhy Munawar Rahman,

Leiter «Muslimische Studien» an
derselben Universität Paramadina. Soweit
es den modernen Islam betrifft,
unterscheidet Budhy Munawar drei Richtungen:

die rationale Richtung, welche den
Glauben mit den modernen
Wissenschaften und Fortschritten der Technologie

verbinden will; den kulturellen Is¬

lam, der den religiösen Pluralismus
betont; und schliesslich den transfor-
mativen Islam, dem er selbst zuneigt. Der
wesentliche Glaube sei nicht nur ein
Wissen über Gott, sondern dränge dazu,
die Probleme von Armut und Ausbeutung

zu lösen.
So deutlich auch bei Djohan Effendi,

Dozent an der philosophischen Hochschule

von Jakarta, die von Jesuiten
gegründet wurde und heute auch
muslimische Dozenten und Studenten umfasst!
Der eigentliche Unglaube bestehe darin,
Reichtum und soziale Gleichgültigkeit
über Gott zu stellen. Der transformative
Islam wendet sich gegen die
«Entwicklungsideologie», die vor allem während
den 30 Jahren unter Suharto im
Schwange war. Sie entspringe der Logik
des Kapitalismus, degradiere den Menschen

zur blossen Materie und schaffe
Räume der Armut zugunsten einer kleinen

wirtschaftlichen Elite. «Die
Entmenschlichung durch den Kapitalismus
muss demaskiert werden, dazu bedarf es

einer durch Soziologie und Psychologie
unterstützten Analyse der Gesellschaft.
Dabei muss der Klassenkampf durchschaut

werden, das heisst das Verhältnis
der herrschenden Kräfte gegenüber den
Beherrschten und Ausgebeuteten, wobei
gerade die Religion die herrschende
Macht nur zu oft legitimiert.»

Budhy Munawar ist beeindruckt von
der Methodik des Bewusstseinsbildungs-

prozesses eines Paulo Freire. Danach
müssten die Armen sich ihrer Situation
bewusst werden, der Faktoren, die sie

verursachten, und wie sie dagegen ihre
eigenen Kräfte mobilisieren könnten. Die
Religion vermittle dazu die innerste
Motivation. Wohl gebe es viele religiöse
Gruppen, die sich der Armut und
Rückständigkeit des Volkes bewusst seien und
dagegen vereinzelte «soziale Aktionen»
unternähmen, aber die eigentlichen
Ursachen der Ausbeutung nicht erkennen
würden, die sich hinter der Ideologie der
Modernisierung versteckten.

Budhy Munawar erwähnt auch ka-

17



thoHsche Theologen, die «transforma-
tiv» denken: Sastraprateja, Suryawasita,
Banawiratma. Wie die Befreiungstheologen

sich auf die Bibel stützen, auf das
soziale Verhalten Jesu und der Propheten,

so Budhy auf den Koran, z.B. die
Suren 4,135; 90,10-16; 107,1-3. Es ist
zu beachten, dass Mohammed als Waise
aufwuchs. (Der Vater starb schon vor
der Geburt, die Mutter verlor er mit 6

Jahren. Das färbte auf den Koran ab, an
vielen Stellen fordert Gott den Schutz
der Waisen und Armen. Jesus und
Mohammed haben beide ein «Herz» für
die Armen und sind durchdrungen vom
Wert der Gerechtigkeit. Budhy: «Der
Lebenselan des Koran ist die Gerechtigkeit».

Tiefe und Weite der goldenen Epoche
und des Sufismus
Sowohl Budhy Munawar wie Nurcholish
Madjid berufen sich auf grosse
muslimische Denker der «goldenen Epoche»

(700-1300). Es sind besonders Ibn
Sina, bei uns bekannt unter dem Namen
Avicenna (980-1037), Ibn Rusyd oder
Averroes (1126-1198) und Ibn Arabi
(1165-1240), die mit ihrem weiten
philosophischen Horizont und ihrem tiefen
Denken den Glauben mit der damaligen
Wissenschaft und Kultur zu verbinden
wussten.

Besonders hervorheben möchte ich Al-
Biruni (980-1050) aus Usbekistan. In
seiner Person vereinigen sich historische,
mathematische, geologische, ethnische
und religionswissenschafliche Kenntnisse.

Berühmt wurden seine Bücher «

Chronologie der alten Völker» und «Die 18

Prinzipien der Natur». Er geriet in
Gefangenschaft, wurde arm und deswegen

verspottet. Die Inder, obwohl Hindus,
fühlten sich von ihm verstanden und
nannten ihn den «Unendlichen Ozean».
Al-Biruni ist nicht nur der Vater der
Pharmazeutik und der Erdvermessung,
sondern er gilt auch als Begründer der
vergleichenden Religionswissenschaft.
Eine Begegnung mit dem Sultan Masu

beleuchtet seinen Charakter. Als dieser
ihm aus Dankbarkeit eine Ladung
Silberstücke schenken wollte, lehnte er ab:
«Dieses Silber würde mich von der
Wissenschaft entfernen, denn das Geld
vergeht schnell, die Wissenschaft bleibt.»

Al-Biruni sieht die Weitab fortschreitende

Entfaltung der in jedem Ding
innewohnenden Möglichkeiten. Dazu
bemerkt Seyyed Hossein Nasr, Rektor der

Aryamehr-Universität in Teheran: «Al-
Biruni lehrt uns die Toleranz durch das
Verständnis verschiedener Kulturen, wie
er selbst sagte: <Wenn ihr die Völker
lieben wollt, so lernt ihre Sprache, achtet
ihre Sitten, ihr Denken und ihre Religion.)»

Dass heutige muslimische Denker
wieder auf diese «goldene Zeit des
Islam» zurückgreifen, deute ich als ein

gutes Zeichen, als einen sich anbahnenden

Wandel zu grösserer Offenheit und
Freiheit, weg von dogmatischer Verkalkung

und Legalismus.
Nicht weniger einflussreich als die

grossen Denker ist der mystische Strom
des Sufismus, dem sich auch Nurcholish
und Budhy verbunden fühlen. Viele
bezeugen ihre Achtung vor dem einst
umstrittenen Mystiker AlHallaj (852-922).
Für ihn steht die leidenschaftliche Liebe

zu Gott (ishq) im Vordergrund. Er sieht
die Liebe als den Kern des göttlichen
Wesens und als das Mysterium der
Schöpfung. Damit verbunden ist das

Leiden. Hallaj wollte für die Sünden und
Oualen der Welt leiden.

«Der Heilige ist eine lebendige
Anklage gegen die Welt, sein Dasein beleidigt

die Tyrannen.» In diesen Worten
liegt eine politische Dimension. Der
Mystiker gerät in Konflikt mit Tyrannen.

Hallaj betont die persönliche
Annahme der religiösen Wahrheit, nicht nur
die Übernahme eines überlieferten Glaubens.

Es liegt in diesem Sinne, wenn er
meint, man könne auf die Wallfahrt nach
Mekka verzichten und dafür Waisenkinder

ausbilden, sie speisen und neu
einkleiden. Solche Aussagen waren den

politischen Autoritäten und Gesetzes-

18



hütern unerträglich. Hallaj wurde
festgenommen und erhängt. Das Volk warf
mit Steinen nach ihm, Hände und Füsse

wurden ihm abgehauen, sein Körper
verbrannt, die Asche in den Tigris
gestreut. Trotz dieser Vernichtung durch
weltliche und religiöse Macht und sogar
das Volk (ähnlich wie bei Jesus) blieb
sein Beispiel unauslöschbar.

Muslimische Wirtschaftsordnung
Die am 15. Juli 1980 beschlossene
internationale muslimische Grundsatzerklärung

zur Wirtschaftsordnung
bekennt sich zu folgenden Grundsätzen:

«Das islamische ökonomische System
beruht auf sozialer Gerechtigkeit,
Gleichheit, Masshalten im Konsum. Es

verbietet jede Form von Ausbeutung,
setzt die Arbeit vor das Kapital. Reichtum

soll gerecht verteilt werden, jeder
Arbeiter hat das Recht aufeinen gerechten

Lohn, ohne Unterschied der Rasse,

Religion oder des Geschlechts.
Geldverleihung gegen Zinsen istnicht erlaubt.
Behinderte haben einen gerechten
Anspruch auf den Reichtum der Gesellschaft.

Das letzte Eigentumsrecht ist
Gott selbst vorbehalten, der Mensch hat
nur ein Nutzungsrecht. Das Privateigentum

istsozialgebunden. Diemuslimische
Welt soll eine gemeinsame Politik für
gerechte Preise ihrer Rohstoffe und
Produkte, eine grundlegende Änderung des

gegenwärtigen internationalen
Wirtschafts- und Währungssystems anstreben.»

Diese Grundsätze widersprechen dem
Trend des Neoliberalismus diametral.
Die muslimische Grundsatzerklärung
erinnert an soziale Rundschreiben der

Päpste, bis hin zu einzelnen Formulierungen

wie «Vorrang der Arbeit vor dem

Kapital». Zum Zakat, dem verpflichtenden

Almosen während der Fastenzeit,
hält die Erklärung fest, dass es dem
Armenfonds dienen soll, aus dem jedem
Bürger und jeder Bürgerin, gleich
welcher Religion, Unterstützung gewährt
werden kann. Manche Muslime sehen

im Zakat die Chance für ein Wirtschaftsmodell,

das Vorteile des Kapitalismus
und des Sozialismus verbindet. Freiheit
und Eigeninitiative werden anerkannt,
gleichzeitig wird aber auch die soziale

Verpflichtung des Eigentums betont.
Zur muslimischen Wirtschaftsordnung

gehörte auch ein zinsfreies Bankensystem.

Die Ablehnung der Zinsforderung

gründet auf mehreren Stellen des

Koran. So auf den Suren 2,275-276, wo
Gott das Zinsnehmen verbietet und die
Almosen verzinst. Wenn auch diesem
Verbot heute weitgehend nicht nachgelebt

oder es dahin interpretiert wird, dass

die Zinsen massig sein müssten, entstand
doch in den letzten Jahren eine Reihe

¦

y, SS HUBUNGANSAJN _

-

pfrgeseran-Pergeseran Paradigmatic ulmu

Universiias Petramadina 24 April 2002

BE'"

ilJÀi
aP*r>

muslimischer Banken, die Geld ohne Zins
ausleihen. 1977 wurde in Pakistan die

erste zinsfreie Ökonomie etabliert. Bis

1996 gab es bereits 35 solcher Banken,
davon 5 in Europa.

Der Wirtschaftswissenschaftler
Mohammed Yunus in Dhaka untersuchte
gemeinsam mit Studenten die wirtschaftliche

Situation in einem Dorf von Bangla
Desh. Sie kamen zum Schluss, dass 42

armen Familien mit einem Kredit von
nur 30 Dollar geholfen werden könnte.
Da keine Bank bereit war, einen auch

nur kleinen Kredit zu gewähren, gründete

Mohammed Yunus die Grameen-
bank. Bis 1997 arbeitete diese Bank
erfolgreich in 35 000 Dörfern und zählte 2
Millionen Mitglieder, davon 94 Prozent
Frauen. Islamische Autoritäten lehnten
die Grameenbank ab, da gemäss dem

yyyyy

Bei einer Vorlesung
an der muslimischen
Universität Para-
madina (Jakarta) im
April 2002.
V.r.n.l Franz Dähler,
Rektor Nurkolish
Madjid und Prof.
Budhy Munawar.

19



Islam Frauen von Krediten
auszuschliessen seien. Aber Yunus weiss genau,
in welche Richtung der wahre Islam zielen

sollte. Darum plant er weiter: «Es

gibt 1,3 Milliarden arme Menschen auf
der Welt. Das entspricht 100 Millionen
Familien, die wir bis ins Jahr 2005 erreichen

wollen. Unser Ziel ist eine Welt ohne

Armut.» Ein weiteres Beispiel ist Abdul
Sattar Edhi, der gute Mann von Karachi,
der sich für Behinderte, Obdachlose und
Drogensüchtige einsetzt (NZZ 24725.
8.96; 30.5.97; 475.9.99).

Parallelen zur lateinamerikanischen
Befreiungstheologie
Es ist deutlich geworden, dass im mystisch

verwurzelten und zugleich weltoffenen

Islam von jeher eine starke
Tendenz zur Befreiung der Armen lebte und
diese Tendenz sich heute klar
antikapitalistisch formuliert. Es ergeben sich

auffallende Parallelen zur lateinamerikanischen

Befreiungstheologie. Das gilt
nicht nur für den indonesischen Islam.
Es gibt auch nicht-indonesische
muslimische Denker, die heute eine ähnlich
befreiende Spiritualität und sozialpolitische

Richtung einschlagen. Zu erwähnen

sind Mohammed Arkoun (Paris),
Hassan Hanafi (Ägypten), Asghar Ali
(Indien), Amin Wadud Muhsin (USA),
Yusup AH (Pakistan) und Amadou
Hampâté Bâ (Mali, 1900-1991). Letzterer

versuchte eine Brücke vom Islam

zu den afrikanischen Religionen zu schlagen.

Beachtenswert ist in diesem etwas
einseitig ausgewählten Kreis der Männer
die Marokkanerin Fatima Mernissi. Die
Professorin der Universität «Mohammed
V» in Rabat bemerkt in ihrem auch auf
deutsch erschienenen Buch «Die Angst
vor der Moderne, Frauen und Männer
zwischen Islam und Demokratie»: «Der
Islam ist nicht statisch, sondern entwickelt

sich weiter... Die grösste Ehre für
Gott ist der Gebrauch der rechten
Vernunft.» Und dieser Gebrauch ziele auf
den aufrechten Gang in Freiheit. Daher
lehnt Mernissi jeden Zwang in der Reli¬

gion und deren Missbrauch für politische

Macht ab.
Allen erwähnten Persönlichkeiten ist

eigen, dass sie erstens eine wörtliche
Interpretation des Koran ablehnen und
seine Deutung mit dem kulturell-historischen

Kontext verbinden und dass sie

zweitens die soziale Komponente des

Islam, seine Option für die Armen,
betonen.

Der angebliche Sieg des Kapitalismus
1989 hat das sozialpolitische Engagement

vieler Christinnen und Christen
verunsichert. Umso erstaunlicher ist es,
dass weite Kreise der Kirchen im Islam
noch nicht ihren potentiellen Partner
erkannt haben. Ein grosses Feld der
Gemeinsamkeit liegt brach. Vielleicht
sind wir zu sehr gebannt durch den Reichtum

arabischer Ölscheichs, die korrupte
Oberschicht muslimischer Staaten und

vor allem den Terrorismus seit dem 11.

September 2001. Man muss auch gestehen,

dass aufgeschlossene Muslime sich
oft zu wenig gegen die Fanatiker auf ihrer
Seite abgrenzen. Das sind bittere Realitäten,

die sich je nach dem Verhalten des

Westens, vor allem der aktiven
Christenheit, zum Schlimmen oder Bessern

wenden können.
Es entspricht meiner Erfahrung im

Umgang mit Muslimen, dass sie sehr
sensibel auf unsere Verschlossenheit oder
Offenheit reagieren. Das bezeugt auch
Franz Magnis Suseno SJ, Professor der

philosophischen Hochschule von
Jakarta, der am 7. November 2002 das

Ehrendoktorat der Theologischen
Fakultät der Universität Luzern wegen seiner

Verdienste um den Dialog mit dem
Islam erhalten hat. Es ist möglich, auch
konservative Muslime zu gewinnen,
wenn wir einerseits klar zu unserer Identität

stehen, andererseits auf sie zugehen
und auf sie hören. Höhepunkt dieser

Annäherung war es, als Franz Magnis vor
einem Jahr sogar dazu eingeladen wurde,

ein muslimisches Zentrum in Jakarta
einzuweihen! •

20


	Befreiungstheologie im Islam?

