
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 96 (2002)

Heft: 7-8

Rubrik: Zeichen der Zeit : was ist soziale Gerechtigkeit?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Es steht nicht gut um die soziale Gerechtigkeit.

Neoliberale vom Schlag eines
Friedrich August von Hayek stellen in
Abrede, dass es sie überhaupt gibt. Die
katholische Kirche verwendet den
Begriff zwar in ihrer Soziallehre, hat ihn
aber nie ausreichend definiert. Auch die
Linke führt ihn als «Grundwert» im
Munde, ist sich seiner Tragweite aber
kaum bewusst. Noch schlechter steht es

mit der sozialen Gerechtigkeit in der
Wirklichkeit. Was wiederum mit der
Unklarheit des Begriffs zusammenhängt.
Unklare Begriffe eignen sich besser, um
die Verhältnisse zu verschleiern, als um
sie anzuklagen.

Um uns der sozialen Gerechtigkeit
begrifflich und real anzunähern, sollten
wir drei Ebenen unterscheiden: die
unterste einer Überlebenssicherung für
sozial Schwache, die mittlere der sozialen
Grundrechte und die oberste der
Partizipation an den Produktionsbedingungen

der Wirtschaft.

Positionen und Begriffe
Soziale Gerechtigkeit ist Gegenstand der
Sozialethik. Diese befasst sich mit den
zwischenmenschlichen Beziehungen,
insoweit sie durch gesellschaftliche Strukturen

vermittelt werden.1 Wie Menschen
sich gut oder schlecht verhalten können,
so können die von ihnen geschaffenen
Strukturen mehr oder weniger gerecht,
mehr oder weniger ungerecht, nie absolut

gerecht, aber durchaus «böse» sein.
Es gibt «sündige Strukturen», wie die

Theologie der Befreiung und selbst der
heutige Papst in seiner Enzyklika
Sollicitudo rei socialis von 1987 (Nr. 36)

sagen. Dazu gehören die sich selbst über-
lassenen Marktmechanismen, die als
«Sachzwänge» daherkommen und mit
fatal-fatalistischer Wirkung die Reichen
reicher und die Armen zahlreicher
machen - ärmer können die schon gar nicht
mehr werden, die nur noch verhungern
können.

Es verwundert daher nicht, dass die

Ideologie des globalen und totalen Mark-

Willy Spieler

Was ist soziale

Gerechtigkeit?

tes keine soziale Gerechtigkeit
anerkennt. F.A. von Hayek akzeptiert nur
noch eine Ethik der Individuen, nicht
aber eine Sozialethik, die auch
gesellschaftliche Strukturen nach einem Massstab

der sozialen Gerechtigkeit beurteilen

könnte. Gerechtigkeit ist für ihn eine
individuelle Tugend, die sich -
systemkonform - auf den Respekt vor dem

Eigentum und die Erfüllung von Verträgen

beschränkt.2 Dass die Kirchen für
die «soziale Gerechtigkeit», dieses

«Schlagwort des Sozialismus», eintreten,
hält Hayek für verhängnisvoll. So werde

«ein himmlisches Versprechen der
Gerechtigkeit durch ein weltliches
ersetzt» Der Vorwurf richtet sich «

insbesondere» an «die römisch-katholische
Kirche», die «das Ziel der sozialen Ge-

rechtigkeit> zu einem Teil ihrer offiziellen

Lehre gemacht» habe.3

Hayek irrt. Die katholische Kirche hat
die «soziale Gerechtigkeit» nicht vom
«Sozialismus» übernommen, sondern
selbständig entwickelt. Erstmals
erwähnt die Enzyklika Quadragesimo
anno 1931 die «soziale Gerechtigkeit»,
damit diese «die wirtschaftliche Macht
in strenge und weise Zucht nehme » (Nr.
88). 1961 bezeichnet es Mater et ma-
gistra als ein «wichtiges Gebot der sozialen

Gerechtigkeit», dass «dem
wirtschaftlichen Fortschritt der soziale Fort-

«JttMi

r j
m

¦¦¦ : :

'yyy
¦YyYy-yyy

tyi
y '-¦-

mÊmm

f Î
€P

y. :y

219



schritt entsprechen und folgen muss, so
dass alle Bevölkerungskreise am
wachsenden Reichtum der Nation entsprechend

beteiligt werden» und «dass die

aus der ungleichen Lage sich ergebenden

Spannungen nicht zunehmen,
sondern nach Möglichkeit sich vermindern»
(Nr. 73).

Auf der Ebene des Weltgemeinwohls
bedeutet «Pflicht zur sozialen Gerechtigkeit»

nach Populorum progressio
1967, all das zu überwinden, «was an
den Wirtschaftsbeziehungen zwischen
den mächtigen und schwachen Völkern
ungesund ist» (Nr. 44), also vor allem
«allzu grosse wirtschaftliche und
gesellschaftliche Ungleichheiten in der
einen Menschheitsfamilie», wie das Konzil

sich ausdrückt (Gaudium et spes, Nr.
29).

Eine Verteilungsgerechtigkeit, die
«allzu grosse Ungleichheiten» überwinden

soll»- das ist allerdings ein nicht eben

präziser Begriff, ein «variabler» Terminus4,

der je nach Situation und Situationsanalyse

verschiedenen politischen
Positionen zugänglich ist.

In diesem mehrdeutigen Sinne
verwendet auch die Sozialdemokratie den

Begriff. Eben hat z.B. die SP Kanton
Zürich den demokratischen Sozialismus

zwar nicht über Bord geworfen5, ihn
aber, einem Antrag derJuso folgend, auf
eine «gerechte Verteilung des Wohlstandes»

(nebst «Chancengleichheit» und
«umweltgerechte Entwicklung») reduziert.

Reicht das?

Die Frage hat Tradition. Schon Karl
Marx kritisierte am Gothaer Programm
der SPD von 1875, dass es auf die
«Verteilung der Konsumtionsmittel» statt auf
die «Verteilung der Produktionsbedingungen»

ziele. Sozialismus sei mehr als

die gerechte Verteilung der Mittel, die
durch die kapitalistische Produktionsweise

erwirtschaftet würden. Sozialismus
heisst für Marx, dass «die sachlichen

Produktionsbedingungen
genossenschaftliches Eigentum der Arbeiter
selbst» sind.6

Überlebenssicherung
Marx hätte aber gewiss nichts dagegen,
dass wir «soziale Gerechtigkeit» zunächst
einmal unter den gegenwärtigen
«Produktionsbedingungen » buchstabieren.
Die Menschen leben jetzt und lassen sich
nicht auf sozialistische Eigentumsverhältnisse

vertrösten. Gerade in Zeiten des

neoliberalen Kapitalismus gilt es, an das

ethische und rechtliche Minimum zu
erinnern, das «soziale Gerechtigkeit»
fordert: die Überlebenssicherung, die z.B.

in Art 12 der neuen Bundesverfassung
als «Hilfe in Notlagen» stipuliert wird.

Dieses ethische und rechtliche Minimum

ist erzwingbar, als ultima ratio
durch ein Widerstandsrecht all jener,
denen das Lebensnotwendige fehlt. Schon
die Enzyklika Rerum Novarum 18 91, die

noch keine sozialen Grundrechte
anerkennen wollte, sprach von jenem
«äussersten Notfall» (Nr. 36), wo die Hilfe
für die Armen nicht mehr nur ein Akt der
christlichen Nächstenliebe, sondern auch
eine erzwingbare Pflicht der Gerechtigkeit

sei. Das heisst im Klartext: Wenn
den Menschen das zum Leben Notwendige

fehlt, dann dürfen sie sich das
Fehlende auch illegal beschaffen. Mit dieser

Argumentation hat z.B. der Kölner
Kardinal Frings am Ende des Zweiten
Weltkriegs von der Kanzel herab die hungernde

und frierende deutsche Bevölkerung
zum Mundraub aufgefordert. Die Folge
war ein Sturm auf die Lebensmittel- und
Kohlentransporte der Alliierten. «Fring-
sen» heisst seither das Wort für den
moralisch legitimen Mundraub.7

Jean Ziegler, Sonderberichterstatter
der UNO für das Recht auf Nahrung,
zeigt, was dieses ethische Minimum -
samt Recht auf Widerstand - im
Weltmassstab bedeuten würde: Jeden Tag
sterben 100 000 Menschen an Hunger
oder an dessen Folgen. 826 Millionen
sind permanent schwer unterernährt.
Beinahe zwei Milliarden leben ohne
ausreichende Nahrung, ohne medizinische

Betreuung, ohne Zugang zu sauberem
Trinkwasser... (SonntagsBlick, 12.5.02).

220



Soziale Grundrechte
Soziale Gerechtigkeit verlangt nun
allerdings weit mehr als nur Überlebenssicherung.

Selbst Rerum Novarum
forderte in Anlehnung an Thomas von
Aquin von einem «wohlgeordneten
Staatswesen ein hinlängliches Mass von
äusseren materiellen Gütern, <die der
Mensch zum tugendhaften Leben unbedingt

braucht>» (Nr. 51). Heute sind es

die sozialen Grundrechte auf
Existenzsicherung, Bildung, Arbeit, Wohnen und
Gesundheit, die den Grundwert der
sozialen Gerechtigkeit konkretisieren.
Anders als traditionelle Freiheitsrechte
wie Gewissens-, Religions- oder
Meinungsfreiheit verlangen sie vom Staat
nicht ein Unterlassen, sondern ein Tun,
auch nicht ein Recht auf
Gleichbehandlung, sondern ein Recht auf
Ungleichbehandlung, insoweit eben ungleiche

Verhältnisse auszugleichen sind.
Das Grundrecht auf Existenzsicherung

verlangt ein soziales Existenzminimum,

das der Staat allen Armutsbetroffenen

garantieren muss. Der Working
poor z.B. hat Anspruch auf einen Lohn,
der es ihm erlaubt, für seinen Lebensunterhalt

aufzukommen. Wie der Staat ihm
die Existenzsicherung gewährt, ob über
Mindestlöhne, über ein garantiertes
Mindesteinkommen, Lohnsubventionen

usw., kann nicht ein für allemal entschieden

werden. Wesentlich ist, dass es sich
beim Recht auf Existenzsicherung um
einen klagbaren Anspruch handelt. Nur
der Staat kann das soziale Existenzminimum

ohne Ansehen der Person gewährleisten

und damit verhindern, dass

Armutsbetroffene vom Ermessen einer
Fürsorgebehörde oder gar von privater,
auch kirchlicher, Barmherzigkeit abhängig

gemacht werden. Liebe, die soziale

Gerechtigkeit ersetzen wollte, wäre lieblos.

Jedes soziale Grundrecht hat seine
besondere Spezifität. Beim Recht auf
Gesundheit z.B. muss die Ungleichbehandlung

bei den Versicherungsprämien
ansetzen. Das System der Kopf¬

prämien, das den Milliardär gleich
behandelt wie seine Hausangestellte, ist
sozial ungerecht. Sozial gerecht wäre eine

einkommensabhängige Prämie, also eine

Ungleichbehandlung gemäss den ungleichen

Einkommensverhältnissen.
Gleichbehandlung braucht es dagegen bei der
medizinischen und pflegerischen Versorgung.

Jede Zweiklassenmedizin, die

teure, aber notwendige Leistungen nur
den Reichen oder den ökonomisch
nützlichen «Arbeitskräften» vorbehält, ist
menschenunwürdig. Solche Kriterien
gehören in die Veterinärmedizin, nicht
in die Humanmedizin. Bei einer Kuh
kann man sich allenfalls fragen, wieviel
Milch sie noch geben wird...

Die unterschiedliche Ausgleichsfunktion

sozialer Grundrechte zeigt denn
auch, dass sich das Verhältnis von
Gerechtigkeit und Gleichheit immer wieder

anders darstellt. Wenn das Schröder-
Blair-Papier der alten Sozialdemokratie
vorwirft, sie habe «die Förderung der
sozialen Gerechtigkeit manchmal mit der

Forderung nach Gleichheit im Ergebnis
verwechselt»8, so greifen die beiden
«Vordenker» gleich zweifach zu kurz.
Erstens trifft der Vorwurf an die alte
Sozialdemokratie nicht zu, da alle
Formen der Existenzsicherung bislang weit
hinter einer Ergebnisgleichheit
zurückblieben. Zweitens ist Ergebnisgleichheit
immer dann berechtigt, wenn es um so
vitale Rechte wie den Anspruch auf
medizinische und pflegerische Versorgung

im Krankheitsfall geht.
Soziale Gerechtigkeit verlangt eine

Umverteilung ungerechter Einkommensund

Vermögensverhältnisse, sei es über
die progressive Besteuerung, sei es über
"die Sozialversicherung. Dazu lesen wir
in einer Denkschrift der bischöflichen
Kommission Justitia et Pax und des

Instituts für Sozialethik des SEK: «Die
soziale (Verteilungs-)Gerechtigkeit steht
sozialethisch auf einer höheren Stufe als

die blosse Bedürfnisgerechtigkeit des

Fürsorgeprinzips... Man kann sogar
sagen, dass ein reines Fürsorgesystem die

221



Menschenwürde der Fürsorgeempfänger,

die in Abhängigkeit von den
Sozialhilfebehörden leben müssten,
verletzen würde... Wenn wir den sozialen
Zusammenhalt bewahren wollen, müssen

wir uns den <Luxus> leisten, allen
Schichten und Mitgliedern unserer
Gesellschaft einen Rechtsanspruch auf
soziale Gerechtigkeit zu garantieren und
so ein Mindestmass an
Verteilungsgerechtigkeit zu gewährleisten.»9

Leider findet in unserer Gesellschaft
eine ganz andere Umverteilung statt. Sie

erfolgt nicht «von oben nach unten», wie
die Kritik des Sozialstaates unterstellt,
sondern «von unten nach oben», wie die
Statistik zeigt. Ueli Mäder und Elisa
Streuli stellen in ihrer Reichtumsstudie
fest, dass in der Schweiz die reichsten
3% auf die Hälfte aller Vermögen kommen,

also auf gleichviel wie die übrigen
97 % zusammen. Die reichsten 3

Promille verfügen gar über ein Viertel des

Gesamtvermögens.10 Demgegenüber
sind 7,5 % der Erwerbstätigen Working
poor. Mindestens 20 % der Bevölkerung
sind armutsgefährdet und können bei der
nächsten höheren Zahnarztrechnung
bereits unter die Armutsgrenze fallen.

Das heisst: Der Sozialstaat hat seinen

Beitrag zur Überwindung der Armut
noch lange nicht geleistet. Und das

wenige an Umverteilung, das er leistet, hat
die wachsende Kluft zwischen Arm und
Reich auch nicht ansatzweise überwunden.

Von dieser Kluft im Weltmassstab

ganz schweigen.

Soziale oder sozialistische Gerechtigkeit?

Die gängige Diskussion über
Einkommensgerechtigkeit unterscheidet
zwischen der Sekundärverteilung durch
Sozialtransfers und der Primärverteilung

durch Löhne. Die «Produktionsbedingungen»

werden dabei ausgeblendet.

Zu Unrecht, denn hier findet die

eigentliche Primärverteilung statt. Über
den Vorrang des Kapitals vor der Arbeit
garantiert der Staat der Seite des Eigen¬

tums Akkumulationsmöglichkeiten, die
der Seite der Arbeit verwehrt bleiben.
Damit verbindet sich die Frage nach der
Macht. Die Ungerechtigkeit beginnt, wo
der Arbeit jede Mitbestimmung in der
Wirtschaft fehlt, wo also das Kapital ein

Alleinbestimmungsrecht über Betriebe
und Unternehmungen ausübt.

Wären umgekehrt «die sachlichen
Produktionsbedingungen
genossenschaftliches Eigentum der Arbeiter
selbst», dann käme es nicht zu diesen
massiven Lohnunterschieden «zwischen
monatlich 2100 Franken für
Wäschereimitarbeiterinnen und über 30 000 Franken

für Topmanager»11. Es gäbe auch
keine Working poor. Und der Sozialstaat
hätte eine wirklich subsidiäre Funktion.
Er müsste nicht soziale Gerechtigkeit
herstellen, weil die Wirtschaft versagt.
Wäre das soziale Leben genossenschaftlich

oder in anderer Form selbstverwaltet

organisiert, dann hätte die Parole
«weniger Staat» ihren Sinn. Wenn diese
Parole heute immer wieder erfolgreich ist,
so vielleicht auch darum, weil sie einem
fundamentalen Bedürfnis nach

ursprünglicher sozialer Gerechtigkeit
entgegenkommt, auch wenn «weniger
Staat» dieses Bedürfnis innerhalb der
herrschenden Produktionsbedingungen
in sein Gegenteil pervertiert. •

1 Vgl. Arthur Rieh, Wirtschaftsethik, Bd. I,
Gütersloh 1984, S. 56ff. und 201ff.
2 Vgl. Stephan Rothlin, Gerechtigkeit in Freiheit,
Bern 1992, S. 82ff.
I Zit. nach Rothlin, S. 69.
4 Vgl. Rieh, a.a.O., S. 207.
5 Vgl. Zeichen der Zeit, NW 5/02, S. 152ff.
6 Kritik des Gothaer Programms, in: Karl Marx,
Politische Schriften, 2. Band, hg. von Hans-
Joachim Lieber, Stuttgart 1960, S. 1025.
7 Vgl. Helmut Thielicke, Ethik I, Tübingen 1958,
S. 671.
8 Vgl. Zeichen der Zeit, NW 12/99, S. 368ff.
' Die Zukunft der sozialen Sicherheit, hg. von der
Schweizerischen Nationalkommission Justitia et
Pax und vom Institut für Sozialethik des SEK,
Zürich 1997, S. 56.
10 Reichtum in der Schweiz, Zürich 2002, S. 49.
II A.a.O., S. 35f.

222


	Zeichen der Zeit : was ist soziale Gerechtigkeit?

