
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 96 (2002)

Heft: 4

Rubrik: Zeichen der Zeit : Fristenregelung oder Politischer Katholizismus?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

.äIhü

Fristenregelung
oder Politischer
Katholizismus?

Die römisch-katholische Kirche tut sich
schwer mit der Gewissensfreiheit, wenn
Menschen sich auf sie berufen, um eine
andere als die von «Rom» verkündete
«Wahrheit» zu vertreten. Erst das Zweite

Vatikanische Konzil (1962-1965)
konnte sich überhaupt dazu durchringen,
das Recht auf freie Religionsausübung
anzuerkennen. Doch selbst in der
Konzilserklärung über die Religionsfreiheit
gibt es den oft übersehenen Vorbehalt
der «sittlichen Ordnung», deren
«Prinzipien» die Kirche als «Lehrerin der
Wahrheit... autoritativ zu erklären und
zu bestätigen» habe. In Fragen der
öffentlichen Moral nimmt sich das kirchliche

Lehramt nicht nur das Recht heraus,
über das Gewissen der eigenen Gläubigen

zu verfügen, der nachhaltige Skandal

liegt vielmehr darin, dass die «Lehrerin

der Wahrheit» diesen Anspruch
auch gegenüber Andersgläubigen und
Andersdenkenden erhebt. Die Kirche
verlangt vom Staat, dass er seine Bürgerinnen

und Bürger zum Gehorsam gegenüber

der von ihr verkündeten «sittlichen
Ordnung» erziehe und diese mit seinen
Machtmitteln durchsetze. Er soll z.B.
keine Ehescheidungen zulassen, die
«künstliche» Empfängnisverhütung
verbieten und vor allem das «ungeborene
Leben» mit strafrechtlichen
Zwangsmassnahmen «schützen». Es ist der alte

politische Katholizismus, in den die Kirche

mit solcher Drohbotschaft zurückfällt.

Die Art und Weise, wie die Schweizer

Bischofskonferenz gegen die
Fristenregelung ankämpft, bringt ihn an den

Tag.

Fundamentalismus gegen
Andersdenkende

Eine fundamentalistische Gesinnungsethik

spricht aus den bischöflichen
Verlautbarungen zu den Abstimmungsvorlagen

vom 2. Juni. Eine erste Erklärung
vom 5. September 2001 verurteilt jeden
Schwangerschaftsabbruch als «Tötung
eines menschlichen Wesens ». « Schlechthin

unannehmbar» sei an der Vorlage des

Parlaments «sowohl die generelle
Straflosigkeit des Schwangerschaftsabbruches

in den ersten 12 Wochen (Art. 119,
2), wie die in Art. 119, 1 enthaltene
Erweiterung der Indikationenlösung».
Die Bischofskonferenz räumt zwar ein,
«dass sich das Problem des
Lebensschutzes mit den Mitteln des Strafrechts
allein nicht lösen» lasse. Notwendig sei

vielmehr ein «flankierendes Paket»

sozialpolitischer Massnahmen von der
Mutterschaftsversicherung bis zur
staatlichen Förderung von Kinderkrippen.
Aber Strafe muss offenbar trotzdem sein.

In einer zweiten Erklärung vom 26.
September 2001 unterstellen die Bischöfe
der Fristenregelung gar eine «Kultur des

Todes». Selbst das Schutzmodell der
CVP, eine Fristenregelung mit
Beratungszwang, lehnen sie ab. An der Initiative

«Für Mutter und Kind» kritisieren
sie nur gerade, dass ihr nahezu totales
Abtreibungsverbot «für den Moment»
noch verfrüht sei, und behalten seine

Einführung einer «zweiten Phase» vor...
Die Bischöfe stützen sich auf «Neun

Leitsätze» ihrer Theologischen Kommission,

die u.a. besagen, dass
Schwangerschaftsabbruch eine «Übertretung des

biblischen Tötungsverbots» bedeute. Das

«vorgeburtliche menschliche Leben» sei

«vom Zielpunkt, d.h. vom vollentfalteten,

personalen Leben her zu sehen: als

128



Wesen der Würde». Ja, schon dem
Embryo komme «Menschenwürde» zu, da
«die unsterbliche Seele von Gott unmittelbar

dem von den Eltern erzeugten
neuen Menschen mitgeteilt» werde. Der
Schwangerschaftsabbruch gehöre unter
Strafe gestellt, um das «Rechtsbewusst-
sein der Bevölkerung» möglichst «positiv»

zu beeinflussen. Die Kommission
zieht den Schluss: «Wenn auf gravierende

Verstösse gegen die Personwürde
geborener Menschen staatlich verhängte
Strafen stehen, so kann man
konsequenterweise eine vorsätzliche Abtreibung

grundsätzlich nicht von der
Strafbarkeit ausnehmen.»

Was da vertreten wird, ist so
fundamentalistisch, wie es der politische
Katholizismus schon immer war. Dieser
Fundamentalismus bestand und besteht
im Versuch, die eigenen religiösen
Überzeugungen mit staatlicher Zwangsgewalt
auch gegenüber Andersdenkenden
durchzusetzen. Als ob der weltanschaulich

und religiös neutrale Staat auf die
Annahme einer Beseelung des Embryos
durch Gott verpflichtet werden könnte,
um daraus eine allgemeinverbindliche
Norm für die ganze Gesellschaft, Gläubige

wie Nichtgläubige, herzuleiten.
Hinzu kommen Zweifel an der «glau-

bensmässigen Überzeugung» der
Kommission, dass der Embryo sich «nicht erst

zum Menschen, sondern als Mensch
entwickle». Die Frage nach dem
Zeitpunkt der Menschwerdung des Embryos

ist selbst unter katholischen
Theologinnen und Theologen umstritten. Ihr
Gewährsmann Thomas von Aquin
(1225-1274) meinte zwar auch, dass die
Seele von Gott eigens erschaffen und der
Leibesfrucht «eingegossen» werde, aber

erst, wenn sie einen bestimmten körperlichen

Entwicklungsstand erreicht habe.

Vielleicht würde Thomas heute an jenes
minimale Bewusstsein anknüpfen, mit
dem der Embryo zwischen der 26. und
30. Woche ausgestattet wird.

Es ist jedenfalls eine kühne Behauptung,

dass im vorgeburtlichen Entwick-

lungsprozess das Anfangsstadium vom
«Zielpunkt» her definiert, also der eben

befruchteten Eizelle dieselbe Würde
zugesprochen werden müsse wie der
lebensfähigen Leibesfrucht oder gar dem
geborenen Menschen. Auch wenn werdendes

Leben von allem Anfang an ein
schutzwürdiges Rechtsgut ist, so kann
ihm dennoch nicht in allen
Entwicklungsstadien der gleiche ethische Rang
beigemessen werden. Der katholische
Moraltheologe Franz Böckle hat schon

vor 30 Jahren in der «Schweizer
Rundschau» (4/1972) diesen «substanzialis-

tisch-biologistischen Personenbegriff»
angeprangert, mit dem der Kampf gegen
die Entkriminalisierung des
Schwangerschaftsabbruchs geführt werde.

Weit wichtiger aber wäre es, so Böckle

damals, die menschliche Person in ihrer
«sozialen Relation» zu sehen. Der
Embryo entfaltet sich ja nur in der
Wechselbeziehung mit der werdenden Mutter. Er
ist nicht « ab ovo » Mensch, sondern wird
es innerhalb dieser Mutter-Kind-Einheit.
Angenommen, bejaht und geliebt zu
werden, gehört zur Menschwerdung des

Embryo. Wenn die Schwangere die

Verantwortung für das Kind nicht tragen
kann, ist der Staat weder berechtigt noch

imstande, den Embryo ihr gegenüber
unter Einsatz des Strafrechts zu «schützen».

Gesinnungsethik mit dem Strafrecht
Für die amtskirchliche Position scheint
alles klar und einfach: Der Emybro ist
Mensch von Anfang an. Folglich hat er
auch das gleiche Lebensrecht wie der

geborene Mensch. Darum ist der

Schwangerschaftsabbruch ein Tötungsdelikt,

das durch das Strafrecht geahndet

werden muss. Da hilft es gar nichts,
die negativen Erfahrungen mit dem Strafrecht

als - bei uns zum Glück stumpfe -
Waffe gegen schwangere Frauen
aufzuzeigen. Es gehört zur reinen Gesinnung,
dass sie die Folgen nicht bedenken muss.
Gesinnungsethik steht in dieser Frage

gegen Verantwortungsethik. Wobei

12g



«Rom» seit der Enzyklika Humanae
Vitae von 1968 gar noch die «künstliche»

Empfängnisverhütung verbieten
will, was erst recht ungewollten
Schwangerschaften Vorschub leisten würde -
eine nicht mehr zu überbietende
Inkonsequenz, zu der sich die Bischöfe lieber
nicht äussern.

Dass der Embryo in allen Stadien der
Menschwerdung ein schützenswertes
Gut ist, wird von niemandem bestritten.

Aber werdendes Leben wird nicht
dadurch geschützt, dass der Staat die
Schwangere als potentielle Widersacherin

ihres Kindes behandelt und unter
Strafandrohung einem Gebärzwang
unterwirft. Der Staat schützt das
werdende Leben, indem er all die sozialpolitischen

Massnahmen trifft, die auch die
Bischöfe fordern. Dass Sozialpolitik
wirksamer, motivierender - und notabene

auch das Rechtsbewusstsein
prägender - ist als das Strafrecht, zeigen
Beispiele aus anderen Staaten. Einen
regelrechten «Baby-Boom» hat Norwegen

mit dem Ausbau der Mutterschaftsversicherung

um vier Ferien-Wochen für
den Vater ausgelöst. Ja selbst die DDR
erreichte mit der Einführung eines Baby-
Jahres bei gesichertem Arbeitsplatz eine
höhere Geburtenrate als die BRD, die
damals im Gegensatz zur DDR noch
keine Fristenregelung kannte.

Wem es mit dem Schutz des werdenden

Lebens wirklich ernst ist, der setzt
auf sozialpolitische Massnahmen. Das
Strafrecht verkommt sonst ohnehin zum
zynischen Alibi reaktionärer Kreise, die
Kinder immer dann, wenn es nicht
gerade um die Kriminalisierung des

Schwangerschaftsabbruchs geht, für die
«Privatsache» ihrer Eltern halten und
deshalb von einer Mutterschaftsversicherung

oder staatlich geförderten
Kinderkrippen nichts wissen wollen.

Die Bischöfe sollten sich auch
überlegen, welchen Strafzweck sie mit der

Kriminalisierung des Schwangerschaftsabbruchs

verfolgen: Denjenigen der
Abschreckung verfehlt das Strafrecht schon

heute. Derjenige der Resozialisierung
würde voraussetzen, dass es sich bei den

an einer Abtreibung Beteiligten um
kriminelle Elemente handelt, die im Gefängnis

auf ihre Wiedereingliederung in die
Gesellschaft vorbereitet werden müssten.
Bleibt noch der Sühnegedanke, der jedoch
eine Schuld voraussetzen würde, über die
niemand richten sollte oder auch nur
könnte. «Schuld» trägt weit eher eine
kinderfeindliche Gesellschaft, die es vielen
Frauen schwer macht, «guter Hoffnung»
zu sein, wie das alte schöne Wort für
Schwangerschaft einmal hiess.

Strafrecht als Selbstzweck kann kaum
der Ernst der Bischöfe sein. Einer von
ihnen, der vom linkskatholischen
Hoffnungsträger zum Opus Dei-Anhänger
gewendete Kurt Koch, wusste es auch
schon besser. In seinem mit Franz Furger
veröffentlichten Buch «Verfügbares
Leben?» (Freiburg 1978) schrieb er, «dass

man durchaus von der ethischen
Unerlaubtheit letztlich jeder (ausser der
vitalmedizinisch indizierten) Tötung noch
ungeborenen menschlichen Lebens

überzeugt sein kann, ohne mit dieser

Überzeugung notwendig die Forderung nach
strafrechtlicher Ahndung des Tatbestandes

des Schwangerschaftsabbruches zu
verbinden». Man müsse «zwischen
Glaubensüberzeugung und Rechtsordnung»,
«Unsittlichkeit und Strafbarkeit»
unterscheiden. Anders als das Buch schloss das

ursprüngliche Manuskript des damaligen
Assistenten in Fundamentaltheologie
auch eine Fristenregelung nicht explizit
aus. Denn die Straflosigkeit des

Schwangerschaftsabbruchs und ihre Grenzen
seien ein « politisches Problem », das vom
«Theologen in seinen grundsätzlich
theologisch-ethischen Erwägungen nicht
entschieden werden» könne und solle.
Schliesslich warnte Koch (auch im Buch)
davor, « Entscheidungen des Gesetzgebers
als <Bekenntnisse>» zu verstehen. Er warnte

also genau vor jener fundamentalistischen

Gesinnungsethik, die er und seine

Kollegen im Bischofsamt heute praktizie-

130


	Zeichen der Zeit : Fristenregelung oder Politischer Katholizismus?

