
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 96 (2002)

Heft: 4

Artikel: NW-Gespräch mit Carola Meier-Seethaler : "Mit der Erfüllung des
Liebesgebots könnte die Erde reich sein"

Autor: Meier-Seethaler, Carola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144343

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-Gespräch mit Carola Meier-Seethaler

«Mit der Erfüllung des

Liebesgebots könnte die
Erde reich sein»

Carola Meier-Seethaler, mit der sich der Redaktor der
Neuen Wege am 14. März in Bern zu diesem Gespräch
getroffen hat, ist Philosophin, Psychotherapeutin und Autorin
kulturphilosophischer Schriften. Nach «Gefühl und Urteilskraft.

Ein Plädoyer für die emotionale Vernunft» (Verlag
CH. Beck, München 1997) ist das nicht weniger wichtige
Buch «Jenseits von Gott und Göttin. Plädoyer für eine
spirituelle Ethik» erschienen (vgl. NW 1/2002, S. 36). Unser
Gespräch fragt nach jener emotionalen Grundlage der Ethik,
die Carola Meier-Seethaler mit «Spiritualität» bezeichnet.
Im Zentrum steht dabei die Problematik einer Spiritualität
vor «leerem Himmel», da die Autorin die Ethik nicht in
einem jenseitigen Absoluten, sondern in einem Unbedingten
in uns selbst und in einer diesseitigen Allverbundenheit
begründen will. Das Gespräch zeigt Carola Meier-Seethaler
als eine politische Ethikerin, die auch die Scheidung der
echten von der falschen Spiritualität nach einem Kriterium
der gleichen Würde für alle Menschen vornimmt. Red.

Spiritualität als emotionaler Untergrund

der Ethik
Neue Wege: Carola Meier-Seethaler, Ihr
neues Buch heisst «Jenseits von Gott und
Göttin. Plädoyer für eine spirituelle
Ethik». 1st der Titel dialektisch zu
verstehen: Erscheint jenseits vom Jenseitigem

wieder das Diesseits?
Carola Meier-Seethaler: Der Titel ist
angelehnt an Erich Fromms Buch «Jenseits

der Illusionen». Das «Jenseits von
Gott und Göttin» bedeutet Abgrenzung
gegenüber einem persönlichen Gottesbegriff,

gegenüber einem «Absoluten»
oder «Transzendenten» überhaupt. In
einem späteren Kapitel meines Buchs gibt
es dann eine Überschrift «Diesseits von
Gott und Göttin». Insofern ist der Titel
dialektisch zu verstehen, wobei der
Untertitel, d.h. die spirituelle Dimension
einer diesseitigen Ethik, immer
mitgedacht werden muss.

NW: Kritisieren Sie mit «jenseits von
Göttin» auch eine bestimmte feministische

Theologie?
CM-S: Ja, denn wegen meiner Beschäftigung

mit matrizentrischen Kulturen und
ihrer religiösen Symbolik wurde ich
mitunter für einen neuen Göttinnenkult
vereinnahmt. Ich bin jedoch der

Meinung, dass man alle diese Projektionen,
auch wenn sie von feministischer Seite

kommen, zurücknehmen muss.

NW: Ihr Buch plädiert für eine «spirituelle

Ethik», obschon Sie sagen, es handle

sich bei der «Spiritualität» um einen

«schillernden, fast schon nichtssagenden
Begriff». Was heisst für Sie Spiritualität?
Und warum «spirituelle Ethik»? Was

gewinntEthik durch dieses Adjektiv hinzu?

CM-S: Spiritualität - wie übrigens auch

Mystik-wird heute banalisiert und
kommerziell verwertet. Ich aber meine, dass

eine rein rationale Vertragsethik oder
dass auch festgeschriebene Menschenrechte

allein nicht genügen, um das friedliche

Zusammenleben in der Gesellschaft

102



zu gewährleisten. Dazu braucht es immer
auch einen gemeinsamen emotionalen
Untergrund wie gegenseitiges Vertrauen,

Zuneigung, Einfühlung und
Verantwortung für den andern. Nur wenn dieser

wärmende Untergrund vorhanden ist,
machen wir das Gemeinwohl zur eigenen

Sache, für die wir einstehen. Letztlich
haben Ethik und Religion eine gemeinsame

Wurzel: das Gefühl der
Verbundenheit, aus dem Verbindlichkeit
entsteht.

Mystische Empfindsamkeit
NW: Sie begründen die Ethik in einem
«Unbedingten», das im mystischen
Erleben verankert sei. 1st der kategorische
Imperativ, den wir in unserem Gewissen

als ein nicht hinterfragbares SoUen

erfahren, ist z.B. das «Du sollst nicht
töten» nicht an sich schon eine unbedingte
Forderung?
CM-S: Zum Begriff des Unbedingten
möchte ich Kant heranziehen. Er
unterscheidet zwischen einem pflichtgemässen
Handeln und dem Handeln aus Pflicht.
Unter jenem versteht er ein
gesetzeskonformes bzw. ein der öffentlichen
Meinung angepasstes Verhalten, während

das wahre moralische Handeln aus
der inneren Überzeugung entsteht, dass

man unbedingt so handeln soll, auch

wenn dies nicht die Zustimmung anderer

findet und auf Widerstand stösst.
Kant begründet diesen Sinn für das

Unbedingte mit der praktischen
Vernunft, die jedem Menschen eingeboren
oder mitgegeben sei. Ich spreche lieber
von emotionaler Vernunft, weil am
Grunde jeder ethischen Überlegung die

Einfühlung, das Mitgefühl und der
rational gar nicht fassbare Begriff der
Menschenwürde stehen. Wenn wir
Menschenwürde nicht mit den theologischen
Begriffen der Gotteskindschaft oder der
Gottesebenbildlichkeit begründen, kann
sie, wie der jüdische Philosoph Avishai
Margalit gezeigt hat, nur aus dem
Erlebnis der Entwürdigung abgeleitet werden.

NW: Also durch eine konkrete
Kontrasterfahrung dessen, was nicht sein soll,
bzw. von Unrecht, das Menschen in
ihrer Würde verletzt? So käme die
Ungerechtigkeit vor der Gerechtigkeit. Weiss

ich, was Gerechtigkeit ist, erst aus der
Kontrasterfahrung mit dem Unrecht?
CM-S: Ja, und das heisst, dass unsere
zentralen ethischen Begriffe nicht rational

exakt erfassbar sind, sondern sich aus
der bewussten Reflexion unserer tiefen,
humanen Gefühle ergeben, die Dorothée
Solle die mystische Empfindsamkeit
genannt hat. Wir können ja nicht rational
erklären, warum wir lieben, warum wir
anderes Leben schützen und zutiefst be-

t
y

7
b

-r"Ite« &4¦ yYXY
•4».y...:y/yy s*.*

$ +iii 7"

troffen sind, wenn wir Mord und Folter
begegnen. Mystik oder Spiritualität wird
hier sehr praktisch, sehr konkret verstanden

und nicht als irgend etwas Abgehobenes

oder Elitäres. Es geht schlicht um
die Verbundenheit, und zwar nicht nur
mit den Mitmenschen in aller Welt,
sondern auch mit den Mitgeschöpfen, mit
allem Lebendigen überhaupt.

NW: Nur gibt es Menschen, denen diese

mystische Empfindsamkeit abgeht und

Carola Meier-
Seethaler: « Verbindlichkeit

entsteht aus
Verbundenheit. »

103



Carola Meier-Seëthaei

mm YJ

denen wir die Ethik oder den Willen zur
Gerechtigkeit trotzdem nichtabsprechen
können.
CM-S: Es gibt auch sehr viele Menschen,
die gar nicht wissen, dass sie ein solches

Sensorium haben. Es kommt sehr darauf

an, wie das Mystische definiert wird.
Es ist bei Solle und in der Befreiungstheologie

etwas sehr Konkretes, nicht
etwas Abgehobenes, das nur einer Elite
vorbehalten wäre. Die Buddhisten reden

von «Achtsamkeit».

NW: Sie würden also schon jedes
Gerechtigkeitsempfinden mit Mystik und
Spiritualität verbinden?
CM-S: Gerechtigkeit ist mehr ein abstrakter

Begriff, der ja auch dem Recht

zugrunde liegt. Aber bevor ich mich für
Gerechtigkeit einsetze, halte ich es für
essentiell, alle Menschen als gleichberechtigt

anzusehen. Und das ist wieder
ein emotionaler Zugang zum Mitmenschen.

Gleichheit kann nicht mit dem
Zentimetermass ausgemessen werden.
Darunter liegt auch eine emotionale
Wurzel.

Ethik braucht kein Gebot von oben
NW: Kant postuliert die Existenz Gottes,

weil er den kategorischen Imperativ
als eine unbedingte Forderung erfährt.
Kehren Sie diese Logik um, was heissen

würde: Erst durch die Verankerung in
einem Prinzip der «Transzendenz» wird
die Ethik verbindlich, kategorisch,
unbedingt?

CM-S: Kant nennt die Existenz Gottes ein
Postulat der praktischen Vernunft. Wenn
wir den Gerechtigkeitssinn auf das Ganze

übertragen, müssen wir nach Kant
annehmen, dass es eine absolute Gerechtigkeit,

also auch einen Gott gibt. Aber
esgehtwirklichnurumeinPostulat, letzten

Endes um eine Wunschvorstellung.
Wie Kant meine ich, dass moralische
Beweggründe nicht davon abhängig sind,
ob es eine absolute Gerechtigkeit jenseits
unserer Existenz gibt.

NW: Aber Kant würde vermutlich nicht
sagen, dass dieses Unbedingte des

kategorischen Imperativs einer zusätzlichen
Verankerung in Mystik und Spiritualität

bedürfe.
CM-S: Bei aller Kritik an der Zufälligkeit
der Gefühle spricht Kant doch auch vom
Gefühl der Achtung. Desgleichen fusst
der gute Wille bei Kant auf einer inneren
Einstellung.

NW: Sie versuchen, Kant besser zu
verstehen, als er sich selber verstanden hat.
Das finde ich legitim und anregend.
CM-S: Das macht übrigens auch der
Philosoph Hans Jonas.

NW: Ihr Begriff von «Transzendenz»
bleibt diesseitig, Ihre Spiritualität nennt
sich «a-theistisch». Sie sprechen damit
Menschen an, für die der Himmel leer
ist. Sie berufen sich aufeine» «mystische
Erfahrung der Allverbundenheit», ja
«der psychischen Resonanz mit allen
lebendigen Wesen und darüber hinaus
dem ganzen Kosmos». Aber woher
kommt das Verbindende dieser
«Aliverbundenheit», wenn wirals Bedingung
seiner Möglichkeit nicht ein Absolutes
oder Göttliches, vielleicht ein - werdendes

- Reich Gottes postulieren?
CM-S: Ich glaube, dass die Verbindlichkeit

einfach daher kommt, dass wir mit
anderen Menschen und Geschöpfen
mitfühlen. In der Natur, wie sie uns gegeben

ist, erleben wir Menschen uns in
gewisser Weise auch als Fremde. Das
heisst, wir finden uns nicht einfach ab

mit den unbarmherzigen Gesetzen der

Natur, die über das individuelle Leben
und über den Schmerz des Individuums
achtlos hinwegschreiten. Wir wollen diesen

Schmerz lindern, und zwar nicht nur
unseren eigenen: Wir fühlen uns aufgerufen

zu einer Leidensminderung aller
Mitmenschen und auch verpflichtet, den

Kreaturen nicht willkürlich Leid anzutun,

sondern ihre Lebensmöglichkeiten
zu erhalten. Dazu braucht es kein Gebot

von oben.

104



NW: Sie sehen keine Notwendigkeit für
eine sogenannte Letztbegründung der
Ethik?
CM-S: Philosophisch gesehen gibt es keine

derartige Letztbegründung. Das kam
im Streitgespräch zwischen Umberto
Eco und dem Mailänder Kardinal Carlo
Maria Martini sehr schön zum Ausdruck.
Es war mit der Frage überschrieben:
«Woran glaubt, wer nicht glaubt?»

Ich halte deswegen den Transzendenzbegriff

nicht für hinfällig. Ich spreche von
einer innerweltlichen Transzendenz. Für
mich heisst «transzendieren» über sich

hinausgehen, also über die eigenen
Bedürfnisse und Interessen hinaus denken
und handeln. Im Grunde überschreitet
der Mensch sein subjektives Ich bereits
in der Reflexion. Im Nachdenken
darüber, was ich bin und was ich soll,
gewinne ich Distanz und versuche, mich
mit objektiveren Massstäben zu beurteilen.

Vor allem aber transzendieren sich
Menschen im Mitgefühl und in der Liebe.

Jesus von Nazareth hat j a die
Nächstenliebe so definiert: Liebe den Nächsten

wie dich selbst. Das bedeutet zugleich
eine spirituelle Verbundenheit und ein
Über-sich-Hinausgehen.

NW: Sie sagen, dass es keine philosophische

Letztbegründung gibt. Was anderes

aber ist dann Ihr Begriff der
Allverbundenheit?

CM-S: Das könnte man so sehen. Aber
diese «Letztbegründung» kann sich nur
ani Erlebnisse berufen und nicht auf ein
apriorisches Wissen. Ich glaube nicht an
diese eingeborene praktische Vernunft
bei Kant oder an eingeborene Ideen. Ich
spreche immer von gestifteten Werten.
Jede Generation muss sich ihre Werte neu
stiften. Schon das Kleinkind wächst auf
in einer Primärgemeinschaft, in der es

Geborgenheit und Zuwendung, aber
auch die Gegenseitigkeit der Verantwortung

erfährt. Diese Werte müssen vorgelebt

werden. Jugendliche, die das nie
erlebt haben, sind dann sog. Soziopathen.

Ein allmächtiger Gott lässt sich nicht
rechtfertigen
NW: Sie sagen, diese Allverbundenheit
sei gedeckt durch Erfahrung. Dorothée
Solle erinnert an die traditionelle
Definition der Mystik als «cognitio Dei ex-
perimentalis», also als eine Erkenntnis
Gottes, die ebenfalls auf Erfahrung
beruht. Wo Hegt der Unterschied?
CM-S: Der Unterschied liegt darin, dass

ich den Gottesbegriff nicht gebrauche.
Denn in unserem herkömmlichen Sinn
handelt es sich bei Gott um eine allmächtige,

allgütige, allwissende Instanz, um
ein jenseitiges, ganz anderes Absolutes.
Ich berufe mich dagegen auf eine
urmenschliche Erfahrung. Wie traurig
sind Kinder, wenn sie ein totes Vögelchen

am Wegrand sehen! Das ist ein

spontanes mystisches Empfinden. Die
Gesellschaft muss es den Kindern zuerst
austreiben, um sie auf die reine Nützlichkeit

zu trimmen.

NW: Sie stellen die alte Theodizeefrage
nach der Rechtfertigung Gottes
angesichts des Elends in der Welt. In der Tat
kann man sich nach «Auschwitz» einen
allmächtigen Gott nicht mehr vorstellen.
Für Voltaire genügte schon das Erdbeben

von Lissabon mit 30 000 Toten, um
an Gott zu zweifeln.
CM-S: Einen allmächtigen Gott konnte
man schon lange nicht mehr rechtfertigen.

«Auschwitz» liegt für uns jedoch
besonders nahe. Die Theodizeefrage, das
heisst die Vereinbarkeit von der Allmacht
und der Allgüte Gottes ist angesichts des

allgegenwärtigen Übels in der Welt
unlösbar. Auch in der christlichen Theologie

ist heute davon die Rede, dass auf
den Gedanken der Allmacht und Allwissenheit

Gottes verzichtet werden sollte.

NW: Könnte Gottes Absolutheit eine
solche der Liebe und nicht der Allmacht
oder der Allwissenheit sein? Könnte es

sein, dass Gott-wie Dorothée Solle sagt

- auch die Liebe der Menschen braucht,
um nicht wie in Auschwitz zu scheitern?

105



CM-S: Für mich ist es aus intellektueller
Redlichkeit kaum möglich, einen absoluten

Gottesbegriff der Liebe aufrecht-

zu erhalten, wenn diese umfassende Liebe

selbst ohnmächtig ist und den
Menschen braucht. Ich finde es redlicher, von
der menschlichen Liebe auszugehen, die
in verschiedensten Formen zu finden ist,
und die bereits im Tierreich ihre
evolutionären Vorläufer hat.

NW: Ich persönlich finde die Liebe als

das eigentliche Attribut Gottes etwas
ungemein Befreiendes. Es entspricht
auch Hegels Philosophie vom «werdenden

Gott» und vom «werdenden
Menschen». Gott, der Liebe ist, leidet selber

angesichts des Elends in der Welt. Er
braucht den Menschen, und die
Menschen brauchen ihn, um sich von diesem

Leiden zu befreien. Sie sind werdende,
wie auch das Reich Gottes im Werden
ist.
CM-S: Mit dem «werdenden Gott» wird
die bisherige Evolution extrapoliert. Im
Gegensatz zu Drewermann meine auch

ich, dass die Natur nicht so entsetzlich
ist, dass der Mensch darob verzweifeln

müsste, wenn es nicht doch ein Jenseits
gäbe. Auch in der Natur, jedenfalls im
höheren Tierreich, bei den Primaten, gibt
es schon so etwas wie «Moral», eine Art
«Vergesellschaftung», wo einzelne die

«Verantwortung» für andere übernehmen.

Beim Menschen konnte dies im
Zuge der Evolution zu einem gewissen
Höhepunkt kommen. Ich wünschte mir
sehr, dass die kulturell-moralische
Entwicklung weitergeht, aber ich wage
nicht, von einem «werdenden Gott» zu
sprechen.

NW: Eine immanente Transzendenz
wäre also kein hölzernes Eisen. Vor
allem aber teilen Sie nicht die Befürchtung,
dass nach dem Tod Gottes auch der Tod
des Menschen käme und ein leerer Himmel

auch die Erde veröden Hesse.

CM-S: Ich meine, dass mit der Erfüllung
des christlichen - und nicht nur des

christlichen - Liebesgebots die Erde sehr
reich sein könnte, auch wenn wir auf ein

Jenseits verzichten.

Das Unbedingte als Begründung der
menschlichen Würde
NW: In einer Besprechung Ihres Buches
in der WoZ schien Ihr Begriffder
«Allverbundenheit» am Ende gar unter
«Totalitarismusverdacht» zu geraten.
Eine «Allverbundenheit», so der Rezensent,

blende die Konflikthaftigkeit des

menschlichen Daseins aus.
CM-S: Das ist natürlich ein Missverständnis.

Dabei wurde auch der Begriff des

«Unbedingten» missverstanden. Mit
Allverbundenheit und Unbedingtheit
meine ich kein Absolutes, kein
Umgreifendes, wie Karl Jaspers es nannte.
Ich meine nur das ethisch Unbedingte,
das in der Verantwortung füreinander
besteht, unabhängig von irgendeinem
persönlichen Vorteil in der diesseitigen
oder in einer jenseitigen Welt. Ich folge
meinem Sollensimpuls ohne Bedingungen.

NW: Und diese Unbedingtheit kann nur
schon deshalb nicht totalitär sein, weil
auf ihr die menschliche Würde beruht.
CM-S: Das hat Kant ja auch so gemeint,
dass aus dieser Unbedingtheit die
menschliche Würde herrührt. Dabei wird
die Konflikthaftigkeit des Daseins nicht
ausgeblendet. Allverbundenheit als das

subjektive Verbundenheitsgefühl mit
allem Lebendigen ist verwandt mit dem,
was AlbertSchweitzer «die Ehrfurcht vor
dem Leben» genannt hat. Das ist etwas
anderes als eine Heiligsprechung der
Natur. Auch Schweitzer war sich der

tragischen, ja grausamen Aspekte der
Natur durchaus bewusst. Im Gegensatz
dazu kann Totalitarismus nur bei
Glaubensüberzeugungen entstehen, die sich

im Besitz einer ewigen Wahrheit und
unveränderlicher Moralgesetze wähnen.

NW: Wenn diese Allverbundenheit eine

Erfahrung ist, könnte es dann nicht sein,

106



dass ähnlich wie im Verhältnis von
Ungerechtigkeit und Gerechtigkeit am
Anfang die Erfahrung der Konflikthaftigkeit

steht?
CM-S: Am Anfang erfahren wir eine sehr

begrenzte Verbundenheit. So das Kind
in der Familie. Es ist dann die Aufgabe
der Jugendlichen, an der Schwelle zum
Erwachsenenalter den Kreis dieser
Primärgemeinschaft zu erweitern. Ein Wort
wie «The family ofman» meint, dass die
Menschen mit der Zeit über diese

begrenzte Solidarität hinausschreiten. Die
Gefahr besteht, dass Nationalismus und
Ethnozentrismus an dieser Begrenzung
haften bleiben. Umso wichtiger ist es, die
anderen kennenzulernen. Feindbilder
halten sich nur solange, als die anderen
die Fremden sind.

NW: Ist das nicht doch auch der
biblischen Botschaft zugute zu halten, dass

sie die grundlegende Gleichheit aller
Menschen betont?
CM-S: Unsere Idee von Demokratie ist
überhaupt sehr stark christlich beeinflusst.

Wobei auch schon vor dem
Christentum Ansätze zu dieser Gleichheit
vorhanden waren, z.B. in der Stoa, aber auch
im Buddhismus. Leider hat die Kirche mit
ihrer Hierarchie das Christentum wieder
in ein Herrschaftssystem verwandelt.

Toleranz statt Mission
NW: Sie fordern in Ihrem Buch von den

Religionen «gegenseitige Toleranz und
das Ende jeder Missionstätigkeit». «Für
den eigenen Glauben unter Andersgläubigen

aktiv Mitglieder zu werben», sollte,

so schreiben Sie, «endgültig der
Vergangenheitangehören». Ist das Werben

für die eigene Glaubensüberzeugung
notwendig intolerant?
CM-S: Dies hängt davon ab, was man
unter Werbung versteht. Wenn christliches

Handeln wie das der Arbeiterpriester

oder der Befreiungstheologen für
die christliche Botschaft eine Werbung
darstellt, die sich ausschliesslich aus der

vorbildhaften Ausstrahlung einzelner

Christen und Christinnen ergibt, so ist
das legitim und hat mit eigentlicher
Missionstätigkeit nichts zu tun. Sobald
aber das «Denket um» oder «Bekehrt
euch» auf eine bestimmte Konfession
bezogen wird, überschreitet dies aus
meiner Perspektive bereits die Toleranzgrenze.

Die ungeheuerliche Gefahr der
Intoleranz bis hin zu Religionskriegen war
und ist mit allen monotheistischen
Offenbarungsreligionen gegeben.
Sowohl orthodoxe Juden glauben daran,
dass sich bis zum Endgericht alle
Menschen zu Jahwe bekehren, wie die
Islamisten, die alle Ungläubigen zu Allah
führenwollen, oder die Christen, die
jahrhundertelang mit Feuer und Schwert ihre
Kreuzzüge führten. Selbst Karl Rahner
spricht von den «anonymen Christen»,
was dann doch heisst, dass letzten Endes
alle Christen werden sollten.

NW: Karl Rahner würde da Einspruch
erheben. Er wollte ja mit dem Wort von
den «anonymen Christen» sagen, dass

es für die Menschen nicht notwendig ist,
sich explizit aufdas Christentum zu
beziehen, um so zu leben, wie es vom
Evangelium her gefordert ist.
CM-S: Damit wäre ich wieder einverstanden.

Nach dem heutigen Stand der

Bibelexegese wollte Jesus von Nazareth keine
neue Religion gründen, sondern seine
Brüder zu einem frömmeren Judentum
aufrufen. Die Welt wäre schon wesentlich

besser, wenn sich auch die heutigen
Christen und Christinnen darauf
beschränkten, bessere Christen und Christinnen

zu werden.

NW: Sie sind katholisch getauft und aus
der Kirche nicht ausgetreten. Was hält
Sie in dieser Institution, die ja in ihrem
Heils- und Wahrheitsanspruch gewiss
nicht Ihren Vorstellungen entspricht?
CM-S: Ich habe mich von der real
existierenden katholischen Kirche weit
entfernt. Wenn ich meine formale Mitgliedschaft

nicht schon lange aufgekündigt

107



habe, hat das zwei wohlerwogene Gründe.

Zum einen will ich den grossen
Bereich der karitativen Arbeit, welche die
Kirche weltweit leistet, finanziell
unterstützen. Zweitens tradiert die Kirche in
ihrer Liturgie eine Fülle religiöser Symbole,

die zum grossen Teil sehr viel älter
sind als das Christentum selbst. Hier
wird ein Schatz von spirituellen
Erfahrungen und gemeinschaftsstiftenden
Symbolen bewahrt, von dem die
abendländische Kunst bis heute zehrt. Wir
machen uns nur nicht bewusst, wie stark

sogar die Politik und die kommerzielle
Werbung solche Symbole brauchen oder
missbrauchen.

-"It If
1»

'

k.%
4?7^~>

y ¦'::,

«Die menschlichen

Bedürfnisse sind in
einem hohen Masse

spirituelle Bedürfnisse.»

NW: Gäbe es nicht noch einen dritten
Grund, in der Kirche zu bleiben, näm-
Hch die Solidarität mit all diesen sozial
und poHtisch engagierten Menschen, die

gegen alle Widerstände der Amtskirche
die Option für die Armen ernst nehmen?
CM-S: Ja, und ganz besonders möchte ich
auch mit der Befreiungstheologie und mit
jener feministischen Theologie solidarisch

sein, die sich mit dem christlichen
Erbe auseinandersetzen. Wer an die
Wurzel geht, kann Brücken bauen zwi¬

schen traditionell Gläubigen und denen,
die sich der Kirche entfremdet haben.

Die demokratischen Ideale sind noch

längst nicht erfüllt
NW: Die «spirituelle Ethik», die Sie

vertreten, ist zugleich eine sehr politische
Ethik. Sie wenden sich dagegen, «dass

das Leben zur patentierbaren Ware und
der Mensch zum blossen Humankapital
verkommt». Wie folgt Ihre Kritik an der

«Marktlogik der egoistischen Proflt-
maximierung» aus dem «Unbedingten»,
an das Sie glauben?
CM-S: Der auf emotionaler Erfahrung
beruhende Begriff der Menschenwürde
schliesst eine Instrumentalisierung des

Menschen aus. Kant hat dies ja sehr klar
formuliert: Behandle den Menschen nie
bloss als Mittel, sondern immer als
Zweck an sich selbst. Diesem Grundsatz
widerspricht die neoliberale Marktlogik
diametral, wenn sie den persönlichen
Profit als die einzige Triebfeder des

Menschen zu erkennen glaubt und darauf

das Märchen aufbaut, die Verfolgung
der Eigeninteressen käme letztlich allen

zugute.
Im besonderen wehre ich mich gegen

die Patentierung von Lebewesen, von
Pflanzen, Tieren und Menschen, auch

gegen die Patentierung von Genen, Stammzellen

und anderen menschlichen
Körpersubstanzen. Die Patentierung macht
das Lebendige zur verhandelbaren Ware
und damit letztlich zu etwas Totem.

NW: Wie müsste eine Gesellschaft
aussehen, die Ihrer «spirituellen Ethik»
entsprechen würde?
CM-S: Das ist natürlich eine utopische
Fragestellung. Ethik beschäftigt sich ja
immer mit dem guten Leben einer
Gesellschaft, wie es im besten Fall sein sollte.

Und es wird diese Vision immer mehr
oder weniger vom realen Ist-Zustand
abweichen. Man sagt, Politik sei die
Kunst des Möglichen. Das ist wahr. Aber
es kommt sehr darauf an, was wir für
möglich halten. Es ist eine sehr kurzsich-

108



tige Meinung, dass Menschen nur für
ihre materiellen Interessen, nur für die

Profitmaximierung einstehen. Die
menschlichen Bedürfnisse sind in hohem
Masse spirituelle Bedürfnisse. Dazu
gehört im privaten Kreis das Bedürfnis nach

Zuwendung, Fürsorge und Schutz, nach

Anerkennung, Achtung und Förderung,
und im gesellschaftlichen Bereich die

Möglichkeit, durch Arbeit und persönliches

Engagement ein sinnvoller Teil der
Gesellschaft zu sein und sie aktiv mitzu-
gestalten. Unsere demokratischen
Grundwerte sind spirituelle Werte.

Aber wir alle wissen, dass die
demokratischen Ideale noch längst nicht
erfüllt sind. Es bleibt viel zu tun für eine

gerechte Aufgabenteilung zwischen den

Geschlechtern, eine Chancenverbesserung

zwischen Nord und Süd,
zwischen reichen und armen Schichten. Der
rein wissenschaftliche Fortschritt genügt
nicht, wenn er nicht allen zugute kommt,
sei es, dass er ökologische Verheerungen

anrichtet oder zu einer Zweiklassenkultur,

etwa auch zu einer Zweiklassenmedizin

führt.

NW: Es gibt nicht nur die Kluft zwischen
Arm und Reich, sondern auch die Kluft
zwischen den Mächtigen und den
Machtabhängigen. Und da die Macht sich in
der Wirtschaft konzentriert, müsste ein
demokratisches Gemeinwesen sich auch
in der Demokratisierung der Wirtschaft
vollenden.
CM-S: Genau. Und die Kluft zwischen
Sein und Sollen zeigt sich darin, dass

unsere demokratischen Ideale gerade in
Bezug auf Machtverteilung noch längst
nicht erfüllt sind.

Das Gemeinwohl ist eine spirituelle
Grösse
NW: Ist Politik, sind Staat und Parteien
einer «spirituellen Ethik» zugänglich,
oder würden sie damitgegen den Grundsatz

der religiösen und weltanschaulichen

Neutralität des PoHtischen in einer
pluralistischen Gesellschaft Verstössen?

CM-S: Der Mensch hat nun einmal
spirituelle Bedürfnisse, wie die schon genannten

nach Zuneigung, nach Gemeinschaft
und nach Verantwortung. Selbst der

Begriff des Gemeinwohls ist letzten Endes

eine spirituelle Grösse; denn er ist
ohne die innere Überzeugung, dass wir
alle Verantwortung füreinander tragen,
nicht denkbar. Das Eintreten für andere
und für das Gemeinwohl kommt aus
einer ethischen Einstellung mit einem
emotional-spirituellen Untergrund.
Natürlich ist es richtig, dass der Staat sich
nicht mit religiösen Bekenntnissen
identifizieren soll. Die Forderung nach
weltanschaulicher Neutralität des Staates hat
ihre Wurzel in der mühsam vollzogenen
Emanzipation von religiöser bzw. kirchlicher

Bevormundung. Sie gehört zu den
Grundfesten der Aufklärung und der
Demokratie. Aber es wäre ein Missverständnis,

wenn die religiöse und
weltanschauliche Neutralität mit einer Wert-
neutralität des Staates gleichgesetzt
würde.

Was ich mit spiritueller Ethik meine,
deckt sich mit dem Begriff der
Zivilreligion, der von Rousseau stammt und
den Robert Bellah in den USA wieder
aufgegriffen hat. Es geht dabei um ein
Minimum von Werten und Überzeugungen,

ohne die eine friedliche, funktionierende

Gemeinschaft nicht denkbar ist.
Der neoliberale Grundsatz, dass es am
besten ist, wenn jeder nur für seine eigenen

Interessen sorgt, und der Staat nur
dazu da ist, dass jeder seine Interessen
anmelden kann, enthält einen mangelhaften

Begriff des Politischen. Er enthält
im Grund eine sehr männliche, eine
androzentrische Sicht, denn der Bürger
fängt eben nicht erst beim Erwachsenen
an. Er fängt vielmehr beim Kleinkind an
und hört beim alten Menschen oder beim
Schwerstkranken auf. Es gibt Menschen,
die ihre Interessen selbst gar nicht
anmelden können und für die gesorgt werden

muss. Die Fürsorge für die andern
ist aus rein liberalen Menschenrechten
nicht ableitbar.

109



NW: Ist nicht auch die Spiritualität den
Bereichen von Religion und
Weltanschauung zuzuordnen, über die der
einzelne Mensch ganz persönHch zu
entscheiden hat und die nicht in die Zuständigkeit

des Staates fallen?
CM-S: Ich lehne mich da stark an Bellah

an, der in der glücklichen Lage ist, in der

englischen Sprache über zwei verschiedene

Worte für Glauben zu verfügen,
nämlich «belief» und «faith». «Belief»
meint ein Für-wahr-Halten bestimmter
Glaubensinhalte, die inhaltliche
Überzeugung von einer Religion oder
Weltanschauung, d.h. eine Glaubensgewiss-
heit. «Faith» dagegen ist der existenziel-
le Akt des Vertrauens, unabhängig
davon, wie ich meine Weltanschauung
philosophisch auslege. Spiritualität im Sinne

von «Faith» gehört zu jeder Gemeinschaft.

Dafür muss der Staat Sorge
tragen. Und er tut es ja auch, solange er sich
für das Gemeinwohl einsetzt und nicht
einfach nur als Nachtwächterstaat den
freien Markt der Interessen sicherstellt.
Ich meine, dass unsere demokratischen
Ideale im Grunde spirituelle Ideale sind,
die von der Menschenwürde, von der
Gleichheit der Menschen, vom Gemeinwohl

ausgehen.

NW: Für meine Terminologie sind das

immer noch ethische Grundwerte. Wenn
Menschen diese Grundwerte aus einer
Emotionalität, die Sie spirituell nennen,
fühlen, erkennen und verwirklichen,
dann ist das gewiss positiv zu würdigen.
Aber ich wiederhole die Befürchtung,
dass ethisch verantwortliche, aber
nichtspirituelle Menschen sich dabei

ausgegrenzt fühlen könnten.
CM-S: Das meine ich gerade nicht. Ich
möchte im Gegenteil eine Brücke schlagen

zwischen sog. Gläubigen und sog.
Ungläubigen. So hat z.B. auch Hans
Jonas in seinem «Prinzip Verantwortung»

bewusst von theologischen
Kategorien abgesehen, aber gleichzeitig die
These vertreten, ethisches Handeln sei

nur auf einer emotionalen Grundlage

möglich. Das Gefühl ist es, was den Willen

bewegt. Emotion und Motivation
gehören sehr eng zusammen.

NW: Ähnlich wie Karl Rahner von den

«anonymen Christen», könnten Sie von
den «anonymen Sprituellen» sprechen.
Sie meinen, dass Menschen als ethisch
verantwortlich Handelnde sich immer
schon von einer Spiritualität leiten
lassen, auch ohne es zu wissen oder sich
einzugestehen.

CM-S: Den Begriff der «anonymen
Spirituellen» finde ich gut. In einem Kapitel
von «Gefühl und Urteilskraft» habe ich

ja auch vom «Gefühl als heimlicher
Erkenntnisquelle bei Kant» geschrieben.

Scheidung der echten von der
falschen Spiritualität
NW: «Spiritualität» wird auch für ganz
andere politische Vorstellungen
instrumentalisiert. George W. Bush stöhnt vor
Frömmigkeit, wenn er den Krieg gegen
das Böse propagiert. Wie scheiden wir
die Geister der echten von jenen der
falschen Spiritualität?
CM-S: Echte Spiritualität ist immer mit
dem Gedanken der Gleichheit verbunden,

nicht mit dem Pochen auf eigene
Privilegien. Das schliesst eine im eigenen
Ego befangene Privatspiritualität ebenso

aus wie den weltanschaulichen
Fundamentalismus. Die USA kranken an der

Vorstellung, ein auserwähltes Volk zu
sein. Bereits die Gründerväter hatten
Amerika als das Neue Israel bezeichnet
und damit indirekt den Ausrottungskrieg
gegen die indianischen Völker gerechtfertigt.

Von da an sah sich Amerika
immer in irgendeiner Form dazu berufen,

den American Way of Life der ganzen

Welt zu überbringen. Auch im heutigen

Kampf der orthodoxen Israeli lebt
die verhängnisvolle Selbstidentifikation
mit dem Volk Gottes fort.

Auch das mittelalterliche Christentum

war von manichäistischen Ideen nicht frei
und setzte dem absolut Guten das absolut

Böse entgegen - mit rühmlichen Aus¬

ilo



nahmen. So hat Thomas von Aquin das

Böse als Mangel des Guten bezeichnet.
Dies ist auch die Position der Psychoanalyse,

wenn sie die Wurzeln der menschlichen

Destruktivität in einem Mangel an
Sinnhorizont und an sozialer Verankerung

erkennt. Wer das nicht mitbedenkt,
sondern meint, den Destruktiven
vernichten zu müssen wie der Drachtentöter,
wird selber destruktiv und begibt sich in
eine Spirale der Gewalt.

Echte Spiritualität ist zwar auch über¬

zeugt, etwas Unbedingtes zu fühlen. Aber
sie ist nie aggressiv. Spiritualität läuft
immer parallel mit Besonnenheit und
selbstkritischer Reflexion sowie mit
Einfühlung in andere, auch mit dem Bemühen,

die Gründe für menschliche
Verzweiflung zu verstehen. Das schliesst die

Verteidigung des Eigenen nicht aus, doch
hat die Entschlossenheit, die eigenen
Werte, z.B. die demokratischen Werte zu
verteidigen, nichts mit einem Überlegenheitswahn

zu tun. •

dynamiks nun Gesellschafts- statt
Parteiprojekt

Red. GH Ducommun, der Gründer von
dynamik5, teilt im InfoBrief 1/2002
mit, dass er sein Projekt der «Spirituellen,

öko-sozialen Partei Europas» nicht
weiter verfolge, jedenfalls nicht «zum
heutigen Zeitpunkt». Die Frage nach
dem Sinn einer «spirituellen» Partei
war Gegenstand einer Kontroverse
zwischen Ducommun und dem Redaktor

der Neuen Wege (vgl. NW 9/2000,
S. 263ff. und 11/2000, S. 337ff.). Das
Grundlagendokument sah die
Parteigründung bis Ende 2001 vor, wenn in
wenigstens drei europäischen Ländern
100 Mitglieder pro Million Einwohnerinnen

und Einwohner zusammenkämen.

Das Ergebnis sei jedoch enttäuschend

gewesen, schreibt Ducommun:
«Im vergangenen November wurde
offensichtlich, die angestrebte Mitgliederzahl

kann unmöglich erreicht werden.
dynamik5 zählte anfangs 2002 460
Mitglieder, davon 260 in der Schweiz,
100 in Deutschland, 70 in Österreich
und 15 in Italien.»

dynamik5 will sich künftig als
«spirituell-politische Bewegung» verstehen
und «zusammen mit verwandten
Organisationen gesellschaftspolitische
Aktionen initiieren». Ducommun hat auf

Anfrage bestätigt, dass die Parteigründung

diese Zusammenarbeit nur behindert

hätte. Es sind insbesondere die
NGOs, die sich als parteipolitisch
unabhängig verstehen und darum eine

engere Zusammenarbeit mit politischen
Parteien ablehnen.

Unter dem Titel «Loslassen -
Neuwerden» schreibt Ducommun: «Das
Loslassen der Parteiform und die
Umstellung vom Partei- aufs Gesellschaftsprojekt

kann von manchem dynamik5-
Mitglied vorerst als befremdend
empfunden werden. Andere, welche der
Form einer Partei eher kritisch oder
ablehnend entgegenstanden, können die
Verschiebung vom Partei- zum
Gesellschaftsprojekt begrüssen, da diese Form
mehr Weite und Handlungsraum
zulässt. Es geht also um eine Änderung
der Form, der Inhalt bleibt. Die Vision
bleibt unverändert mit ihrem Oberziel:
einem tiefen Wertewandel in der
westlichen Gesellschaft, einer kulturellen
Transformation hin zur menschlichen
Solidarität, zur Achtung der Natur und
zur undogmatischen Spiritualität... Die
Abkehr vom Materialismus, vom
Konkurrenz- und Kampfdenken, von der
kapitalistischen Wachstumsgesellschaft,
diese ebenso notwendige wie tiefgreifende

Neuorientierung braucht mehr
Zeit, einen langen Atem.» •

c E
OJ <U

00
TS -Ic3 00
Ol ck.M- 0)
<u k_

_Q s*
m >
3<

111


	NW-Gespräch mit Carola Meier-Seethaler : "Mit der Erfüllung des Liebesgebots könnte die Erde reich sein"

