
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 96 (2002)

Heft: 2

Rubrik: Kolumne : unheilige Komplizenschaften

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


H It
Jürgmeier

Unheilige Korn

plizenschaften

Es war, als würde er eine Aufklärungskampagne

gegen Kindsmisshandlung
eröffnen. Als wäre es den Verantwortlichen

gelungen, den «Extrem-Bergsteiger
Erhard Loretan» («Blick» vom

4.1.2002) für einen medienwirksamen
Auftritt zu gewinnen. «Man muss dringend

auf die Gefahren des sogenannten
Babyshake hinweisen», mahnte der

Mann, der alle 8000er dieser Welt
bestiegen hat, über die «Schweizerische

Depeschen-Agentur». Und für einen
Moment wollte es scheinen, als wäre er
eben zum UNO-Botschafter für das

wehrlose Kind ernannt worden.
Wenn da nicht dieser kaum zu

vernachlässigende Umstand gewesen wäre,
dass er gerade sein eigenes sieben Monate

altes Kind in den Tod geschüttelt
hatte. «Höchstens 2 bis 3 Sekunden»,
erklärte der Mann, der als der schnellste

Everest-Absteiger gilt. «Ich schüttelte

ihn, damit er endlich aufhöre zu
<täubelen>. Dann legte ich ihn ins
Bettchen. » 22 Stunden später starb der Bub.

Das Bedauern allenthalben ist gross

- das Schlimmste, was einem Vater
passieren kann. Und das Erstaunen darüber,
dass das einem Mann zustösst, der sich
«in Sphären bewegt, die ein
Normalsterblicher nie betritt» («Facts»). Gross
ist das Mitleid. Nicht mit dem (eigentlichen)

Opfer, dem eh nichts mehr weh

tut, sondern mit dem (eigentlichen) Täter.

Das erweiterte Eltern-Ich kennt keine

Trennung zwischen Vater und Kind.
Das Kind existiert noch nicht als
eigenständiges Subjekt. Was du meinem Kind
antust, tust du mir selber an.

Es soll hier nicht gerichtelt werden über
das, was, vermutlich, eine fahrlässige
Tötung zu nennen wäre. Wer die verzweifelte

Wut ob des zur Pauschalanklage
anschwellenden Brüllens eines Säuglings
kennt, ahnt womöglich, dass wir auch die
sein könnten, die wir verurteilen würden.
Das Verständnis für den tötenden Vater

- mit dem der gemeine Taschendieb nicht
rechnen dürfte - ist nachvollziehbar, j ede

und jeder ist schon mal ausgerastet, froh,
dass kein Kind und kein Wanderpokal in
Griffweite war.

Erstaunlich ist nicht das Mitgefühl all
der (potentiellen) Eltern, die nur das Beste

für ihre Kleinen wollen, der eigentlich
bemerkenswerte Punkt ist die kulturell
verankerte Komplizenschaft der Erwachsenen

gegen «das Kind», diese Solidarität

potentieller Täter und Täterinnen, die

gegenüber dem kleinen Angestellten - der
die Nerven verliert, als ihm der Patron
eröffnet, er müsse, nach vierzig Jahren
Firmentreue und sieben Jahre vor der

Pensionierung, Glück und Existenz
draussen auf dem freien Markt suchen -
von einer Sekunde auf die andere
zusammenbräche. Was als Verteidigung
gedacht ist, gibt Abgründiges preis. Es ist

ganz offensichtlich die Macht, die vor
Gewalt schützt; nicht die Friedfertigkeit
oder das rationale Einverständnis mit
dem Gewaltverzicht. Die Macht erstickt
noch die irrationalste Reaktion ganz
pragmatisch im Keim. Drum ist sie

selten, die Tötung im Affekt, von Tyrannen
und CEOs; verbreitet aber der entnervte
Totschlag von Kindern und Frauen. Der
körperliche Angriff auf das Kleinkind ist,
zumindest in Friedenszeiten, die
gesellschaftlich anerkannteste Anwendung
physischer Gewalt.

Besonders bedroht sind gemäss einem
1992 vorgelegten Eidgenössischen Be-

66



rieht über Kindesmisshandlung die
Verletzlichsten. Ein Viertel der Eltern mit
einem Kind unter zweieinhalb Jahren, die

Hälfte der Eltern mit einem Kind
zwischen zweieinhalb und vier Jahren
gaben im Rahmen einer repräsentativen
Befragung an, ihr Kind innerhalb des

vergangenen Monats körperlich bestraft
zu haben. Der Katalog physischer
Misshandlungen macht deutlich, wovon die

sensationsgierige Fixierung aufexotische
«Monster» ablenken soll: «Schläge mit
blossen Händen, mit dem Teppichklopfer,

mit dem Gürtel, mit Werkzeugen,
Stühlen oder anderen Gegenständen,
auch Verbrennung, Würgen, Eintauchen
in kaltes oder heisses Wasser, Ersticken
oder das Verdrehen von Gliedern gehören

dazu. Säuglinge werden so geschüttelt,

dass irreversible cerebrale Lähmungen

durch Hirnblutungen entstehen, sie

werden zu Boden geworfen oder auf
heisse Herdplatten gesetzt. Kinder werden

durchs Zimmer geschleudert, Treppen

hinuntergestossen oder sie müssen
Erbrochenes essen.»

Da tobt sie sich aus - die verzweifelte
Wut darüber, dass die Welt (auch) am
Kleinkind nicht genesen will, dass wir
nicht einmal die Welt des «eigenen» Kindes

heil machen können, dass uns das

Kind endlos zuschreit: Auch mein Leben
ist nicht unbeschwert! Für das schreiende

Kind, so der Basler Psychoanalytiker
Franz Renggli in seinem Buch
«Selbstzerstörung aus Verlassenheit» gab es im
Mittelalter zwei mögliche Erklärungen:
«Entweder es ist vom Teufel besessen,
oder aber das richtige, eigene Kind ist
vom Teufel gestohlen worden, und
anstelle dessen hat er einen schreienden
Wechselbalg in die Wiege gelegt.» Und
der sei zu erschlagen, empfahl der
Reformator Luther, für den bereits der ganz
normale Säugling «vom Teuffei besessen

und ein kindlein der Sünden und
Ungnaden» war.

1970 beweist der Psychoanalytiker
Edward Glover, dass solche Vorstellungen

keineswegs der Vergangenheit an¬

gehören, wenn er notiert, das «rundum
normale kleine Kind» sei «nahezu durch
und durch egozentrisch, zutiefst sexuell

orientiert, ohne jedes moralische
Empfinden. Ja, gemessen an den sozialen
Massstäben des Erwachsenen ist das
normale kleine Kind geradezu der geborene

Verbrecher. » Da wird ein Feindbild
Kind konstituiert, das die bis auf den

heutigen Tag tradierte Abrichtung,
Zurichtung und Attackierung des Kindes
rechtfertigt.

Das Gegenstück des «bösen» ist das

idealisierte Kind, das aber, als Sinnstifter,
Sonnenschein, ja, Elternfigur der eigenen
Eltern phantasiert, gleichermassen
gefährdet ist. Immer wird dem Kind eine
bestimmte Erwartung übergestülpt. Im
einen Fall wird es für die Projektion des

eigenen «Schattens» präventiv, im anderen

für die Enttäuschung inadäquater
Erwartungen nachträglich bestraft. Nur
auf diesem Hintergrund ist erklärbar,
dass Mütter und Väter nur wenige Monate

alte Kinder physisch attackieren, als

ginge es um ihr Leben. «Ich habe mich in
meinem ganzen Leben nicht geliebt
gefühlt. Als das Baby kam, dachte ich, es

würde mich lieben. Als es schrie, bedeutete

das, es liebt mich nicht. Deshalb habe
ich es geschlagen.» Zitiert Lloyd de

Mause in seinem Buch «Hört ihr die
Kinder weinen » eine Mutter des 20.
Jahrhunderts.

Das Kind, so Franz Renggli, erinnert
grundsätzlich «an unsere tiefsten,
existentiellen Probleme». Das schreiende
Kind, zum Beispiel, aktualisiert die
Gefühle eigener Hilflosigkeit und Angst. Es

zerstört unsere Allmachtsphantasien und
macht klar, wie begrenzt unser Einfluss,
wie gross unsere Ohnmacht ist. Nicht
einmal das «eigene» können wir in das

Kind verwandeln, das wir haben wollen.
Für die Wiederherstellung der Fiktion,
wenigstens diese kleine Welt unter
Kontrolle zu haben, muss das Kind einen
hohen, zuweilen den höchsten Preis
bezahlen. Wie im Falle des Bergsteigers,
der, bisher, keine Grenzen kannte. •

67


	Kolumne : unheilige Komplizenschaften

