
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 96 (2002)

Heft: 2

Artikel: Fülle und Knappheit - Überlegungen zu Bibel und Ökonomie

Autor: Hinkelammert, Franz J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz J. Hinkelammert

Fülle und Knappheit
- Überlegungen zu Bibel
und Ökonomie

«Wer nicht den Himmel aufErden schaffen will, der schafft
die Hölle aufErden», war eine der zentralen Aussagen des

NW-Gesprächs mit Franz J. Hinkelammert, das im
Oktoberheft 2001 veröffentlicht wurde. Der folgende Beitrag
begründet diese These in Auseinandersetzung mit dem
ökonomischen Nutzenkalkül des Neoliberalismus: Indem der
Neoliberalismus «private Laster» als «öffentliche Tugenden»
preist und damit das Böse als das Gute schönredet, entlarvt
sich im Gegenzug das abgründig Böse seines Nutzenkalküls.
Der Beitrag ist das redaktionell gekürzte Referat zum 60.

Geburtstag des Theologen und Sozialisten Kuno Fussel, der

am 29. September mit einem Festakt in Luzern geehrt
wurde. Franz Hinkelammert drückte seine Verbundenheit
mit Kuno Fussel zu Beginn des Referates mit den Worten
aus: «Ich bin seit langem mit Kuno Fussel befreundet und
seine Arbeiten haben mich häufig sehr befruchtet. Dies gilt
auch für das Thema meines heutigen Vortrags: Fülle und
Knappheit. Ich möchte hierin einige Gedanken - tatsächlich
durchaus vorläufige Gedanken - vorlegen, zu denen, wie ich
glaube, eine grosse Gemeinsamkeit zwischen Kuno Fussel

und mir besteht.» Der Text wird in seiner vollständigen
Fassung demnächst im Sammelband «Kein Raum für
Gnade?» des LIT-Verlags erscheinen. Red.

Fülle und Knappheit als

Orientierungen des Handelns
Das Thema «Fülle und Knappheit»
bezieht sich auf Verhaltensweisen, nicht auf
Zustände. Es geht um Orientierungen.
In vorläufiger Ausdrucksweise können
wir vom Konflikt zwischen
Gemeinwohlorientierung und individuellem
Nutzenkalkül sprechen. Ich will versuchen,

die Elemente dieses Konflikts zu
entwickeln.

Es gibt eine Szene, die in allen Evangelien

auftaucht und die wir zum
Ausgangspunkt nehmen können. Es ist die

Szene, die wir gemeinhin die wunderbare

Brotvermehrung nennen. Diese
Brotvermehrung ist offensichtlich kein
magischer Akt, durch den Jesus eine Menge
Brote herbeizaubert, von denen dann
jeder für sich soviel nehmen kann, wie er
will. Es handelt sich überhaupt nicht um
eine quantitative Vermehrung von Broten.

Was geschieht, ist, dass eine Menge,
die Jesu Worte hört, sich als Gemeinschaft

konstituiert und das Mitgebrachte
gemeinsam verzehrt. Dadurch entsteht

die Fülle von Broten. Alle können essen
und alle haben genug, weil sie gemeinsam

essen. Die Fülle ist nicht quantitativ,

sondern ergibt sich daraus, dass alle
sich so verhalten, dass genug da ist.

Gandhi bezieht sich auf diese Fülle,
wenn er sagt: Indien hat genügend Reichtum,

damit alle leben können. Aber es

hat nicht genug, um die Habsucht einiger

weniger zu befriedigen. Amartya Sen

stellt fest, dass keine Hungersnot durch
physische Knappheit erklärt werden
kann. Die Erklärung ist immer darin zu
suchen, dass diejenigen Gruppen, die

Nahrungsmittel haben, sich weigern, sie

gemeinsam mit den andern zu verzehren.
Die mögliche Fülle wird zerstört und der
Nutzenkalkül verwandelt Knappheit in
Katastrophe.

Wir können zu recht von einem
Problem der Solidarität sprechen. Es geht um
den inhaltlichen Kern, der es möglich
macht, die Solidarität an der Fülle zu
orientieren. Dieser Kern heisst bei Jesus

40



das «Himmelreich» oder auch das
«Reich Gottes». Da dieses Reich Gottes
nicht im Jenseits, sondern der Kern des

Irdischen ist, kann Jesus sagen: «Denn
siehe, das Reich Gottes ist mitten unter
euch» (Lk. 17,21). Er fügt hinzu, dass

man es ergreifen muss. Es ist nicht
einfach da, sondern als Abwesenheit
gegenwärtig, die in positive Gegenwart
verwandelt werden muss. Wenn eine der

Figuren von Sarte in den «Gefangenen
von Altona» sagt: «Die Hölle - das sind
die Anderen», so heisst das nicht etwa
das Gegenteil des Jesuswortes. Ergreift
man das Reich Gottes, das mitten unter
uns ist, nicht, dann verwandelt sich der
Andere in die Hölle, die eben dann mitten

unter uns ist. Wenn wir nicht die
Hölle mitten unter uns wollen, dann
müssen wir das Reich Gottes - dieses

Himmelreich - ergreifen. Das Himmelreich

zeigt sich dann als der Kern des

Irdischen.

Die Verwirklichung des Himmels auf
Erden
Der Kirchenvater Johannes Chrysostomus

kann daher in seinen Homilien
über den ersten Timotheus-Brief sagen:

«Man betrachte, welche Ehre Gott
uns angetan hat, indem er uns mit einer
solchen Aufgabe betraute! Ich, sagt er
gleichsam, habe Himmel und Erde
erschaffen; ich gebe auch dir Schöpferkraft:
mache die Erde zum Himmel! Du kannst
es ja!»1

Es geht um das Reich Gottes als Kern
alles Irdischen. Da es das wirklich ist, ist
es in aller Moderne gegenwärtig. Man
kann sogar sagen, dass sich das Denken
der Moderne um dieses Problem dreht.
Der Grund liegt darin, dass jetzt die
Gesellschaft zum Gegenstand der
Transformation wird.

Das beginnt mit dem liberalen Denken.

Bernard de Mandeville setzt bereits

zu Beginn des 18. Jahrhunderts entscheidende

Akzente für das auf den Markt
bezogene Harmoniedenken. Danach
funktioniert der Markt so, dass alle noch

so eigennützigen Bestrebungen der
wirtschaftenden Subjekte zum Wohl des

Ganzen zusammenwirken. Mandeville
fasst diesen Standpunkt zusammen: «Private

Laster - öffentliche Tugenden.»
Adam Smith macht daraus das Projekt
der bürgerlichen Gesellschaft und gibt
ihm den himmlischen Anstrich. Er spricht
jetzt von der «unsichtbaren Hand». Den
Ausdruck nimmt er von Newton, der ihn
in Bezug auf die Ordnung des Planetensystems

benutzt, das die unsichtbare
Hand Gottes mittels der Naturgesetze
lenkt. Für Smith wird jetzt auch die
Harmonie des Marktes durch die «unsichtbare

Hand» hergestellt. Die Idee einer
vorgegebenen («prästabilierten»)
Harmonie beherrscht seither das bürgerliche
Denken bis heute.

Diese Idee behält aber nicht lange ihre
Eindeutigkeit. Im Faust von Goethe ist
es Mephistopheles, der sich im Namen
dieser Harmonie vorstellt, nämlich als

«ein Teil von jener Kraft, die stets das

Böse will und stets das Gute schafft». Es

handelt sich bei Goethe um eine Bezugnahme

auf Mandeville und auf die
unsichtbare Hand des Adam Smith. Aber
es ist nicht mehr Gott, der dies sagt,
sondern der Lügner Mephistopheles. Faust
glaubt, dass er damit das Paradies auf
Erden schaffen kann. Die Naturgewalten

aber verschlingen das Werk im
Moment des Todes von Faust, in dem er sein

Ziel erreicht zu haben glaubt.
Der Marktmystik gegenüber entsteht

im 19. Jahrhundert ein neuer Humanismus

der Praxis. Er nimmt ebenfalls den

mythischen Raum einer neuen, durch die
Praxis zu schaffenden Gesellschaft in
Anspruch, wendet sich aber gegen die

Mystik, die den Markt verhimmelt. In
ironischer Form bringt dies Heinrich
Heine zum Ausdruck, wenn er sagt: «Wir
wollen auf der Erde schon das Himmelreich

errichten.» Dieses Gedicht wird
zum bekanntesten Gedicht der deutschen

Arbeiterbewegung vor dem Ersten
Weltkrieg.

Es handelt sich aber nicht um das

41



Gleiche, was Chrysostomus in dem
vorher zitierten Text gesagt hat. Denn
Heine fügt hinzu:

«Den Himmel überlassen wir den

Engeln und den Spatzen.» Himmel und
Erde sind jetzt auseinandergerissen, die

Ordnung der Erde macht den Himmel
überflüssig. Der Himmel wird irdisch
und es gibt kein Reich Gottes mehr, das

mitten unter uns wäre.
Marx wird seinen Humanismus sicher

nicht mit den Worten von Heine ausdrücken.

Aber das Ziel bleibt, den irdischen
Kern so zu verändern, dass die religiösen
Nebelbildungen überflüssig werden. Der
Himmel bleibt ein Ort, der den Engeln
und den Spatzen überlassen wird. Himmel

und Erde widersprechen sich. Wer
die Erde bejaht, muss den Himmel
verlassen.

Gegen diesen Humanismus der Praxis

entsteht ein neues, extremes Denken
der bürgerlichen Gesellschaft. Es beginnt
mit Nietzsche, durchzieht den Nazismus
und den Faschismus, und prägt seit dem

Beginn des Kalten Krieges die gesamte
bürgerliche Gesellschaft. Es ist das Denken

des Nihilismus, das jetzt Platz greift.
Die Formulierung, die Karl R. Popper
ihm gibt, hat Geschichte gemacht:

«Die Hybris, die uns versuchen lässt,
das Himmelreich auf Erden zu verwirklichen,

verführt uns dazu, unsere gute
Erde in eine Hölle zu verwandeln - eine

Hölle, wie sie nur Menschen für ihre
Mitmenschen verwirklichen können.»2

Hier wird jede Hoffnung denunziert,
jede Utopie, jeder Humanismus, jede
Solidarität der Unterdrückten. Alles dies

ist jetzt Luzifer, der zum Dämon
gewordene Lichtengel. Alles, was über die

kapitalistische Gesellschaft hinauswill,
ist jetzt teuflisch. Es handelt sich um ein

Denken, das heute herrschend geworden
ist. Es hat sich durch Nazismus und
Faschismus hindurch entwickelt, um im
heutigen Antiutopismus seine jetzt
bestimmende Form zu bekommen. Das ist
nicht etwa selbstverständlich. Selbst Max
Weber lehnt es noch ab:

«Es ist - richtig verstanden - zutreffend,

dass eine erfolgreiche Politik stets
die <Kunst des Möglichem ist. Nicht
minder richtig aber ist, dass das Mögliche

sehr oft nur dadurch erreicht wurde,
dass man nach dem jenseits seiner
liegenden Unmöglichen griff.»3

Selbst Max Weber ist noch bewusst,
dass es unrealistisch ist, realistische Ziele

zu haben. Jeder Realismus muss das

Bewusstsein einschliessen, dass es häufig

darum geht, das Unmögliche möglich

zu machen. Wer nicht das Unmögliche

anzielt, wird nie das Mögliche
entdecken. Das Utopische ist die Bedingung
jedes realistischen Handelns.

Die Denunziation der «Martinsethik»
Der Antihumanismus der Popperschen
Formulierung führte daher zu einer solch

extremen Verhimmelung des existierenden

Marktes, wie es selbst Adam Smith
niemals akzeptiert hätte. Popper erreichte

dies durch Denunziation aller
Interventionen in den Markt und seine
Logik. In den 90er Jahren des vergangenen
Jahrhunderts erfand man ein Wort, das

alles das bezeichnen sollte, was denunziert

wurde. Es war das Wort «Martinsethik».

Die Martinsethik bezeichnete

jetzt jenen Himmel, von dem man
behauptete, dass der Versuch seiner
Verwirklichung die Hölle auf Erden schaffe.

Die folgenden Zitate verdanke ich
Kuno Fussel:

«Die industrialisierte Welt des Westens

ist über Jahrhunderte hinweg
geprägt worden von der christlichen Ethik
des Teilens. Dabei geriet die ihr logisch
und zeitlich vorausgehende Ethik des

Produzierens unter die Räder.»
«So hat auch der gewerbliche

Unternehmer ein spezifisches Ethos, dem er
nachleben muss, wenn er seiner sozialen
Funktion und Aufgabe entsprechen soll.
Seine höchste <soziale Verantwortung)
besteht darin, auf möglichst wirtschaftliche

Art Güter und Dienstleistungen
anzubieten. Sein Imperativ als Unternehmer

heisst darum: Produziere! Nütze

42



DeineniKunden! Sei erfolgreich!
unternimm)! Zwischen dem ökonomisch
Gebotenen und dem moralisch Richtigen
besteht für ihn insofern kein Gegensatz:
beide fallen zusammen. Es widerspricht
so auch nicht der Moral, sondern ist
geradezu sittliche Pflicht des Unternehmers,

im Rahmen der Unternehmensräson

alles zu tun, um das Unternehmen
<fit> zu halten, auch etwa für einzelne
Mitarbeiter schmerzliche Massnahmen
durchzuführen.»4

Dazu bemerkt Gerhard Schwarz, der
Wirtschaftsredaktor der NZZ:

«Eine St.-Martins-Ethik des Teilens
als Basis einer Wirtschaftsordnung muss
letztlich in die Armut aller führen, so sehr
der alte christliche Grundsatz der
Solidarität einen zentralen Wert darstellt,
dem man als Christ nachleben sollte,
jeder an seinem Platz.»5

Als Lösung gilt:
«Anstatt nach dem Vorbild Martins

den Mantel mit dem frierenden Bettler
nur solidarisch zu zerschneiden, kann
man sich die Massenproduktion von
Mänteln zur Aufgabe machen, sodass sie

für alle erschwinglich werden und viele
Dünnbekleidete in Brot und Arbeit kommen.

Nach aller historischen Erfahrung
hat die Maxime des unternehmerischen
Handelns mehr für die jeweils Bedürftigen

erreicht als die Ethik der Aufteiler.
Denn mit letzterer wird Armut in den

allerwenigsten Fällen wirklich überwunden.

Und das Erbe geteilter Mäntel führt,
massenhaft vollzogen, zu frierenden
Gesellschaften. Eine soziale Kälte besonderer

Art breitet sich in ihnen aus...»6
Mandeville und Adam Smith sind

zurückgekommen, aber sie werden jetzt
mit einem extremen Antihumanismus
verbunden, der den Markt als Versprechen

des Himmels ankündigt. Es ist der
Himmel, der versprochen wird für den
Fall, dass niemand mehr den Himmel auf
Erden verwirklichen will.

Bereits Dietrich Bonhoeffer sagte
hierüber:

«Dass das Böse in Gestalt des Lich¬

tes, der Wohltat,... des sozial Gerechten
erscheint, ist für den schlicht Erkennenden

eine klare Bestätigungt seiner
abgründigen Bosheit.»7

In einer Rede zu Ehren von Mandeville,

der tatsächlich der Begründer der
Theorie von der unsichtbaren Hand ist,
drückt Keynes durchaus ebenfalls diesen

von Mandeville begründeten Standpunkt
aus. Aber er verhimmelt ihn nicht:

«Noch mindestens 100 Jahre, davon
müssen wir uns überzeugen, wird das

Gute das Böse und das Böse das Gute sein:
einfach deswegen, weil das Böse nützlich

ist und das Gute eben nicht.»8
Ohne den Markt zu verhimmeln,

Franz J.
Hinkelammert: «Das Reich
Gottes ist der Kern
alles Irdischen» (Bild:
Benno Bühlmann).

I«£

bringt Keynes den Standpunkt des Marktes

und seines Nutzenkalküls zum
Ausdruck: Das Böse ist nützlich, das Gute
ist unnütz. Keynes nennt das Böse nicht
das Gute, wie es die Denunziation der
Martinsethik tut. Es bleibt das Böse. Aber
es ist nützlich. Das Gute bleibt durchaus
das Gute, aber es ist unnütz. Unser Thema

«Fülle und Knappheit», «Gemeinwohl

und Nutzenkalkül» scheint
beantwortet. Was die Fülle und das Gemeinwohl

anbetrifft, können wir nur noch ein
Requiem singen.

43



«Suchet zuerst das Reich Gottes
und seine Gerechtigkeit»

Festschrift für Kuno
Fussel, den Franz J.
Hinkelammert mit
seinem hier
wiedergegebenen Festvortrag

ehrte.

Wollen wir aber Popper und unseren
Unternehmervertretern glauben, so ist
das Gute gerade das Gefährliche, das die
Hölle auf Erden hervorbringt, während
das Böse nützlich ist. Das Gute führt in
die Hölle, das Böse aber bringt den
Fortschritt. War bei Paulus die Wurzel allen
Übels die Liebe zum Geld, so ist jetzt die
Wurzelallen Übels die Liebe zum Nächsten,

das Gute. Nietzsche kann dann

sagen, dass Gott an seinem Mitgefühl
gestorben ist. Wir sind zu Steppenwölfen
geworden. Die Hölle, das sind die anderen.

Das Paradox der Nützlichkeiten
Dies führt uns zur Notwendigkeit, über
die Nützlichkeit zu sprechen. Wenn der

Bezug zur Fülle, zum Guten, zur Ethik
nicht nützlich ist, ist er zu nichts nütze.
Was aber ist die Nützlichkeit? Es ergeben

sich bei dieser Frage zwei durchaus
konträre Vorstellungen, die den Polen

von Fülle und Knappheit, Gemeinwohl
und individuellem Nutzenkalkül entsprechen.

Ich möchte sie an Hand von einigen
Texten vorstellen, die aus dem Mittelalter

und daher aus dem Ursprung der
Moderne stammen. Es sind Texte von
Hildegard von Bingen. Auf der einen
Seite besteht sie darauf, dass die gesamte
Schöpfung aufden Nutzen des Menschen

gerichtet ist:
«Die ganze Natur sollte dem

Menschen zur Verfügung stehen, auf dass er
mit ihr wirke, weil ja der Mensch ohne
sie weder leben noch bestehen kann.»9

«Die gesamte Schöpfung, die Gott in
der Höhe wie in den Tiefen gestaltet hat,
lenkte Er zum Nutzen des Menschen
hin.»

Die Natur steht dem Menschen «zur
Verfügung» und ist»«zum Nutzen des

Menschen» gelenkt. Aber bei Hildegard
von Bingen schliesst diese Bestimmung
der Natur gerade die Unterwerfung der
Natur unter den individuellen Nutzenkalkül

aus:
Die Kräfte des Kosmos halten «auch

den«Menschen zu seinem Wohle an, auf
sie Rücksicht zu nehmen, weil er ihrer
bedarf, um nicht dem Untergang zu
verfallen».

«Missbraucht der Mensch seine
Stellung zu bösen Handlungen, 50 veranlasst
Gottes Gericht die Geschöpfe, ihn zu
bestrafen...»

Dieses «Gericht Gottes» befindet sich
im Innern der Wirklichkeit. Nicht Gott
straft, sondern Gott veranlasst seine

Geschöpfe, den Menschen zu bestrafen:
«Und ich sah, dass das obere Feuer

des Firmaments ganze Regenschauer voll
Schmutz und Unrat auf die Erde schüttete,

die beim Menschen, aber auch bei
Pflanze und Tier, schleichende Schwären

und schwerste Geschwulste hervorrufen.

Weiter sah ich, wie aus dem
schwarzen Feuerkreis eine Art Dunst auf
die Erde fiel, welcher das Grün ausdörrte

und der Äcker Feuchte austrocknete...»

Der Nutzen, wie Hildegard ihn
versteht, enthüllt den Nutzenkalkül als
gefährlich für das, was dem Menschen
nützlich ist. Es ist nützlich für den
Menschen, die Natur zu achten, sie
anzuerkennen. Es ist nützlich, nicht alles dem

Markt-Nutzen-Kalkül zu unterwerfen.
Für den individuellen Nutzenkalkül
hingegen ist gerade dieses unnütz. Er ist das

alles zerstörende Gesetz, das - nach
Paulus - den Tod bringt, wenn man
durch seine blinde Erfüllung das Heil
sucht.

Hildegard von Bingen kennt diese Art
Nutzenkalkül auch. Dorothée Solle
zitiert die Stelle. Es handelt sich um einen

Dialog zwischen der Herzenshärte und
der Barmherzigkeit:

«Die Herzenshärte spricht: Ich habe
nichts hervorgebracht und auch niemanden

ins Dasein gesetzt. Warum sollte ich
mich um etwas bemühen oder gar
kümmern? Ich will mich für niemanden
stärker einsetzen, als auch er mir nützlich

sein kann. Gott, der da alles geschaffen

hat, der soll auch dafür geradestehen
und für sein All Sorge tragen! Was für

44



ein Leben müsste ich führen, wenn ich
auf alle Stimmen der Freude und der
Trauer antworten wollte. Ich weiss nur
von meiner eigenen Existenz!

Die Barmherzigkeit antwortet: O, du
versteinertes Wesen...!»10

Hier handelt es sich um den Nutzen
des individuellen Nutzenkalküls als

Marktkalkül. Er drückt sich bei Hildegard

von Bingen als einfacher Egoismus
aus, wie dies durchaus der mittelalterlichen

Gesellschaft entspricht. Die
Herzenshärte spricht in einer Gesellschaft
wie der bürgerlichen, die den Nutzenkalkül

totalisiert hat, eine mehr lügnerische

Sprache. Sie sagt dann: Private Laster

sind öffentliche Tugenden. Aus dem
versteinerten Wesen der Herzenshärte ist
das geworden, was Bonhoeffer das

abgründig Böse nennt. Nützlichkeit und
Nutzen stehen sich gegenüber und
befinden sich im Konflikt. Aber die Kritik
am Nutzenkalkül ist nicht einfach
moralisierend. Der Nutzenkalkül in seiner
abstrakten Logik bedroht die Grundfesten

der Natur und des menschlichen
Lebens. Er führt in die Katastrophe, und
die Elemente der Natur bezeugen es. Die
Natur selbst rebelliert gegen diese Bedrohung,

und die sich ergebenden Katastrophen

sind ein «Gericht Gottes», das aus
dem Innern der irdischen Wirklichkeit
spricht.

Es kann kein Zweifel sein, dass das,

was Hildegard von Bingen zu Beginn der
Moderne sieht, heute in unerhört ver-
grössertem Umfang unsere Erfahrung ist.
Die Globalisierung des Nutzenkalküls
als Marktkalkül bringt indirekte Effekte

hervor, die sich heute als globale
Bedrohungen äussern: die Ausgrenzung
grosser Teile der Weltbevölkerung, die
innere Auflösung der zwischenmenschlichen

Beziehungen und die Zerstörung
der Natur. Sie machen sich als Sachzwänge

geltend, die die heutige Totalisierung
des Nutzenkalküls als Marktkalkül
unvermeidlich begleiten. Sie stellen das
Urteil der Wirklichkeit dar über das, was
geschieht.

Wir können damit auf das zitierte
Wort von Keynes zurückkommen, dem

gemäss «das Böse nützlich ist und das

Gute eben nicht». Es ist jetzt klar, dass

diese Nützlichkeit des Bösen ein Erzeugnis

des Nutzenkalküls ist, wenn er
totalisiert wird. Was aber ist das Gute? Es ist
heute sehr sichtbar, dass es das ist, was
nötig ist, um den globalen Bedrohungen
zu begegnen.

Aber dann ist das Gute nützlich, und
es steht in Konflikt mit dem Nutzen des

Nutzenkalküls. Was Keynes sagt, und

was heute noch herrschende Meinung ist,
ist falsch. Das Gute ist nicht nur nützlich,

sondern schlechterdings notwendig,
denn es ist das Fundament der Möglichkeit

des Überlebens der Menschheit. Die
Menschheit wird nicht überleben können,

wenn es nicht gelingt, die
Totalisierung des Nutzenkalküls aufzulösen.
Der Nutzenkalkül führt zur Abholzung
des Amazonas, aber es ist nützlich - und

gut -, den Amazonas nicht abzuholzen.
Dieses Gute, das wir auch als

Orientierung am Gemeinwohl bezeichnen
können, geht über alle Kalkulierbarkeit

- auch über die sogenannte langfristige
Kalkulierbarkeit-hinaus. Es handelt sich

um eine Ethik, die nicht nur nützlich,
sondern die Bedingung unseres
Überlebens ist. Da ihre Nützlichkeit nicht
kalkulierbar, ihre Notwendigkeit aber
einsehbar ist, ist es eine Ethik der
Anerkennung des Andern, sei es des anderen
Menschen oder der dem Naturwesen
Mensch äusserlichen Natur.

Wer sein Leben liebt, verliert es: der
himmlische Kern des Irdischen
Hier geht es um das, was auch in den

Evangelien als Fülle bezeichnet wird. Im
Johannesevangelium heisst diese Fülle
«ewiges Leben». Es ist keinJenseits,
sondern der innere Kern des Diesseits.

Nach dem Johannesevangelium
drückt Jesus diesen Konflikt der
Nützlichkeiten als Paradox aus:

«Wer sein Leben liebt, verliert es, und

wer sein Leben in dieser Welt hasst, der

Franz].
Hinkelammert leistet hier
eine brillante Kritik
am herrschenden

Dogma des
Neoliberalismus.

45



¦ft
%! ^.^psg

ïiilllllllll
AkcA) dieser neue
Hinkelammert:
scharfsinnig, zur
Sache und packend.

wird es zum ewigen Leben bewahren»
(J. 12,25).

In allen Evangelien taucht dieses
Paradox mit leichten Varianten auf. Wir
könnten daher in heutiger Sprache

sagen, und ich glaube, dass dies den Sinn
des Jesuswortes trifft:

«Wer sein Leben durch den Nutzenkalkül

bestimmen lässt, wird es verlieren.

Wer aber dieses Leben unter der
Herrschaft des Nutzenkalküls nicht liebt,
sondern hasst, wird die Fülle des Lebens

gewinnen.»
Dieses Paradox ist der Ausgangspunkt

des Reiches Gottes. Auf ihn bezieht sich

Jesus in kurzen Gleichnissen über den

Schatz im Acker und die Suche der
kostbaren Perle:

« Das Himmelreich ist gleich einem im
Acker verborgenen Schatz. Den fand
einer und deckte ihn (wieder) zu. Voll Freude

ging er hin, verkaufte alles, was er
hatte, und kaufte jenen Acker» (Mt.
13,44).

«Wiederum ist das Himmelreich
gleich einem Kaufmann, der Perlen suchte.

Als er aber eine kostbare Perle fand,
ging er hin, verkaufte alles, was er besass,

und kaufte sie» (Mt. 13,45).
Eine Geschichte, die Anthony de

Mello erzählt, kann diese Gleichnisse für
uns interpretieren:

«Ein Bettelmönch sah eines Tages auf
seinem Weg einen Edelstein, fand ihn
schön und steckte ihn in seinen Beutel.
Eines Tages traf er einen anderen
Reisenden, der hungrig war und ihn um Hilfe
bat. Um ihm von dem, was er hatte,
abzugeben, öffnete er seinen Beutel. Da sah

der Reisende den Edelstein und bat ihn,
ihn ihm zu schenken. Ohne weiteres
schenkte der Mönch ihm den Edelstein.
Der Reisende bedankte sich und entfernte
sich hochzufrieden, denn jetzt hatte er
Reichtum und Sicherheit für sein ganzes
weiteres Leben. Aber am nächsten Tag
kam der Reisende aufs Neue zum
Bettelmönch, gab ihm den Edelstein zurück
und bat ihn: Gib mir bitte etwas, das

mehr wert ist als dieser wertvolle Stein.

Der Mönch sagte ihm, dass er nichts
Wertvolleres habe. Da fügte der Reisende

hinzu: Gib mir dasjenige, das es dir
möglich machte, mir den Edelstein zu
schenken.»11

Dieses «dasjenige» ist der Schatz im
Acker. Es ist der Ausgangspunkt des

Reiches Gottes, das mitten unter uns ist.
Aber das Reich Gottes ist nicht die
gerechte Gesellschaft, die wir suchen. Es

ist dasjenige, das uns dazu bringt, eine

gerechte Gesellschaft zu suchen.

Die Religionskritik, wie sie in unserer
Gesellschaft seit dem 18. Jahrhundert
stattfindet, hat immer den irdischen Kern
des Himmels gesucht. Sie lebt daher in
der Vorstellung, dass der Himmel
überflüssig wird, wenn man seinen irdischen
Kern erkennt und von diesem irdischen
Kern aus die menschliche Praxis lenkt.
Wir stehen heute vor den Trümmern
einer Moderne, die sich daran orientierte.

Aber wir können jetzt entdecken, dass

es im christlichen Ursprung der Moderne

gar nicht um einen Himmel geht, dessen

irdischer Kern zu entdecken wäre.
Worum es geht, ist der himmlische Kern
des Irdischen. Wir können aber auch

erkennen, dass es kein Überleben der
Menschheit gibt, wenn sie diesen
himmlischen Kern des Irdischen nicht
wiederentdeckt und sich daran orientiert. Dieser

himmlische Kern des Irdischen, das

ist die Fülle. Erkennen wir ihn nicht, wird
der Andere zur Hölle, und die irdische
Wirklichkeit verwandelt sich in den Ort
des Gerichts.

Dieser himmlische Kern des Irdischen
ist nicht ein religiöses Phänomen, obwohl
er als Bezugspunkt wohl in allen Religionen

vorkommt. Was da in einer religiösen

Dimension auftaucht, ist eine

objektive Wirklichkeitserkenntnis, die für
jeden gilt, ganz gleich, ob er einer Religion

anhängt oder nicht. Es handelt sich

um das, was die Welt «im Innersten
zusammenhält». Es steht quer zur Logik
des Nutzenkalküls und kann daher in der

Logik dieses Kalküls nicht angezielt werden.

Es erscheint daher auch im atheisti-

46



sehen Humanismus. Bei Marx ist es wie
folgt formuliert:

«Die Kritik der Religion endet mit der
Lehre, dass der Mensch das höchste
Wesen für den Menschen sei, also mit
dem kategorischen Imperativ, alle
Verhältnisse umzuwerfen, in denen der
Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes,

ein verlassenes, ein verächtliches
Wesen ist.»12

Dieser kategorische Imperativ geht
aus dem himmlischen Kern des Irdischen
hervor. Diesen Kern erfinden wir nicht,
sondern wir entdecken ihn und graben
ihn aus. Er ist da, aber man kann ihn nicht
beherrschen. Wir können nur sein Drängen

aufnehmen. Indem der Mensch dies

tut, wird er zum Subjekt.

Die Freiheit dem Nutzenkalkül
gegenüber
Man kann nicht leben, ohne sich von der
Welt des Nutzenkalküls zu befreien. Ich
halte es für sicher, dass heute die Menschheit

ihr Weiterleben nicht mehr sichern
kann ohne diese Freiheit dem Nutzenkalkül

gegenüber. Diese Freiheit aber
wurde von der Moderne so gründlich
zerstört, dass wir dafür nicht einmal ein
Wort haben. Freigebigkeit mag einmal
so etwas bedeutet haben, wenn man sie

als Freiheit auffasst, die frei macht, um
zu geben. Dann wäre es Freiheit vom
Zwang des Nutzenkalküls. Im Spanischen

bewahrt das Wort gratuidad noch
einiges von dieser Bedeutung. Aber es

wird kaum mit der Orientierung des

Handelns verbunden.
Dies hat dann Konsequenzen für das,

was die Selbstverwirklichung des
Menschen sein kann. Es gibt den Versuch,
durch den Nutzenkalkül hindurch sich
selbst zu verwirklichen. Gewöhnlich ist
es dies, was man meint, wenn heute von
Selbstverwirklichung gesprochen wird.
Diese Selbstverwirklichung ist der

Zerstörungsprozess einer schlechten
Unendlichkeit. Letztlich wird hier der Mord
zur letzten Instanz des Lebens, die als

Selbstverwirklichung interpretiert wird.

Die Selbstverwirklichung, die sich aus
sich selbst als Individuum verwirklichen
will, wird damit zum Verzweiflungsakt
eines Steppenwolfs, der nur im Selbstmord

enden kann.
Selbstverwirklichung ist nur im

Andern möglich. Dies aber setzt wiederum
eine Nützlichkeit voraus, die sich im
Konflikt zum Nutzenkalkül befindet. Sie

ist nicht kalkulierbar, denn sie zerbricht
den totalisierten Nutzenkalkül. Es ist die

Nützlichkeit, die im Anderen - und
letztlich ist der Andere die Menschheit
und der Kosmos - liegt, von dem ich aber
Teil bin, indem ich im Andern bin und
der Andere in mir ist. Da ist dann kein
Opfer, das ich bringe, damit auch der
Andere leben kann. Dass auch der Andere

lebt, ist Bedingung der Möglichkeit
meines Lebens. Indem ich dieses Verhältnis

lebe, verwirkliche ich mich selbst.
Hier wird gerade der Mord als Weg zur
Selbstverwirklichung ausgeschlossen. Es

ergibt sich ein Prinzip der Selbstverwirklichung,

das aus einem Postulat der
praktischen Vernunft folgt, das heisst: Mord
ist Selbstmord.

Wir stehen heute vor einer solchen
Frage angesichts der Tatsache, dass ein

ganzer Kontinent - nämlich Afrika - der

Zerstörung preisgegeben wird. Jahrhunderte

lang war Afrika für die europäischen

Länder und danach auch für die
USA ein Sklavenjagdgebiet, das sie mit
Zwangsarbeitern versorgte. Danach
wurde es als Kolonie erobert und
ausgeplündert. Nach seiner Unabhängigkeit
wurde es gezwungen, sich in das System
zu integrieren, und wurde -wie es scheint

-lebensunfähig. Der Okzident überlässt
es daraufhin seinem Schicksal, plündert
es aber weiterhin aus. Ist dieser Mord
Selbstmord für den Okzident? Die
Zerstörung Afrikas ist das Ergebnis eines
Handelns von seiten des Okzidents, das
sich strikt am Nutzenkalkül orientierte.
Das Postulat der praktischen Vernunft
behauptet: Auch dieser Mord ist Selbstmord.

Kein Kalkül kann das beweisen.
Der Okzident zerstört sich selbst, indem

47



er auf diese Weise die Anderen zerstört.
Diese kreislaufförmige Beziehung von
Mord und Selbstmord bekommt durch
die zunehmende Globalisierung derWelt
nur einen noch dringenderen Ausdruck.

Dies führt uns zum himmlischen Kern
des Irdischen zurück. Es ist das Leben,
das den Nutzenkalkül herausfordert, um
ihn unterzuordnen. Das Gemeinwohl ist
das Wohl aller und deshalb das Wohl
eines jeden. Es ist aber nicht erfassbar
über den Nutzenkalkül des einzelnen
Individuums, zu dem es ständig in Konflikt

tritt. Ebensowenig ist es erfassbar
als Gemeinnutz, der ein Nutzenkalkül
von Gruppen oder Staaten ist. Auch das,

was man Realpolitik nennt, ist nur der
Nutzenkalkül vom Standpunkt des Staates

aus. Im Extrem ist nicht einmal der

Gemeinnutz der gesamten Menschheit
das Gemeinwohl. Auch dieser Gemeinnutz

bleibt ein Nutzenkalkül, der in Konflikt

treten kann zum Gemeinwohl.
Auf diese Weise folgt aus dem Postulat

der praktischen Vernunft ein Zugang
zur Ethik. Es handelt sich aber nicht um
eine Ethik von Normen, die absolut
gesetzt werden könnten, sondern um das

Generationsprinzip der möglichen Ethiken,

insofern sie notwendige Ethik sind.
In jedem historischen Moment muss aufs

Neue entdeckt werden, welche Normen
der Situation entsprechen. Aber es handelt

sich dabei nie um Normen, die absolut

und einfach als solche zu erfüllen sind,
sondern um Normen als Vermittlung
zwischen dem Subjekt und einer Wirk-

Märkte funktionieren so emotionslos wie eine Maschine,
sie entmenschlichen in gewisser Weise die Menschen. Der
Markt sieht sie nur als Arbeitskräfte, als Ware, genauso
wie die Natur dann nur ein Rohstoff ist.

George Soros, TAM, 4.8.01

lichkeit, in der Mord Selbstmord ist.
Es geht dabei um das Prinzip nicht nur

der Generation von Ethiken, sondern der
Generation von Religionen, den Atheismus

eingeschlossen. Aus diesem Grund
ist das Reich Gottes nicht eine gerechte
Gesellschaft und seine Antizipierung,
sondern es ist eine transzendente
Wirklichkeit, die aus dem Inneren unserer
empirischen Wirklichkeit zu einer
gerechten Gesellschaft aufruft. Dieses Rufen

zu hören ist Bedingung der Möglichkeit

der empirischen Wirklichkeit selbst.

Das Ergebnis ist, dass wer nicht den
Himmel auf Erden will, die Hölle auf
Erden schafft. •

1 Johannes Chrysostomus, Homilien über den

ersten Brief an Timotheus, übersetzt von J. Wimmer.

Bibliothek der Kirchenväter, Sechster Band,
Kempten/München 1880, S. 209.
2 Karl Popper, Das Elend des Historizismus,
Tübingen 1974, Vorwort.
3 Max Weber, Der Sinn der Wertfreiheit der
Sozialwissenschaften, in: Max Weber, Soziologie.
Weltgeschichtliche Analysen. Politik, hg. von
Johannes Winckelmann, Stuttgart 1956, S. 279.
4 Gerd Habermann (Arbeitsgemeinschaft
selbständiger Unternehmer ASU und Lehrbeauftragter
an der Universität Bonn), Teilen oder produzieren?

Bemerkungen zum Ethos des Unternehmers,
in: NZZ, 12./13. September 1993, S. 13.
5 Gerhard Schwarz, Katholische Kirche (und ihr
Verhältnis zur Marktwirtschaft), in: Marktwirtschaft

Teufelswerk? Die Weltreligionen und die

Wirtschaft, Informedia-Stiftung, Köln 1992, S.

83.
6 Wolfram Weiner, Das Teilen und die Moral der

Märkte, FAZ, 24.12.93.
7 Dietrich Bonhoeffer, Bonhoeffer- Auswahl, Bd.4,
Gütersloh 1982, S. 81.
8 Nach Jean-Pierre Dupuy, Ordres et Désordres.

Enquête sur un nouveau paradigme, Paris 1990,

p. 167.
' Ingrid Riedel, Hildegard von Bingen. Prophetin
der kosmischen Weisheit, Stuttgart 1994, S. 125ff.
10 Dorothée Solle, O Grün des Fingers Gottes. Die
Meditationen der Hildegard von Bingen,
Wuppertal 1989, S. 12.
11 Carlos G. Vallès, Ligero de equipaje. Tony de

Mello. Un profeta para nuestro tiempo, Santander

1987, p. 58.
12 Einleitung zur Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie, 1844.

48


	Fülle und Knappheit - Überlegungen zu Bibel und Ökonomie

