
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 96 (2002)

Heft: 1

Rubrik: Zeichen der Zeit : was bedeuten die Zeichen der Zeit - in der Bibel, im
Religiösen Sozialismus, in der Sozialethik der Kirche, in einer religiös-
sozialistischen Praxis heute?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


rsl
lk.:

¦¦: :

CU
l^Y'iY

Willy Spider

Was bedeuten
die Zeichen der
Zeit-
in der Bibel, im Religiösen Sozialismus,
in der Sozialethik der Kirche, in einer
religiös-sozialistischen Praxis heute?

Das folgende «Zeichen der Zeit» reflektiert für einmal die

theologischen Grundlagen dieser ständigen Rubrik des

Redaktors der Neuen Wege seit 1978. Es folgt einem Referat,
das ich an der Gartenhof-Veranstaltung der Religiös-Sozialistischen

Vereinigung vom 26. Oktober 2001 vorgetragen
habe. Die Veröffentlichung entspricht einem Wunsch der
Teilnehmerinnen und Teilnehmer. Ich komme diesem
Wunsch nur zögernd nach, weil ich nicht gern wiederhole,
was ich andernorts schon ausgeführt habe, z.B. in der
Einleitung zum Sammelband «Zeichen der Zeit», der 1991 in
der Edition Exodus erschienen ist, dann aber auch im
Dezemberheft 1991 der Neuen Wegen unter dem Titel «Lektüre

der Zeichen der Zeit - was heisst das?» Den Leserinnen

und Lesern sind die damaligen Überlegungen jedoch
kaum mehr präsent, diese haben aber auch im Denken des

Verfassers eine Vertiefung und Erweiterung, da und dort
auch eine sanfte Korrektur erfahren, sodass es sich rechtfertigen

mag, einen neuen Versuch über die theologische und
spirituelle Dimension solcher Zeitkommentare vorzulegen.
Es geht dabei um einen vierfachen Zugang zu den Zeichen
der Zeit, einen ersten durch die Schrift, einen zweiten durch
die Theologie des Religiösen Sozialismus, einen dritten
durch die Soziallehre der katholischen Kirche und einen
letzten durch unsere religiös-sozialistische Achtsamkeit auf
den Kairos, den es für die Erneuerung von Sozialismus und
Christentum zu «packen» gilt. W.Sp.

«... aber die Zeichen der Zeit könnt
ihr nicht verstehen» (Mt. 16,4)
Das Wort von den «Zeichen der Zeit»
wird uns in Matthäus 16,4 überliefert.
Die Pharisäer und Sadduzäer verlangen
von Jesus ein «Zeichen vom Himmel»,
also eine Art Wundertat. Jesus aber
antwortet ihnen: «Ihr Heuchler, über die
Zeichen am Himmel könnt ihr urteilen,
aber die Zeichen der Zeit könnt ihr nicht
verstehen.» Die Pharisäer und Sadduzäer

wissen zwar, wie das Wetter des nächsten

Tages sein wird, aber die Pläne Gottes

mit der Welt vermögen sie nicht zu
erkennen.

Zeichen der Zeit, das sind Hoffnungszeichen,

aber auch Mahnzeichen. Sie sind
einerseits Spuren des werdenden Gottesreichs

in Geschichte und Gegenwart. Die
Bibel selbst ist voll von diesen Hoffnungszeichen

- von der Befreiung des Volkes
Gottes durch Jahwe in Ägypten bis zur
Gütergemeinschaft der Jakobus-Gemeinde

in Jerusalem. Dazu gehört auch
die visionäre Vorfreude des Johannes auf
Patmos über den Untergang des
römischen Imperiums: «Die Könige der Erde

werden weinen und klagen, wenn sie

den Rauch der brennenden Stadt sehen» :

«Wehe, du grosse Stadt Babylon... In
einer einzigen Stunde ist das Gericht über
dich gekommen. Auch die Kaufleute der
Erde weinen und klagen um sie, weil
niemand mehr ihre Ware kauft» (Of. 18,9-
11).

Zeichen der Zeit sind anderseits
Mahnzeichen, wie schon das letzte
Beispiel, das Gericht über « Babylon», zeigt.
Sie sind es immer dann, wenn dem Reich
Gottes Gewalt angetan wird. Auch der

Messias Jesus spricht von den Zeichen
der Zeit im Zusammenhang ihrer
Missachtung durch Pharisäer und Sadduzäer.

So kommt es, dass die Deutung der
Zeichen der Zeit immer auch eine
ideologie- oder herrschaftskritische
Stossrichtung erhält.

Leonhard Ragaz hat wie kein anderer

Theologe der ersten Hälfte des letzten

Jahrhunderts den Zusammenhang

10



zwischen den Zeichen der Zeit und dem
Reich Gottes betont - und gelebt. ' Er las
die Bibel «nicht als Schriftgelehrter»,
sondern als einer, der sich von der
«Botschaft vom Reiche Gottes und seiner
Gerechtigkeit für die Erde» (I, 7t.)
ermutigen lässt. Reich Gottes ist für ihn
der grösstmögliche Gegensatz zum
«Weltreich», dessen «Urtypus» sich im
«Imperium Romanum» (VII, 227)
verkörpert. Das Reich Gottes ist zwar « nicht
von dieser Welt», aber nicht, weil es dem

Jenseits vorbehalten wäre, sondern weil
es «von anderer Art als das Reich der
Welt» ist, «was sich besonders darin
zeigt, dass es sich nicht mit dem Schwert,
überhaupt nicht mit Gewalt, durchsetzen

will» (VII, 154f Reich Gottes ist
das Gegenteil von Jenseitsvertröstung
und individuellem Heilsegoismus, eine
durch und durch weltliche, auch eine

politische Sache. Es ist das Reich der
Gerechtigkeit, des Friedens und der
bewahrten, ja erneuerten Schöpfung.

Nach diesem «Grundsinn» (1,10) der
Bibel sind die Zeichen der Zeit in
Vergangenheit und Gegenwart auszulegen.
Sie sind einerseits ein Schlüssel zur Deutung

der Geschichte in der ganzen
nachbiblischen Zeit bis heute, anderseits aber
auch ein Schlüssel zur Deutung der
Bibel selbst, die «sich in der geschichtlichen

Entfaltung der Wahrheit, die sie

vertritt, immer wieder neu erschliesst»

(1,20). Was Reich Gottes für unsere Zeit
bedeutet, wissen wir erst, wenn wir diese

Zeit analysieren - «mit Bibel und
Zeitung» (Karl Barth). Umgekehrt
erschliesst sich uns die Schrift aus dieser

Zeitanalyse immer neu. Als Südafrika die

Apartheid überwinden konnte, und dies

erst noch auf gewaltfreie Weise, war das

ein Zeichen für die Gegenwart des

Exodus-Gottes in diesem Land. Zugleich
erschloss sich den Schwarzen und den
Weissen Südafrikas die Bibel neu. Sie

erfuhren, was es heisst, wenn der
Exodus-Gott die Schreie seines Volkes hört.

Und wenn am 11. September 2001 die

Zwillingstürme in New York zusam¬

menkrachten, dann war das auch ein
Zeichen der Zeit, ein Mahnzeichen
allerdings, dem viele andere vorausgegangen

sind. Das Reich Gottes verträgt
sich nicht mit einem imperialistischen
Weltreich, auch wenn es als Pax americana

daherkommt. «Gott duldet solche
Grössen nicht. Ganz besonders ist es das

Element des Egoismus und der Macht
und Gewalt, das zur Katastrophe führt»
(I, 177). Weil das die ach so christliche
US-Regierung verdrängt, kann sie sich

nur noch wie ein «Schurkenstaat»
verhalten.

«Die Zeichen der Zeit zeigen, wie das
Reich Gottes in die profane Geschichte

eingehen will»
Der Religiöse Sozialismus ist eine Theologie

der Zeichen der Zeit. Dabei geht es

um eine zweifache Aussage: Einerseits ist
die Offenbarung mit der Bibel nicht
abgeschlossen, sondern sie setzt sich in
solchen Zeichen fort. Anderseits sind es

nicht so sehr Christinnen und Christen,
die diese Zeichen setzen, sondern sehr
oft kirchenkritische, «profane»
Bewegungen, die tun, was die «Frommen»
unterlassen: Gerechtigkeit üben, Frieden
stiften, die Schöpfung bewahren.

Für Christoph Blumhardt, den
Begründer des Religiösen Sozialismus in
Deutschland, überwindet die Theologie
der Zeichen der Zeit den Biblizismus. In
einer Predigt aus dem Jahr 1909 über
«Zeichen der Zeit» sagte er: «Jede Zeit
hat ihre Zeichen, und jede Zeit ist wieder
anders. Es gibt Christen, die wollen alles

für die heutige Zeit aus der Bibel holen.
Ja, es gibt ewige Worte der Bibel
aber es gehört auch ein Aufmerken auf
die Zeichen der Zeit dazu, dass man das

Wort Gottes so versteht, wie es in der

augenblicklichen Zeit notwendig ist.»2
Als derartige Zeichen der Zeit sah
Blumhardt die Friedensbewegung und
vor allem die Arbeiterbewegung. Er war
schon 1899 als erster Pfarrer der SPD

beigetreten.
Für Ragaz ist die Deutung der Zeichen



der Zeit ein prophetischer Beitrag wider
den Theologiebetrieb, wider die sog.
Religion überhaupt. «Je und je versteht
die Religion nicht die Zeichen der Zeit,
in denen der lebendige Gott redet» (I,
117). «Religion» ist «Betäubung», «Opium»

(1,183). Sie macht z.B. aus der
Erbsünde ein Dogma, das «Unrecht, Not und
Tod» als Fatum der «göttlichen Weltordnung»

erklärt. Dagegen wehrt sich der

Prophet: «Die Welt überhaupt soll nicht
erklärt, sondern verändert werden. Die

Welt, wie sie ist, entspricht nicht dem

Willen Gottes» (VII, 108).
Das Prophetische dieser Deutung

betont Ragaz in einem Vortrag von 1932,
nicht ohne ein - dem allgemeinen
Priestertum vergleichbares - allgemeines
Prophetentum zu vertreten: «Gott, der

Lebendige, offenbart sich nicht in Lehren,

sondern in Taten. Nur wer diese

versteht, versteht Gott. Das allein ist
lebendige und wirkliche Gotteserkenntnis.
Diese wird also nicht dem Gelehrten als

solchem gegeben (und heisse er auch

Gottesgelehrter), sondern dem Propheten,

wobei ich aber stark betonen muss,
dass dieses prophetische Element jedem
Menschen verliehen ist, nicht bloss jenen
Bahnbrechern Gottes, die wir in einem
besonderen Sinn Propheten nennen.»3

Wie schon Blumhardt hat Ragaz
Zeichen des Reiches Gottes nicht in Religion

und Kirche, sondern in der sog. Welt,

vor allem in der Arbeiterbewegung seiner

Zeit, gesehen. Von den Gewerkschaften

sagte er z.B., durch sie werde «der

Arbeiter Glied einer Gemeinschaft» und
erhalte «Rechte und Pflichten», «Hoffnung

und Würde». Die Arbeiterbewegung

habe dadurch «mehr getan als Kirche,

Schule und Staat zusammen».4 Dieses

Hoffnungszeichen erkannte Ragaz zu
einer Zeit, als die Schweizer Bischöfe den

katholischen Arbeitern noch verboten,
einer «nichtchristlichen » Gewerkschaft
anzugehören, da sie sonst «derjenigen
Vorbedingung entbehrten, welche zum
würdigen Empfang eines Sakramentes
erforderlich sind».5

Immer wieder begegnen wir im
Religiösen Sozialismus einer Berufung aufdie
Zeichen der Zeit, die - nach Robert
Lejeune, dem langjährigen Präsidenten
der «Freunde der Neuen Wege»- «zeigen,

wie das Reich Gottes mit seiner
Wahrheit in die Zeit, in die profane
Geschichte eingehen will».6

«Die Kirche hat die Aufgabe, nach
den Zeichen der Zeit zu forschen und
sie im Licht des Evangeliums zu
deuten»
Wie die katholische Kirche seit den
1960er Jahren in ihrer Soziallehre eine
noch kaum bemerkte Annäherung an den

Religiösen Sozialismus vollzogen hat, so
auch in der Theologie der Zeichen der
Zeit. Das Zweite Vatikanum erklärt es

sogar zur Aufgabe der Kirche, « nach den

Zeichen der Zeit zu forschen und sie im
Licht des Evangeliums zu deuten». Es ist
wohlverstanden das Volk Gottes, dem
diese prophetische Gabe verliehen ist,
und nicht der Papst oder ein besonderer

Amtsträger. Denn: «Im Glauben daran,
dass es vom Geist des Herrn geführt wird

bemüht sich das Volk Gottes, in den

Ereignissen, Bedürfnissen und
Wünschen, die es zusammen mit den übrigen
Menschen unserer Zeit teilt, zu
unterscheiden, was darin wahre Zeichen der

Gegenwart oder der Absicht Gottes
sind.»7

Den Anfang zu dieser Theologie der
Zeichen der Zeit machte Johannes
XXIII. mit seiner Enzyklika «Pacem in
Terris»} Hier wird die kirchliche
Sozialethik nicht mehr aus einem «Naturrecht»

hergeleitet, für das die Kirche ein

Deutungsmonopol beanspruchte, z.B.

um die Unantastbarkeit des Privateigentums

oder die Unvereinbarkeit von
Christentum und Sozialismus zu verkünden,

hier wird vielmehr die weltlich
gewordene Welt grundsätzlich positiv
beurteilt. Die Erde ist nicht mehr ein
«Jammertal» oder ein «Verbannungsort»,

sondern sie trägt ihren Wert, ja ihre

Verheissung in sich selbst.

12



Gibt es Entwicklungen, in denen sich

Gerechtigkeit ankündigt, so spricht
«Pacem in Terris» von «Zeichen der
Zeit». Johannes XXIII. sieht derartige
Zeichen im sozialen Aufstieg der
Arbeiterklasse, in der neuen Stellung der Frau
im öffentlichen Leben, in der Emanzipation

der Völker der Dritten Welt, in
der Universalisierung der Menschenrechte

und des rechtsstaatlichen Denkens

überhaupt sowie in der herausragenden
Bedeutung der UNO, durch die sich die

Völkergemeinschaft ein Organ für Frieden

und Gerechtigkeit gegeben hat.
Bemerkenswert und viel zu wenig

beachtet ist hier die Tatsache, dass

Johannes XXIII. auf historische
Bewegungen verweist, die allesamt ausserhalb,

ja gegen den Willen der offiziellen
Kirche entstanden sind. Die Arbeiterklasse

hätte sich nach den Vorstellungen

der vorangehenden Päpste gar nicht
emanzipieren, ja nicht einmal als «Klasse»

verstehen dürfen. Aber auch die

Emanzipation der Frau im öffentlichen
Leben war gewiss nicht eine vordringliche

Forderung der kirchlichen Hierarchie,

die das Frauenstimmrecht erst
befürwortete, als klar wurde, dass dadurch
die «christlichen» Parteien Westeuropas
gestärkt würden. Was die Emanzipation

der Dritten Welt anlangt, hat die
katholische Moraltheologie noch bis in
die erste Hälfte des 20. Jahrhunderts
nach Rechtfertigungen für die Zwangsarbeit

in den «christlichen» Kolonien
gesucht. Und wenn Johannes XXIII. die

Universalisierung der Menschenrechte
als «Zeichen der Zeit» begrüsste, so

müsste er wissen, dass die Kirche bis zu
seinem Pontifikat nicht bereit war, sich

mit den Freiheitsrechten der Französischen

Revolution und der Aufklärung
zu versöhnen. Gemäss den «Zeichen der
Zeit» in «Pacem in Terris» ist das Reich
Gottes in den verschiedenen
Befreiungsbewegungen der letzten beiden Jahrhunderte

mehr am Werk gewesen als in der
Kirche. Die Zeichen der Zeit enthalten
somit auch ein Gericht über die Kirche,

über das reaktionäre Christentum
insgesamt.

Die Bedeutung dieses neuen Denkansatzes

liegt in einem historischen
Verständnis von Offenbarung, die nicht ein
für allemal gegeben ist, sondern sich
immer wieder neu ereignet. Zeichen der
Zeit sind Anhaltspunkte für das Werden
des Reiches Gottes unter den Menschen,
auch unter jenen, die nicht an Gott und
sein Reich glauben, diesen Glauben oft
gerade wegen der wenig glaubwürdigen
Praxis der «Gläubigen» und ihrer
«Kirchen» nicht teilen können. Dass dieser

neue Denkansatz in der katholischen
Kirche noch alles andere als selbstverständlich

ist, hat das Ratzinger-Pamphlet
«Dominus Jesus» gezeigt, das

einerseits von einem «vollständigen und
endgültigen Charakter der Offenbarung
Jesu Christi» ausgeht und anderseits
nicht akzeptieren will, dass Gott bei den

Nichtgläubigen sein und bei den Gläubigen

nicht sein kann.
Eigentlich wäre nach katholischem

Verständnis nicht nur die Offenbarung
in solchen Hoffnungszeichen, sondern
auch deren sakramentaler Charakter zu
betonen. Wenn nämlich Sakramente
Zeichen der Befreiung für die Menschen
sind, dann hat umgekehrt auch alles, was
Befreiung bewirkt, sakramentalen
Charakter, eine säkulare Befreiungsbewegung

gewiss mehr als eine reaktionäre
Kirche.

«Den Kairos packen»
« Gott gibt uns Zeichen. Er gebe uns auch
Verständnis dafür.» So endete die mit
«Zeichen der Zeit» überschriebene Predigt

von Jean Matthieu, einem weiteren
Redaktor der Neuen Wege.9 Wie schon

1912, als Matthieu diese Predigt schrieb,
stellt sich uns heute die Frage, wie wir
die Zeichen der Zeit erkennen und
praktizieren, vielleicht auch, wie wir die
Zeichen der Zeit praktizieren, um sie zu
erkennen.

Zunächst einmal steht das Subjekt
dieser Frage im Plural, weil es nicht die

13



Sache eines Einzelnen sein kann, die
Zeichen der Zeit zu deuten. Von jenen
«Bahnbrechern Gottes», wie Ragaz die

Propheten nannte, einmal abgesehen.
Das Ideal wäre auch für den Redaktor
der Neuen Wege, wenn jedem seiner
«Zeichen der Zeit» ein gemeinsamer
Suchprozess mit den Leserinnen und
Lesern voranginge.

Wie also unterscheiden wir Entwicklungen,

um sie als Zeichen der Zeit
benennen zu können? Dafür gibt es den
Raster der biblischen Grundwerte von
Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung
der Schöpfung. Sie sind das Ziel, an dem

gemessen eine Veränderung die Möglichkeit

in sich bergen kann, Bestehendes zu
überbieten oder Unrecht durch Recht zu
überwinden. Die biblischen Grundwerte
sind aber nicht wieder eine Prämisse, aus
der nur abzuleiten wäre, was getan werden

müsste. Es gibt überhaupt keine
Deduktionslogik, die das Konkrete aus
dem Abstrakten zureichend und zwingend

herleiten könnte. Der induktive
Weg bleibt unverzichtbar, um das Konkrete

in seiner Einmaligkeit zu verstehen.
Darum gilt auch das Umgekehrte: Erst
aufgrund historischer Veränderungen,
erst recht aufgrund eigener Praxis in
solchen Veränderungsprozessen, wissen

wir, was Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schöpfung, was Reich
Gottes konkret und politisch für unsere
Zeit bedeutet.

Gibt es Zeichen der Zeit, die uns heute

der Gerechtigkeit näher bringen? Es

gab eine Zeit, in der die Drohzeichen des

globalen und totalen Marktes die
Hoffnungszeichen zu verdrängen schienen.

Angesichts des Grössenwahnsinns der

Megafusionen erlaubte ich mir immer
wieder an das bereits erwähnte Ragaz-
Zitat zu erinnern: «Gott duldet solche
Grössen nicht.» Ein Hoffnungszeichen
ist, dass die Verheissungen der «Unsichtbaren

Hand» hinter dem globalen und
totalen Markt immer weniger mehr
geglaubt werden. Das zeigt weltweit die

neue soziale Bewegung, die eine Globali¬

sierung der Solidarität einklagt. Und ist
es nicht ein weiteres Zeichen der Zeit,
wenn auch die Menschenrechte endlich
globalisiert, d.h. mit globaler Wirkung
durchgesetzt, wenn Potentaten von
Pinochet bis Milosevic als Verbrecher

gegen die Menschlichkeit angeklagt
werden?

Wer die Zeichen der Zeit verstehen

will, muss auch bereit sein, sie zu
praktizieren. Die «Zeichen der Zeit erkennen»,

heisse «Möglichkeiten ergreifen»,
sagte der sterbende Johannes XXIII.
«Den Kairos packen», nannten es Ludwig

Kaufmann und Nikolaus Klein in
ihrem Buch über diesen prophetischen
Papst.10 «Aggiornamento» bedeutete
darum gerade nicht «Anpassung an den

Zeitgeist», sondern Ernstnehmen der
Zeichen der Zeit im eigenen Verhalten.
Auf dieser Linie sehe ich auch das Wort
von Leonhard Ragaz, das den Vorrang
der Praxis vor der Theorie und Theologie

betont: «Die Christen sind nicht in
erster Linie Leute, die eine Weltanschauung

zu vertreten haben, sondern Leute,
die für die Welt Grosses hoffen und dafür
auch schaffen wollen... So auch, wer
Bürger jenes grösseren Reiches geworden

ist... Er grübelt nicht in erster Linie
über das Wesen Gottes oder Christi, über
Materie und Geist, Mechanismus und
Teleologie - er arbeitet, hofft, kämpft für
die letzten Ziele dieses Reiches und
glaubt gerade darum daran.»11

Es gibt so eine Spiritualität der «Zeichen

der Zeit». Sie lässt sich packen von
den Verheissungen des Reiches Gottes
und sie packt den Kairos, den
heilsgeschichtlichen Zeitpunkt, der uns diesen

Verheissungen näher bringt. Sie sieht
freilich in Gott nicht oder nicht mehr den

allmächtigen Weltherrscher, für den es

zuviel Erklärungsbedarf gäbe, als dass

wir ihn «verteidigen» könnten. Die alte

Theodizee-Frage nach der Rechtfertigung

Gottes angesichts der Übel dieser
Welt und die neue Theodizee-Frage, die
sich einer «Theologie nach Auschwitz»
stellt, sind mit unseren Allmachtsphan-

H



tasien, die wir auf Gott projizieren, nicht
zu beantworten. Gottes erstes Attribut
ist denn auch nicht die Allmacht,
sondern die Liebe. Ein liebender Gott aber
ist angesichts des Elends in der Welt ein
leidender Gott. Dorothée Solle zieht
daraus die Konsequenz, dass Gott auch
die Liebe der Menschen braucht: «Wenn
ich Gott liebe, dann kann ich ihm
manchmal auch Wärme spenden. Wenn
ich diese Welt ansehe, dann muss ihm ja
kalt werden. Gott braucht auch unsere
Wärme. Zwar brauchen auch wir Gott.
Aber das allein zerstört sich selber. Gott
braucht auch uns.»12

Für diesen Gott gibt es keine Sieges-

gewissheit. Sein Reich kann als
Verheissung für die Erde auch scheitern -
an den Menschen, die nicht bereit sind,
ihm als «Mitarbeiter» (1 Kor. 3, 9) den

«Weg zu bereiten» (Mt. 3, 3). Die «Zeichen

der Zeit» erhalten damit eine
«bilaterale » Dimension: Auch Gott braucht
Hoffnungszeichen, die von Menschen
ausgehen, die «den Kairos packen».

Wir hoffen zwar weiterhin auf die
Erneuerung des Sozialismus und ebenso
des Christentums. Wäre der Sozialismus

am Ende, dann wäre der Kapitalismus
endlos, dann hätte auch das Reich Gottes

keine Chance mehr zu «kommen».
Dann hätte das Christentum nicht weniger

versagt als der Sozialismus. Noch in
diesem möglichen Versagen angesichts
der negativen Utopie eines endlosen
Kapitalismus bleiben sich Christentum
und Sozialismus verbunden. Dass mit
dem Ende des Sozialismus auch das Ende
des Christentums sich abzeichnet - das

ist die negative Utopie, mit der ernsthaft
rechnen muss, wer sich anschickt, die
Zeichen der Zeit zu deuten. Das aber
heisst: Unsere Hoffnung ist bescheidener

geworden. Bescheidenheit ist angesagt

im Umgang mit Begriffen wie « Reich

Gottes», «TatenGottes» und-«Zeichen
der Zeit». Bescheidener zu werden in
unserer «religiösen» Sprache, behutsamer

im Umgang mit den alten
Verheissungen, skeptisch gegenüber Sieges-

gewissheiten, dazu ist wohl ebenfalls der
Kairos gekommen. Packen wir ihn, denn
bescheidener werden heisst nicht weniger

engagiert sein. •

' Die folgenden Zitate mit römischen Band- und
arabischen Seitenzahlen verweisen auf Belegstellen

in: Die Bibel - eine Deutung, Zürich 1947-
1950. Die sieben Bänden wurden 1990 als vier
Bände neu aufgelegt im Exodus-Verlag.
2 Gottes Reich kommt! Predigten und Andachten
1907-1917,Erlenbach-ZünchundLeipzigl932,
S. 34.
3 Über Religion, Dogma, Theologie, Kirche,
Bibel, in: Robert Lejeune und Leonhard Ragaz, Die
Botschaft vom Reiche Gottes, Ein religiös-soziales

Bekenntnis, Zürich 1933, S. 91.
4Zitiert nach: Markus Mattmüller/ Eduard Buess,

Prophetischer Sozialismus, Fribourg 1986, S. 90.
5 Vgl. W. Spieler, Zur Marginalisierung der
politischen Linken in der katholischen Kirche, in: Urs
Altermatt (Hg.), Schweizer Katholizismus
zwischen den Weltkriegen 1920-1940, Fribourg,
1994, S. 258ff.
6 Die Erwartung des Reiches Gottes, mit besonderer

Beziehung auf den Sozialismus, in: Lejeune/
Ragaz, a.a.O., S. 16.
7 Pastoralkonstitution «Gaudium et Spes», Nr. 4

und 11.
8 Zum folgenden vgl. die Friedensenzyklika
Johannes' XXIII. vom 11. April 1963, Nr. 39ff.,
126ff.
' In: Neue Wege 1912, S. 122f.
111 Ludwig Kaufmann / Nikolaus Klein, Johannes
XXIII. -Prophétie im Vermächtnis, Fribourg/Brig
1990, S. 31.
11 Zit. nach H.U. Jäger, Ethik und Eschatologie
bei Leonhard Ragaz, Zürich 1971, S. 258.
12 Gespräch von Erwin Koller mit Dorothée Solle,
in: Neue Wege, Januar 2000, S. 15.

15


	Zeichen der Zeit : was bedeuten die Zeichen der Zeit - in der Bibel, im Religiösen Sozialismus, in der Sozialethik der Kirche, in einer religiös-sozialistischen Praxis heute?

