Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 96 (2002)

Heft: 1

Artikel: NW-Gesprach mit Dorothee Sélle und Fulbert Steffensky :
"Verbindlicher leben"

Autor: Solle, Dorothee / Steffensky, Fulbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144328

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Mystik und Regeln»

NW: Dorothee Sille und Fulbert
Steffensky, wir treffen uns zu diesem
Gesprich wahrend einer Bolderntagung
iiber «Mystik und Regeln». Wie vertra-
gensich eigentlich diese beiden Begriffe?
Gelangen Mystiker und Mystikerinnen
nicht zu einer unmittelbaren Gottes-
erfabrung, die keiner Vermittlung durch
Regeln bedarf, ibnen sogar widerstrebt?
Dorothee Solle: Mystik ist wohl eine
unmittelbare Gotteserfabrung, die aber
auch verhindert werden kann, wenn der
Mensch nicht aufmerksam, nicht acht-
sam ist. Die Regeln sind nicht eine Pro-
duktion dieser Gotteserfahrung, sondern
eine Bereitung des Menschen aufssie: dass
er die Zeiten achtet, den Ort achtet und
was diese Regeln sonst noch besagen. Sie
machen den Menschen aufmerksam und
figurieren seine Innerlichkeit. Ohne Re-
geln und Methoden ist die Innerlichkeit
des Menschen wild und zufillig.

NW: Sie haben aber heute morgen von
einer Gotteserfahrung berichtet, die Ib-
nen im Umgang mit einem geistig schwer
bebinderten, gliicklich lichelnden Men-
schen geschenkt wurde. Diese Gottes-
erfabrung verlief doch nicht nach Regeln.
DS: Nein, die Erfahrungen laufen nicht
nach Regeln ab, aber die Regeln sind eine
Vorbereitung. Sie bauen auf, was in un-
serer Gesellschaft kaputt gemacht wird:
die Aufmerksamkeit, diese Bereitschaft,
tiberhaupt zu horen und zu sehen.

NW: Der Begriff der Regel, verwendet
im Zusammenhang mit Mystik, erinnert
natiirlich auch an Versuche der katholi-
schen Kirche, eine ibr suspekte Mystik
zu «regulieren»; demn unmittelbare
Gotteserfabrung ist eine Provokation fiir
eine Institution, die sich selbst als beils-
notwendige Vermittlungsinstanz zwi-
schen Mensch und Gott sieht. Ihr Regel-
begriff dagegen ist ein anderer, derjenige
einer methodischen Hinfiihrung zu einer
Gotteserfabrung oder auch nur einer
methodischen Uberwindung von Hinder-

NW-Gesprach mit Dorothee Solle und Fulbert Steffensky

«Verbindlicher leben»

«Mystik und Regeln» war das Thema einer Adventstagung
vom 7. bis 9. Dezember 2001 auf Boldern ob Ménnedorf.
Dazu eingeladen hatte eine Arbeitsgruppe «Verbindlicher
leben». Im Zentrum der Tagung stand das «Referat im
Gesprich zwischen Dorothee Solle und Fulbert Steffensky»,
das «Uberlegungen zu einer Spiritualitit fiir die Zukunft»
enthielt. Unser NW-Gesprich nimmt das Tagungsthema auf
und sucht es zu vertiefen, auch in Richtung «politische
Spiritualitit». Eine erste Erkenntnis aus diesem Gesprach
besagt, dass Mystik der Regeln nicht entraten kann, damit
die Aufmerksamkeit des Menschen fiir die Gotteserfahrung
geformt wird. Spiritualitit erfolgt sodann nicht im Allein-
gang, sondern bedarf der Gemeinschaft. Was im «Markt der
Religionen» not tut, ist aber auch die Scheidung der Geister
nach Grundwerten der christlichen Tradition wie Gerechtig-
keit, Frieden und Bewahrung der Schopfung. Ohne diese
eigene Kenntlichkeit gibt es keine eigene Sprache im
interreligésen Dialog. Und nach wie vor verbindet sich mit
dieser Kenntlichkeit auch eine politische Radikalitit, fiir die
der Sozialismus nicht einfach passé ist, wohl aber der
Erneuerung bedarf. — Dorothee Solle ist Theologin und
Schriftstellerin, Fulbert Steffensky emeritierter Professor fiir
Religionspdadagogik an der Universitdt Hamburg. Das
Gesprdch fiihrten Susanne Kramer und Willy Spieler.



nissen, die dieser Gotteserfabrung im
Wege stehen.

DS: Mystik ist eine Erfabrung Gottes und
diese ist nicht regulierbar, nicht voraus-
sagbar und schon gar nicht machbar.
Aber sie geschieht in ganz vielen Men-
schen an ganz vielen Stellen. In jeder
Pfiitze kann Gott sich verstecken, wenn
es ihm oder ihr gerade einfillt.

NW: Von Ihnen, Fulbert Steffensky, habe
ich heute gehort, Mystik sei «kein Auf-
stieg zu Engelschoren», es gelte vielmehr
«in geordneten geistlichen Verbiltnis-
sen» zu leben. «Sei unspontan!» lautete
eine Ihrer Regeln. Ich habe mir den
Mystiker bislang etwas weniger geord-
net und spontaner vorgestellt.

Fulbert Steffensky: Mystik beruht
einerseits auf einer unverfiigbaren Erfah-
rung. Der Geist bricht ein, der Geist ist
nicht produzierbar, der Geist ist auch
nicht stérbar. Der Mensch aber ist zu-
fallig in der Wahrnehmung seines Le-
bens, seine Aufmerksamkeit muss ge-
formt sein, damit er z.B. ein Ereignis als
die Anwesenheit Gottes interpretieren
kann. Die eben erwidhnte mystische Er-
fahrung bei der Wahrnehmung des
Gliicks eines Behinderten ist eine Lesart;
ein nicht gebildeter, ich meine ein see-
lisch nicht gebildeter Mensch wiirde die-
se kleine Szene so nicht wahrnehmen. Es
geht also nicht um Produktion der Er-
fahrung, es geht um die Formung der
Aufmerksamkeit, dass ich Gott in seinen
verschiedenen Gestalten wahrnehmen
kann.

DS: Man muss vielleicht eine Art Hun-
ger nach Gott haben. Wenn dieser Hun-
ger wegfillt durch Uberfrass von allem
moglichen Quatsch, dann zerstéren wir
damit eben auch unsere Lebensauf-
merksamkeit.

Orte achten, nach Rhythmen leben
und die Wiederholung ehren

NW: Fiir unsere Leserinnen und Leser
solltenwir bier die Regeln benennen, von
denen unser Gesprich bislang ausgeht.

FS: Hunger nach Gott und Aufmerksam-
keit fiir Gott sind keine nattirlichen Sach-
verhalte, die einfach kommen, wenn man
sie braucht. Man muss sie vielmehr vor-
bereiten. Man muss zunichst den Ort
achten. Orte sprechen zu uns. Der Raum
einer Kirche z.B. spricht zu uns, wenn
man ihn sprechen lasst. Auch Zeiten
sprechen, wenn sie als beachtete Zeiten
sich zu Rhythmen fiigen. Ohne Rhyth-
mus lebt der Mensch in 6den Zeiten.
Nicht nur geistlich. Wenn man keinen
Rhythmus des Essens und des Nichtes-
sens, des Musikhorens und des Nicht-
musikhorens einhilt, verkommt man.
Man muss die Wiederholung ebren.
Wiederholungen stellen eine gewisse Ein-
tonigkeit her, die im religiésen Leben
wichtig ist. Wer keinen Hunger und kei-
ne Ideen hat, dem niitzt auch die beste
Eintonigkeit nichts.

DS: Die Wieder-holung ist ein zentrales
Element der Theopoesie. Wiederholung
bedeutet ja nicht, dass ich immer dassel-
be sagen, immer wieder «Kyrie eleison»
beten muss. Das entspricht unserer Klick-
Welt, wo die Information, wenn sie an-
kommt, einfach da ist. Das fiillt sich
nicht, das lebt nicht, dass ist angeklickt
und damit o.k. Was soll dieses sinnlose
«Kyrieeleison» dreimal hintereinander?
Doch wenn es wirklich gebetet wird, fiille
es sich mit Leben. Es ist eine Wiederho-
lung der Nachdenklichkeit, eine merk-
wiirdige Mischung von Aktivitdt und
Passivitit, wie sie in vielen wichtigen
Dingen zusammenkommt.

NW: Fulbert Steffensky, Sie haben von
einem «Gefdngnis der Rituale» gespro-
chen, allerdings auch von der Wieder-
entdeckung der Rituale im derzeitigen
«Gefangnis der Verodung».

FS: In meiner Kindheit habe ich fiir das
Gegenteil von dem plddiert, fur das ich
jetzt spreche. Es war eine Welt, die ver-
hangt war durch Rituale, durch Gesten,
durch Zeichen. Nicht nur der Geist hat
seine Rituale, sondern eben auch der
Ungeist. Gegen diese Zeichen des Ungeis-



tes haben wir gekampft. Frommigkeit
hat zwei Aufgaben: Einerseits soll sie die
Bilder stiirmen, die in einer verhingten
Welt vorherrschen und den Ungeist oder
die Hoffnungslosigkeit bestitigen. Alle
tief religiosen Zeiten sind auch anarchis-
tische Zeiten, Zeiten des Zusammen-
bruchs des falschen Geistes, jesuanische
Zeiten, prophetische Zeiten. Ich nenne
die Reformation als Beispiel.

Die zweite Aufgabe ist das Entwerfen
der Bilder. Die Liebe kommt nicht ohne
Bilder aus, die Frommigkeit und der
Geist des Menschen kommen nicht ohne
liturgische Landschaften aus, nicht ohne
Formen. Man glaubt nicht nur im Her-
zen und mit seiner Seele, man glaubt auch
mit den Brauchen, mit der Wiederho-
lung. Das ist eine Entlastung des Her-
zens, dass es nicht fur alles stehen muss,
sondern dass seine nach aussen gewen-
deten Gesten es trosten, ja dass sie
manchmal vielleicht starker sind als das
Herz selber.

«Gott ist das Allermitteilsamste»
NW: Ist die Spiritualitit nach den Re-
geln, die Sie entworfen haben, iiberbaupt
eine Sache fiir den einzelnen Menschen?
Wir leben ja in einer Zeit der Individua-
lisierung, wo «jeder/jede ein Sonderfall»
zu sein scheint.

DS: Einer meiner Lieblingssdtze von
Meister Eckart heisst: «Gottist das Aller-
mitteilsamste.» Gott ist keine «private
property». Gott will geteilt werden. Gott
will darum auch gemeinsam erfahren
werden. Und eine Erfahrung Gottes will
nicht bei sich bleiben, sondern sich mit-
teilen, weitergegeben werden. Gott ist
nicht etwas, das man sich gentsslich auf
der Zunge zergehen ldsst, und man fithlt
sich dann besser.

FS: Der politische Slogan «allein bist du
klein» ist ebenso sehr ein religidser Slo-
gan. Das zeigt sich auch darin, dass viele
Menschen nicht mehr alleine beten kén-
nen, aber sie konnen es noch, wenn sie
mit anderen zusammen sind, z.B. am
Sonntag in der Kirche oder hier auf

Boldern. Sie lesen den Geschwistern den
Glauben von den Lippen. Es ist eigent-
lich etwas sehr Schones, dass man nicht
fiir alles alleine stehen muss, nicht einmal
fir seinen Glauben.

Es ist nicht so, dass man als einzelner
tiberhaupt nichts kann. Aber wenn man
uberhaupt nicht mehr in Zusammenhin-
gen steht, also z.B. keine Gottesdienste
mehr kennt, dann fillt es schon sehr
schwer, sich religi-
s zu bilden. Dann
eilt man von Nie-
derlage zu Nieder-
lage. Wenn wir uns
beklagen, dass wir
unterliegen bei die-
sen  Versuchen,
dann hatdas wahr-
scheinlich mit un-
serer Einsamkeit
zu tun, Aber besser
unterliegen als gar
nicht anfangen.

NW: Wir stellen ja gerade fest, dass viele
Menschen nicht mehr die Gottesdienste
besuchen, geschweige dennnach Boldern
kommenund da beten. Viele suchennach
einer privaten Frommigkeit, die sie zu
Hausemit Bildern, Altdren usw. pflegen.
FS: Sinndeutungen und Lebenspraxen
kann man sich nicht aus den eigenen
Rippen schneiden. Wenn ich lange Zeit
etwas vollig allein und nur fiir mich tue,
besteht nicht nur die Gefahr, dass ich
schwach werde in dieser Praxis, sondern
dass daraus eine vollig privatistische
Praxis wird. Das ist dann nicht mehr die
Praxis, die im Zusammenhang eines
Geistes steht, sondern nur noch Aus-
druck meiner Befindlichkeit ist. Das ist
zuwenig. Gute Religion hat etwas Frem-
des, das mir gegeniibertritt. Ein guter
Brauch ist nicht nur mein Eigenes, son-
dern auch etwas Fremdes, er kommt als
Lehrer zu mir, der mich ermahnt, lehrt,
rustet und auf den Weg bringt.

DS: Was Sie beschreiben, ist eine Ego-
Inszenierung, die zwar auf einer Suche

«Mystik setzt voraus,
in geordneten geist-
lichen Verhdaltnissen
zu leben» (Fulbert
Steffensky im Ge-
sprdch mit Dorothee
Solle an der Boldern-
Tagung «Mystik und
Regeln»).



beruht, sie aber zugleich verhindert. Gott
ist dann vielleicht schon hinter uns und
wir gucken noch immer nach vorn. Ich
glaube nicht, dass diese isolierte und vom
Leben abgeloste Form etwas verandern
kann. Ich habe viel vom Protestantismus
in den USA gelernt. Etwas vom Schons-
ten ist dort das gemeinsame Fiirbitte-
gebet, in dem die Leute etwas von threm
Leben in die Gemeinde einbringen.

Ich habe ein Urerlebnis gehabt. Eine

Frau sagte: «Es geht uns so schlecht, ich
weiss nicht mehr, wie es weitergehen soll,
vorige Woche ist er ausgezogen.» Zehn
Minuten spiter, im selben Gottesdienst
sagte ein Mann, der woanders stand: «Ja,
ich bin ausgezogen, ich konnte nicht
mehr, betet fiir mich.» Dass eine Ehe
auseinander geht, ist statistisch gesehen
zwar ein normaler Vorgang, bei uns aber
trotzdem eines der bestgehiiteten Ge-
heimnisse der burgerlichen Gesellschaft,
das vollig ausgeschlossen bleibt aus der
Religion. Esist vielleicht noch ein Beicht-
oder Beratungsgeheimnis. Aber dass es
geteilt wird mit anderen, das fand ich ein
unglaublich schones Zeichen fiir das, was
Kirche sein kann.
FS: Ich wire etwas vorsichtiger mit dem
Vorwurf der Ego-Inszenierung. Die pri-
vate Suche der Menschen ist vor allem
Ausdruck einer grossen Hilflosigkeit.
Was, wenn die auch noch vertrocknet
und iiberhaupt nichts mehr da ist, keine
Geste, kein Spruch, kein Bild, sondern
nur noch die nackte Geistlosigkeit?

Die Unterscheidung der Geister

NW: Sie haben beute morgen davon ge-
sprochen, dass Ihnen der Hunger nach
Spiritualitit nicht ganz geheuer sei. Aus
den USA kennen wir janoch eine andere
Spiritualitit, diejenige der «<moral majo-
rity». Ronald Reagan hat jedesmal vor
Frommigkeit gestohnt, wenn er an der
Riistungsspirale drehte. Wie unterschei-
den wir die Geister? _

FS: Es geht um eine Spiritualitit, die eine
Tradition, hier also die christliche, im
Riicken hat. Nach dieser Tradition ist

Gott nicht einfach da, wo er genannt
wird. Gott versteckt sich in vielen Na-
men, auch in den verfemten Namen der
Gerechtigkeit und der Barmherzigkeit.
Die Frage ist: Fiir wen tritt mein Satz ein,
wenn ich Gott nenne? Fiir wen tritt mei-
ne Frommigkeit ein, wenn ich sie prakti-
ziere? Christliche Sdtze sind erst dann
gut, wenn sie einen Freund und einen
Feind haben, wenn sie nicht allgemeine
Sinndeutungen sind, sondern etwas aus-
sagen uber das Leben von Menschen.
Sind es Sitze, die die Freibeit und Wiirde
des Menschen fordern? Oder sind es
Sitze, die sie bekimpfen? Immer nach
dem Urteil dieser Tradition.

NW: Wiren Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schopfung, diese Grund-
werte der Okumene, nicht ein tauglicher
Raster, um die Geister zu scheiden?
DS: Ja, es handelt sich, so formuliert, um
die christlichen Grundbegriffe, die auch
fur dieses Jahrtausend gultig sind.

FS: Ich finde natiirlich auch, Gerechtig-
keit, Frieden und Bewahrung der Schop-
fung seien Kriterien der Rechtheit. Es
kann aber auch sein, dass jemand gar
nichts will, sondern mit voller Ab-
sichtslosigkeit spricht, wenn er «Gott»
sagt. Wenn Reagan das Wort verwen-
det, dannverfolgt er damit eine Absicht.
Er will sich selbst verbramen oder einen
kinstlichen Gegner schaffen, Es gibt
demgegeniiber die Absichtslosigkeit der
Gottesliebe, die lobende und preisende
Frommigkeit, die alle Absichten verges-
sen hat.

DS: Das ist natiirlich ein mystisches
Urthema. Wenn es moglich ist, dass ich
aus mir selbst herausgehe, dann tue ich
das ohne Zweck. Es ist ein Grundan-
liegen von Meister Eckart, dass ich et-
was «sunder warumme», ohne Warum,
tue. In diesem Sinn ist die Liebe immer
ohne Warum. Das ist nicht «lieber Gott,
mach mich fromm, dass ich in den Him-
mel komm». Liebe ist kein Deal, sondern
etwas ganz anderes. «In deine Lieb, ver-
senken will ich mich ganz und gar, mein



Herz will ich dir schenken und alles, was
ich hab.» Es wird hier eine absichtslose
Liebe artikuliert.

FS: Im Alter wachsen zwei Fihigkeiten:
die Fahigkeit zur Skepsis und die Fihig-
keit zu loben. Ich merke, wie fir mich
die grossen Lobpsalmen wichtig werden,
die mir frither wenig bedeuteten. Es geht
um den Wunsch, etwas Gutes iiber das
Leben sagen zu konnen. Auf der andern
Seite wichst auch eine Grundskepsis
gegenilber dem Gesamtunternehmen
«Leben».

DS: Mein neuer Gedichtband heisst nicht
ohne Grund «Loben ohbne Liigen».
Meistens geht Loben mit Liigen, Augen-
zwinkern und Verschweigen einher. So
sehr ich die Tradition liebe, so sehr hat
sie doch nur Sinn, wenn sie so weiterge-
geben wird, dass sie andere zum Spre-
chen ermutigt, dass sie auch lernen zu
loben ohne zu liigen.

Kein religidses Gesprdch ohne eigene
Sprache

NW: Die Mystik in den verschiedenen
grossen Religionen hat eine eigenartige
gemeinsame Sprache, eine Ndbe in den
Erfabrungen, von denen die Texte spre-
chen. Das kémnte doch auch eine gute
Grundlage sein fiir die Begegnung der
Religionen und fiir die Aufgabe ihrer
Absolutheitsanspriiche.

DS: In Berlin binich dem vietnamesischen
Maonch Thich Nbhat Hanh begegnet, der
den «engaged buddhism» gegriindet hat.
Er bekam dadurch unglaubliche Schwie-
rigkeiten mit dem traditionellen buddhis-
tischen Monchtum. Er musste Vietnam
verlassen und hat dann ein Kloster in
Frankreich aufgebaut. Ich habe ihn
immer sehr geachtet wegen dieses «en-
gagierten Buddhismus».

Das Zusammentreffen war leider
traurig. Die Veranstalter baten mich,
einen Bibeltext auszuwihlen, den wir
beide auslegen sollten. Ich habe die «Jiin-
ger von Emmaus» ausgesucht, weil ich
dachte, dass Essen und Brotbrechen Er-
leuchtung bedeutet im Buddhismus.

Doch unsere Auslegungen waren sehr
verschieden. Thich Nhat Hanh war vol-
lig fixiert auf die Erkenntnis und auf das
Individuum. Es schien, als hitte er sein
Engagement vergessen. Der Witz der
Geschichte ist doch, dass die Jiinger
wieder nach Jerusalem zuriickgingen, wo
sie eben noch abgehauen waren aus
Angst. Doch fiir ihn waren es lauter Ein-
zelne, die plotzlich Erkenntnis gewan-
nen. Ich dachte hinterher: Das ist genau
das Richtige fiir die Manager. Fiir sie ist
der Buddhismus attraktiver.

FS: Nur wenn man seine eigene Endlich-
keit zugegeben hat, kann man mit ande-
ren sprechen, iiber den eigenen Teller-
rand sehen und erkennen, dass es Ge-
schwister in der Hoffnung gibt, die an-
dere Dialekte des Glaubens sprechen.
Nur wer seine eigene Endlichkeit erkannt
hat, kann geschwisterlich sein. Das ist
daseine. Es gibt nun freilich ein Problem,
die Flucht in die Fremde. Bei uns wagen
es Religionslehrer
oder Pfarrerinnen
kaum noch, zur ei-
genen Tradition
Stellung zu neh-
men, sie fliehen
sofort in die Frem-
de. Eines unserer
Enkelkinder hatim
Kindergarten in
Hamburg sehr be-
hutsam den Rama-
dan gefeiert. Aber
von Weihnachten
hat es nichts ge-
hort. Das wire eine Frage unseres Stol-
zes, nicht unserer Arroganz: Kénnen wir
unsere eigene Geschichte als Geschichte
der Menschenwiirde und der Freiheit an-
nehmen? Ein religioses Gesprach kon-
nen nur die miteinander haben, die eine
Sprache haben. Eine der Vorbedingun-
gen des religiosen Dialogs ist nun wirk-
lich, dass man die eigene Sprache kennt.

NW: Der eigenen Endlichkeit bewusst
bleiben, gilt das nicht auch fiir die Kir-

«Gott ist nicht
etwas, das man sich
gentisslich auf der
Zunge zergehen
lisst» (Dorothee
Solle).




«Die Barbarei iiber-
winden, die weltge-
schichtlich eine der
am besten organi-
sierten ist» (Bilder:
Charlotte Treu).

chen und religiosen Gemeinschaften?
Bedeutet das nicht den Verzicht auf alle
Absolutheitsanspriiche?

FS: Wenn ich zu etwas stehe, an etwas
glaube, willich dariiber etwas sagen, aber
ich will mir verbieten, etwas Wertendes
iiber den Glauben von anderen zu sagen.
DS: Ich mochte einen Namen Gottes in
der hebriischen Bibel auf gar keinen Fall
aufgeben, und
der heisst «Ge-
rechtigkeit».
Wenn dieser so
zentrale Name
wegfillt  und
nur noch Er-
leuchtung des
Individuums
ibrig  bleibt,
dann habe ich
Probleme. Wir sollten das Religions-
gespriach gewiss fithren, aber nicht auf

dieser soften Ebene einer unverbindlichen
Ethik.

Zerstorung des Lebens durch Uber-
fluss

NW: Mit dem Stichwort « Gerechtigkeit»
erreicht unser Gesprich die politische
Ebene. Frau Sélle, Sie haben beute mor-
gen gesagt, «einfacher leben, damit an-
dereiiberleben kbnnen», sei fiir Sie nach
wievor aktuell. Dieses «einfacher leben»
ist gewiss auch eine Frucht der Mystik
und der Spiritualitit. Aber politisch ge-
sprochen geniigt es nicht, es braucht doch
auch neue Strukturen, durch die z.B. die
Nutzung von Natur und Umwelt auf die
Kosten iibertragen wird.

DS: Selbstverstandlich, das folgt ja auch
daraus. Wenn ich verstanden habe, dass
eine gewisse Einschrankung meines Le-
bensstandards ansteht, im Interesse mei-
ner Enkelkinder und des Uberlebens der
Menschheit auf dieser Erde, dann sind
strukturelle Verinderungen notwendig.
Nur so iiberwinden wir diese Barbarei,
die weltgeschichtlich eine der am besten
organisierten ist, die es je gegeben hat.
Noch immer verhungern taglich 30 000

Kinder. Die Verelendung nimmt weiter
zu.

Von meiner Tochter, die als Arztin in

Bolivien lebt, hore ich Nachrichten aus
dem Hochland, die mich erschuttern. Die
jingeren Leute ziehen dort weg, weil ih-
nen die Subsistenzwirtschaft kaputt ge-
macht wird. Sie gehen in die Slums der
Stidte, betteln sich durch, prostituieren
sich oder handeln mit Drogen. Bei den
Alteren, die zuriickbleiben, ist Selbst-
mord die wichtigste Todesursache, auf
Selbstmord entfallen 50% aller Todes-
falle.
FS: Einschriankung des Lebensstandards
bedeutet ja nicht Einschriankung der
Lebensqualitit, einfacher zu leben for-
dertim Gegenteil unsere Lebensqualitit.
Der Verzicht auf Geschwindigkeit, auf
den Mobilitatswahn, auf lippiges Essen
usw. wird unser Leben intensivieren. Die
Entsinnlichung des Lebens, die Zersto-
rung des Lebens durch Uberfluss ist ganz
offensichtlich. Es gibt von Pasolini den
schonen Satz: «Uberfliissige Dinge ma-
chen das Leben uiberflissig.» Ich pladie-
re nicht fiir Armut, sie kann das Leben
zerstoren. Aber Kargheit, Einfachheit
wird das Leben versinnlichen. Wie neh-
men wir unsere Stadte wahr? Es ist ein
Unterschied, ob ich mit dem Fahrrad
oder ob ich mit dem Auto durch die Stadt
fahre. Wie nehmen wir Sommer und
Winter wahr, wenn wir die Rhythmen
zerstoren und z.B. im Januar Erdbeeren
essen? Es gibt ein schones Wort von
Hélder Cimara: «Lehre mich ein Nein
sagen, das nach ja schmeckt.»

Mut zur Kenntlichkeit

NW: Aber wie bringen wir diese Spiritu-
alitat des Verzichts in die Politik?

FS: In den hohen Zentren der Sakularitit,
also in Grossstidten wie Hamburg oder
Berlin, mache ich die Beobachtung, dass
die Leute hungrig sind nach einer Art
Spiritualitit, jedenfalls nach mehr als
dem, was sie unmittelbar sittigt. Bei uns
hat Religion einen ungemeinen Boom.
Es ist zum erstenmal, dass in Hamburg



niemand mehr gegen den Religions-
unterricht opponiert, Allesind dafiir. Die
Leute merken, dass es so nicht mehr
weitergeht. Wir stehen an einem Punkt
der Neubesinnung.

DS: Triger von Hoffnung in der reichen
Welt sind Nicht-Regierungsorganisa-
tionen, zu denen ich auch die lebendigen
Teile der christlichen Kirchen zihle.
Ohne Profitabsichten und ohne Macht-
anspruch werben sie fiir ein anderes Le-
ben. Ich sehe, wie z.B. die Kampagne
«saubere Kleidung» wichst, die ein Wirt-
schaften ablehnt, das auf Sklaverei be-
ruht. Die Leute stellen Fragen wie: Was
verdient ein Fussballstar, und was be-
kommen die Sklavinnen und die Sklaven-
kinder, die seine Turnschuhe nihen?
FS: In dieser Situation ist die Kennt-
lichkeit der Kirche gefordert. Wenn ich
die letzten zwanzig Jahre ubersehe, im
Religions- und Konfirmandenunterricht
z.B., dann ist dieser Mut zur Kennt-
lichkeit sehr zuriickgegangen. In Ham-
burg beklagen nichtchristliche Lehrer-
verbinde, dass im Religionsunterricht
nichts mehr gelernt wird. Menschen
konnen erst zu Ideen und damit zu einer
eigenen Kenntlichkeit kommen, wenn sie
sich mit der Kenntlichkeit der andern
auseinandersetzen konnen. Besonders
Jugendlichen ist iberhaupt nicht gedient,
wenn sie einen Religionslehrer haben, der
nur Probleme mit ihnen bearbeitet.
Zugleich muss dieser Mensch doch zei-
gen, was er liebt und wofiir er steht.

Je mutiger die Kirche ist, je mehr sie
ihre eigenen Traditionen kennt und ihr
Gesicht zeigt, umso besser ist auch der
Gesellschaft und ihrer Moral gedient. Es
gibt ja kaum noch Moral, Geschichten
und Lieder generierende Institutionen in
unserer Gesellschaft. Das waren mal die
Sozialismen, die Gewerkschaften, die
ihre Lieder, ihre Erinnerungen, ihre Er-
ziahlungen hatten. Sie alle haben sich
inzwischen in ihren Interessen funktio-
nalisiert. Da verbleibt nur noch die Kir-
che;esist bitter notwendig, dass sie zeigt,
wer sie ist.

Sozialismus ist nicht passé

NW: [hre Hoffrnung auf NGOs, auf Kir-
chen, auf Zivilgesellschaft iiberbaupt
tont sebr zuversichtlich. Aber in der in-
stitutionellen Politik lassen sich eigent-
lich nur gegenliufige Tendenzen feststel-
len. Die Griinen mussten bei den letzten
Bundestagswahlen dafiir biissen, dass sie
die Kostenwahrheit beim Benzinpreis
verlangten. Auch die Sozialdemokratie
verbilt sich so, als ob Sozialismus ein fiir
allemal passé wire. Ist er das¢

DS: Ich war mal bei den «Christen fiir
den Sozialismus», die inzwischen ein
winziges Griippchen geworden sind.
Aber ich pladiere nach wie vor fiir Ge-
rechtigkeit und nicht nur fiir Fairness.
Wir sollten die Geschichten der Bibel von
gelingendem Leben, von anderem Leben
weiter erzdhlen und die Menschen dar-
auf hinweisen, wo sie auch solche Ge-
schichten erleben. Die Befreiungstheo-
logie nennt es «die Bibel weiterschrei-
ben», was hundertmal mehr wert ist als
die gesamte Exegese mit ihren Schlau-
heiten.

FS: Man hat soviel Grund, beim Sozia-
lismus zu bleiben wie bei der Kirche zu
bleiben —oder soviel Grund, aus der Kir-
che auszutreten wie vom Sozialismus
wegzugehen. Ich glaube nicht, dass die
sozialistische Grundidee der Gerechtig-
keit und der Freiheit verlorengeht. Zu-
sammengebrochen sind wohl unsere
scholastischen Interpretationen des So-
zialismus. Das sollten wir auch ruhig
zugeben. Eine Erneuerung des Sozialis-
mus kommt nur aus der Kritik des Sozi-
alismus von Sozialistinnen und Sozialis-
ten her, also von innen her. Wer Kritik
nicht zuldsst, zerstort sich selbst. Das gilt
fiir den Sozialismus wie fiir die Kirche.
Dann aber wird sich eine Menschheits-
idee halten und sich mit der wissenschaft-
lichen Idee des Sozialismus, wenn auch
in gereinigter Form, verbinden. Sozialis-
mus ist ja nicht nur eine Gerechtigkeits-
idee der vielen Herzen, sondern er muss
auch mit einer Theorie von Wirtschaft
und Gesellschaft verbunden werden. ®



	NW-Gespräch mit Dorothee Sölle und Fulbert Steffensky : "Verbindlicher leben"

