
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 96 (2002)

Heft: 1

Artikel: NW-Gespräch mit Dorothee Sölle und Fulbert Steffensky :
"Verbindlicher leben"

Autor: Sölle, Dorothee / Steffensky, Fulbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Mystik und Regeln»
NW: Dorothée Solle und Fulbert
Steffensky, wir treffen uns zu diesem

Gespräch während einer Bolderntagung
über «Mystik und Regeln». Wie vertragen

sich eigentlich diese beiden Begriffe?
Gelangen Mystiker und Mystikerinnen
nicht zu einer unmittelbaren
Gotteserfahrung, die keiner Vermittlung durch
Regeln bedarf, ihnen sogar widerstrebt?
Dorothée Solle: Mystik ist wohl eine
unmittelbare Gotteserfahrung, die aber
auch verhindert werden kann, wenn der
Mensch nicht aufmerksam, nicht achtsam

ist. Die Regeln sind nicht eine
Produktion dieser Gotteserfahrung, sondern
eine Bereitung des Menschen aufsie: dass

er die Zeiten achtet, den Ort achtet und
was diese Regeln sonst noch besagen. Sie

machen den Menschen aufmerksam und
figurieren seine Innerlichkeit. Ohne
Regeln und Methoden ist die Innerlichkeit
des Menschen wild und zufällig.

NW: Sie haben aber heute morgen von
einer Gotteserfahrung berichtet, die
Ihnen im Umgang mit einem geistig schwer
behinderten, glücklich lächelnden
Menschen geschenkt wurde. Diese
Gotteserfahrung verliefdoch nicht nach Regeln.
DS: Nein, die Erfahrungen laufen nicht
nach Regeln ab, aber die Regeln sind eine

Vorbereitung. Sie bauen auf, was in
unserer Gesellschaft kaputt gemacht wird:
die Aufmerksamkeit, diese Bereitschaft,
überhaupt zu hören und zu sehen.

NW: Der Begriff der Regel, verwendet
im Zusammenhang mit Mystik, erinnert
natürlich auch an Versuche der katholischen

Kirche, eine ihr suspekte Mystik
zu «regulieren»; denn unmittelbare
Gotteserfahrung ist eine Provokation für
eine Institution, die sich selbst als
heilsnotwendige Vermittlungsinstanz
zwischen Mensch und Gott sieht. Ihr
Regelbegriffdagegen ist ein anderer, derjenige
einer methodischen Hinführung zu einer
Gotteserfahrung oder auch nur einer
methodischen Überwindung von Hinder-

NW-Gespräch mit Dorothée Solle und Fulbert Steffensky

«Verbindlicher leben»

«Mystik und Regeln» war das Thema einer Adventstagung
vom 7. bis 9. Dezember 2001 auf Boldern ob Männedorf.
Dazu eingeladen hatte eine Arbeitsgruppe « Verbindlicher
leben». Im Zentrum der Tagung stand das «Referat im
Gespräch zwischen Dorothée Solle und Fulbert Steffensky»,
das «Überlegungen zu einer Spiritualität für die Zukunft»
enthielt. Unser NW-Gespräch nimmt das Tagungsthema auf
und sucht es zu vertiefen, auch in Richtung «politische
Spiritualität». Eine erste Erkenntnis aus diesem Gespräch
besagt, dass Mystik der Regeln nicht entraten kann, damit
die Aufmerksamkeit des Menschen für die Gotteserfahrung
geformt wird. Spiritualität erfolgt sodann nicht im Alleingang,

sondern bedarf der Gemeinschaft. Was im «Markt der
Religionen» not tut, ist aber auch die Scheidung der Geister
nach Grundwerten der christlichen Tradition wie Gerechtigkeit,

Frieden und Bewahrung der Schöpfung. Ohne diese

eigene Kenntlichkeit gibt es keine eigene Sprache im
interreligösen Dialog. Und nach wie vor verbindet sich mit
dieser Kenntlichkeit auch eine politische Radikalität, für die
der Sozialismus nicht einfach passé ist, wohl aber der

Erneuerung bedarf. - Dorothée Solle ist Theologin und
Schriftstellerin, Fulbert Steffensky emeritierter Professor für
Religionspädagogik an der Universität Hamburg. Das
Gespräch führten Susanne Kramer und Willy Spieler.



nissen, die dieser Gotteserfahrung im
Wege stehen.
DS: Mystik ist eine Erfahrung Gottes und
diese ist nicht regulierbar, nicht voraussagbar

und schon gar nicht machbar.
Aber sie geschieht in ganz vielen
Menschen an ganz vielen Stellen. In jeder
Pfütze kann Gott sich verstecken, wenn
es ihm oder ihr gerade einfällt.

NW: Von Ihnen, Fulbert Steffensky, habe
ich heute gehört, Mystik sei «kein
Aufstieg zu Engelschören», es gelte vielmehr
«in geordneten geistlichen Verhältnissen»

zu leben. «Sei unspontan!» lautete
eine Ihrer Regeln. Ich habe mir den

Mystiker bislang etwas weniger geordnet

und spontaner vorgestellt.
Fulbert Steffensky: Mystik beruht
einerseits aufeiner unverfügbaren Erfahrung.

Der Geist bricht ein, der Geist ist
nicht produzierbar, der Geist ist auch
nicht störbar. Der Mensch aber ist
zufällig in der Wahrnehmung seines

Lebens, seine Aufmerksamkeit muss
geformt sein, damit er z.B. ein Ereignis als

die Anwesenheit Gottes interpretieren
kann. Die eben erwähnte mystische
Erfahrung bei der Wahrnehmung des

Glücks eines Behinderten ist eine Lesart;
ein nicht gebildeter, ich meine ein
seelisch nicht gebildeter Mensch würde diese

kleine Szene so nicht wahrnehmen. Es

geht also nicht um Produktion der
Erfahrung, es geht um die Formung der
Aufmerksamkeit, dass ich Gott in seinen
verschiedenen Gestalten wahrnehmen
kann.
DS: Man muss vielleicht eine Art Hunger

nach Gott haben. Wenn dieser Hunger

wegfällt durch Überfrass von allem
möglichen Quatsch, dann zerstören wir
damit eben auch unsere
Lebensaufmerksamkeit.

Orte achten, nach Rhythmen leben
und die Wiederholung ehren
NW: Für unsere Leserinnen und Leser
sollten wir hier die Regeln benennen, von
denen unser Gespräch bislang ausgeht.

FS: Hunger nach Gott und Aufmerksamkeit

für Gott sind keine natürlichen
Sachverhalte, die einfach kommen, wenn man
sie braucht. Man muss sie vielmehr
vorbereiten. Man muss zunächst den Ort
achten. Orte sprechen zu uns. Der Raum
einer Kirche z.B. spricht zu uns, wenn
man ihn sprechen lässt. Auch Zeiten
sprechen, wenn sie als beachtete Zeiten
sich zu Rhythmen fügen. Ohne Rhythmus

lebt der Mensch in öden Zeiten.
Nicht nur geistlich. Wenn man keinen
Rhythmus des Essens und des Nichtes-

sens, des Musikhörens und des

Nichtmusikhörens einhält, verkommt man.
Man muss die Wiederholung ehren.

Wiederholungen stellen eine gewisse
Eintönigkeit her, die im religiösen Leben

wichtig ist. Wer keinen Hunger und keine

Ideen hat, dem nützt auch die beste

Eintönigkeit nichts.
DS: Die Wieder-holung ist ein zentrales
Element der Theopoesie. Wiederholung
bedeutet ja nicht, dass ich immer dasselbe

sagen, immer wieder «Kyrie eleison»
beten muss. Das entspricht unserer Klick-
Welt, wo die Information, wenn sie

ankommt, einfach da ist. Das füllt sich

nicht, das lebt nicht, dass ist angeklickt
und damit o.k. Was soll dieses sinnlose

«Kyrie eleison» dreimal hintereinander?
Doch wenn es wirklich gebetet wird, füllt
es sich mit Leben. Es ist eine Wiederholung

der Nachdenklichkeit, eine
merkwürdige Mischung von Aktivität und
Passivität, wie sie in vielen wichtigen
Dingen zusammenkommt.

NW: Fulbert Steffensky, Sie haben von
einem «Gefängnis der Rituale» gesprochen,

allerdings auch von der
Wiederentdeckung der Rituale im derzeitigen
«Gefängnis der Verödung».
FS: In meiner Kindheit habe ich für das

Gegenteil von dem plädiert, für das ich

jetzt spreche. Es war eine Welt, die
verhängt war durch Rituale, durch Gesten,
durch Zeichen. Nicht nur der Geist hat
seine Rituale, sondern eben auch der

Ungeist. Gegen diese Zeichen des Ungeis-



tes haben wir gekämpft. Frömmigkeit
hat zwei Aufgaben: Einerseits soll sie die
Bilder stürmen, die in einer verhängten
Welt vorherrschen und den Ungeist oder
die Hoffnungslosigkeit bestätigen. Alle
tief religiösen Zeiten sind auch anarchistische

Zeiten, Zeiten des Zusammenbruchs

des falschen Geistes, jesuanische
Zeiten, prophetische Zeiten. Ich nenne
die Reformation als Beispiel.

Die zweite Aufgabe ist das Entwerfen
der Bilder. Die Liebe kommt nicht ohne
Bilder aus, die Frömmigkeit und der
Geist des Menschen kommen nicht ohne

liturgische Landschaften aus, nicht ohne
Formen. Man glaubt nicht nur im Herzen

und mit seiner Seele, man glaubt auch
mit den Bräuchen, mit der Wiederholung.

Das ist eine Entlastung des

Herzens, dass es nicht für alles stehen muss,
sondern dass seine nach aussen gewendeten

Gesten es trösten, ja dass sie

manchmal vielleicht stärker sind als das

Herz selber.

«Gott ist das Allermitteilsamste»
NW: Ist die Spiritualität nach den
Regeln, die Sie entworfen haben, überhaupt
eine Sache für den einzelnen Menschen?
Wir leben ja in einer Zeit der Individualisierung,

wo «jeder/jede ein Sonderfall»
zu sein scheint.
DS: Einer meiner Lieblingssätze von
Meister Eckart heisst: « Gott ist das

Allermitteilsamste.» Gott ist keine «private
property». Gott will geteilt werden. Gott
will darum auch gemeinsam erfahren
werden. Und eine Erfahrung Gottes will
nicht bei sich bleiben, sondern sich
mitteilen, weitergegeben werden. Gott ist
nicht etwas, das man sich genüsslich auf
der Zunge zergehen lässt, und man fühlt
sich dann besser.

FS: Der politische Slogan «allein bist du
klein» ist ebenso sehr ein religiöser
Slogan. Das zeigt sich auch darin, dass viele
Menschen nicht mehr alleine beten können,

aber sie können es noch, wenn sie

mit anderen zusammen sind, z.B. am
Sonntag in der Kirche oder hier auf

Boldern. Sie lesen den Geschwistern den
Glauben von den Lippen. Es ist eigentlich

etwas sehr Schönes, dass man nicht
für alles alleine stehen muss, nicht einmal
für seinen Glauben.

Es ist nicht so, dass man als einzelner
überhaupt nichts kann. Aber wenn man
überhaupt nicht mehr in Zusammenhängen

steht, also z.B. keine Gottesdienste
mehr kennt, dann fällt es schon sehr

schwer, sich religiös

zu bilden. Dann
eilt man von
Niederlage zu Niederlage.

Wenn wir uns
beklagen, dass wir
unterliegen bei diesen

Versuchen,
dann hat das
wahrscheinlich mit
unserer Einsamkeit
zu tun. Aber besser

unterliegen als gar
nicht anfangen.

NW: Wir stellen ja gerade fest, dass viele
Menschen nicht mehr die Gottesdienste
besuchen, geschweige denn nach Boldern
kommen und da beten. Viele suchen nach
einer privaten Frömmigkeit, die sie zu
Hause mit Bildern, Altären usw. pflegen.
FS: Sinndeutungen und Lebenspraxen
kann man sich nicht aus den eigenen
Rippen schneiden. Wenn ich lange Zeit
etwas völlig allein und nur für mich tue,
besteht nicht nur die Gefahr, dass ich
schwach werde in dieser Praxis, sondern
dass daraus eine völlig privatistische
Praxis wird. Das ist dann nicht mehr die

Praxis, die im Zusammenhang eines
Geistes steht, sondern nur noch
Ausdruck meiner Befindlichkeit ist. Das ist
zu wenig. Gute Religion hat etwas Fremdes,

das mir gegenübertritt. Ein guter
Brauch ist nicht nur mein Eigenes,
sondern auch etwas Fremdes, er kommt als

Lehrer zu mir, der mich ermahnt, lehrt,
rüstet und auf den Weg bringt.
DS: Was Sie beschreiben, ist eine Ego-
Inszenierung, die zwar auf einer Suche

2

x!

%

«Mystik setzt voraus,
in geordneten
geistlichen Verhältnissen

zu leben» (Fulbert
Steffensky im
Gespräch mit Dorothée
Solle an der Boldern-
Tagung «Mystik und
Regeln»).



beruht, sie aber zugleich verhindert. Gott
ist dann vielleicht schon hinter uns und
wir gucken noch immer nach vorn. Ich

glaube nicht, dass diese isolierte und vom
Leben abgelöste Form etwas verändern
kann. Ich habe viel vom Protestantismus
in den USA gelernt. Etwas vom Schönsten

ist dort das gemeinsame Fürbittegebet,

in dem die Leute etwas von ihrem
Leben in die Gemeinde einbringen.

Ich habe ein Urerlebnis gehabt. Eine
Frau sagte: «Es geht uns so schlecht, ich
weiss nicht mehr, wie es weitergehen soll,
vorige Woche ist er ausgezogen.» Zehn
Minuten später, im selben Gottesdienst

sagte ein Mann, der woanders stand: «Ja,
ich bin ausgezogen, ich konnte nicht
mehr, betet für mich.» Dass eine Ehe

auseinander geht, ist statistisch gesehen

zwar ein normaler Vorgang, bei uns aber
trotzdem eines der bestgehüteten
Geheimnisse der bürgerlichen Gesellschaft,
das völlig ausgeschlossen bleibt aus der

Religion. Es ist vielleicht noch ein Beichtoder

Beratungsgeheimnis. Aber dass es

geteilt wird mit anderen, das fand ich ein

unglaublich schönes Zeichen für das, was
Kirche sein kann.
FS: Ich wäre etwas vorsichtiger mit dem

Vorwurf der Ego-Inszenierung. Die
private Suche der Menschen ist vor allem
Ausdruck einer grossen Hilflosigkeit.
Was, wenn die auch noch vertrocknet
und überhaupt nichts mehr da ist, keine

Geste, kein Spruch, kein Bild, sondern

nur noch die nackte Geistlosigkeit?

Die Unterscheidung der Geister
NW: Sie haben heute morgen davon
gesprochen, dass Ihnen der Hunger nach

Spiritualität nicht ganz geheuer sei. Aus
den USA kennen wir ja noch eine andere

Spiritualität, diejenige der «moral majority».

Ronald Reagan hat jedesmal vor
Frömmigkeit gestöhnt, wenn er an der

Rüstungsspirale drehte. Wie unterscheiden

wir die Geister?
FS: Es geht um eine Spiritualität, die eine

Tradition, hier also die christliche, im
Rücken hat. Nach dieser Tradition ist

Gott nicht einfach da, wo er genannt
wird. Gott versteckt sich in vielen
Namen, auch in den verfemten Namen der

Gerechtigkeit und der Barmherzigkeit.
Die Frage ist: Für wen tritt mein Satz ein,

wenn ich Gott nenne? Für wen tritt meine

Frömmigkeit ein, wenn ich sie praktiziere?

Christliche Sätze sind erst dann

gut, wenn sie einen Freund und einen
Feind haben, wenn sie nicht allgemeine
Sinndeutungen sind, sondern etwas
aussagen über das Leben von Menschen.
Sind es Sätze, die die Freiheit und Würde
des Menschen fördern? Oder sind es

Sätze, die sie bekämpfen? Immer nach
dem Urteil dieser Tradition.

NW: Wären Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schöpfung, diese Grundwerte

der Ökumene, nicht ein tauglicher
Raster, um die Geister zu scheiden?
DS: Ja, es handelt sich, so formuliert, um
die christlichen Grundbegriffe, die auch
für dieses Jahrtausend gültig sind.
FS: Ich finde natürlich auch, Gerechtigkeit,

Frieden und Bewahrung der Schöpfung

seien Kriterien der Rechtheit. Es

kann aber auch sein, dass jemand gar
nichts will, sondern mit voller Ab-
sichtslosigkeit spricht, wenn er «Gott»

sagt. Wenn Reagan das Wort verwendet,

dann verfolgt er damit eine Absicht.
Er will sich selbst verbrämen oder einen
künstlichen Gegner schaffen. Es gibt
demgegenüber die Absichtslosigkeit der

Gottesliebe, die lobende und preisende
Frömmigkeit, die alle Absichten vergessen

hat.
DS: Das ist natürlich ein mystisches
Urthema. Wenn es möglich ist, dass ich

aus mir selbst herausgehe, dann tue ich
das ohne Zweck. Es ist ein Grundanliegen

von Meister Eckart, dass ich
etwas «sunder warumme», ohne Warum,
tue. In diesem Sinn ist die Liebe immer
ohne Warum. Das ist nicht «lieber Gott,
mach mich fromm, dass ich in den Himmel

komm». Liebe ist kein Deal, sondern

etwas ganz anderes. «In deine Lieb,
versenken will ich mich ganz und gar, mein



Herz will ich dir schenken und alles, was
ich hab.» Es wird hier eine absichtslose
Liebe artikuliert.
FS: Im Alter wachsen zwei Fähigkeiten:
die Fähigkeit zur Skepsis und die Fähigkeit

zu loben. Ich merke, wie für mich
die grossen Lobpsalmen wichtig werden,
die mir früher wenig bedeuteten. Es geht
um den Wunsch, etwas Gutes über das

Leben sagen zu können. Auf der andern
Seite wächst auch eine Grundskepsis
gegenüber dem Gesamtunternehmen
«Leben».
DS: Mein neuer Gedichtband heisst nicht
ohne Grund «Loben ohne Lügen».
Meistens geht Loben mit Lügen,
Augenzwinkern und Verschweigen einher. So

sehr ich die Tradition liebe, so sehr hat
sie doch nur Sinn, wenn sie so weitergegeben

wird, dass sie andere zum Sprechen

ermutigt, dass sie auch lernen zu
loben ohne zu lügen.

Kein religiöses Gespräch ohne eigene
Sprache
NW: Die Mystik in den verschiedenen

grossen Religionen hat eine eigenartige
gemeinsame Sprache, eine Nähe in den

Erfahrungen, von denen die Texte
sprechen. Das könnte doch auch eine gute
Grundlage sein für die Begegnung der
Religionen und für die Aufgabe ihrer
Absolutheitsanspruch<e:
DS: In Berlin bin ich dem vietnamesischen
Mönch Thich Nhat Hanh begegnet, der
den «engaged buddhism» gegründet hat.
Er bekam dadurch unglaubliche
Schwierigkeiten mit dem traditionellen buddhistischen

Mönchtum. Er müsste Vietnam
verlassen und hat dann ein Kloster in
Frankreich aufgebaut. Ich habe ihn
immer sehr geachtet wegen dieses

«engagierten Buddhismus».
Das Zusammentreffen war leider

traurig. Die Veranstalter baten mich,
einen Bibeltext auszuwählen, den wir
beide auslegen sollten. Ich habe die «Jünger

von Emmaus» ausgesucht, weil ich
dachte, dass Essen und Brotbrechen
Erleuchtung bedeutet im Buddhismus.

Doch unsere Auslegungen waren sehr
verschieden. Thich Nhat Hanh war völlig

fixiert auf die Erkenntnis und auf das

Individuum. Es schien, als hätte er sein

Engagement vergessen. Der Witz der
Geschichte ist doch, dass die Jünger
wieder nachJerusalem zurückgingen, wo
sie eben noch abgehauen waren aus
Angst. Doch für ihn waren es lauter
Einzelne, die plötzlich Erkenntnis gewannen.

Ich dachte hinterher: Das ist genau
das Richtige für die Manager. Für sie ist
der Buddhismus attraktiver.
FS: Nur wenn man seine eigene Endlichkeit

zugegeben hat, kann man mit anderen

sprechen, über den eigenen Tellerrand

sehen und erkennen, dass es
Geschwister in der Hoffnung gibt, die
andere Dialekte des Glaubens sprechen.
Nur wer seine eigene Endlichkeit erkannt
hat, kann geschwisterlich sein. Das ist
das eine. Es gibt nun freilich ein Problem,
die Flucht in die Fremde. Bei uns wagen
es Religionslehrer
oder Pfarrerinnen
kaum noch, zur
eigenen Tradition
Stellung zu
nehmen, sie fliehen
sofort in die Fremde.

Eines unserer
Enkelkinder hat im
Kindergarten in
Hamburg sehr
behutsam den Ramadan

gefeiert. Aber
von Weihnachten
hat es nichts
gehört. Das wäre eine Frage unseres Stolzes,

nicht unserer Arroganz: Können wir
unsere eigene Geschichte als Geschichte
der Menschenwürde und der Freiheit
annehmen? Ein religiöses Gespräch können

nur die miteinander haben, die eine

Sprache haben. Eine der Vorbedingungen
des religiösen Dialogs ist nun wirklich,

dass man die eigene Sprache kennt.

NW: Der eigenen Endlichkeit bewusst
bleiben, gilt das nicht auch für die Kir-

«Gott ist nicht
etwas, das man sich

genüsslich auf der
Zunge zergehen
lässt» (Dorothée
Solle).

W&

¦.;Äi ¦*»r, 3
y



**H

t; ..^_:_

«Die Barbarei
überwinden, die
weltgeschichtlich eine der
am besten organisierten

ist» (Bilder:
Charlotte Treu).

chen und religiösen Gemeinschaften?
Bedeutet das nicht den Verzicht aufalle
Absolutheitsanspruch>e?
FS: Wenn ich zu etwas stehe, an etwas
glaube, will ich darüber etwas sagen, aber
ich will mir verbieten, etwas Wertendes
über den Glauben von anderen zu sagen.
DS: Ich möchte einen Namen Gottes in
der hebräischen Bibel auf gar keinen Fall

aufgeben, und
der heisst
«Gerechtigkeit».

Wenn dieser so
zentrale Name
wegfällt und

nur noch
Erleuchtung des

Individuums
übrig bleibt,
dann habe ich

Probleme. Wir sollten das Religionsgespräch

gewiss führen, aber nicht auf
dieser soften Ebene einer unverbindlichen
Ethik.

Zerstörung des Lebens durch Überfluss

NW:Mit dem Stichwort «Gerechtigkeit»
erreicht unser Gespräch die politische
Ebene. Frau Solle, Sie haben heute morgen

gesagt, «einfacher leben, damit
andere überleben können», sei für Sie nach

wie voraktuell. Dieses «einfacherleben»
ist gewiss auch eine Frucht der Mystik
und der Spiritualität. Aber politisch
gesprochen genügt es nicht, es braucht doch
auch neue Strukturen, durch die z.B. die

Nutzung von Natur und Umwelt aufdie
Kosten übertragen wird.
DS: Selbstverständlich, das folgt ja auch
daraus. Wenn ich verstanden habe, dass

eine gewisse Einschränkung meines
Lebensstandards ansteht, im Interesse meiner

Enkelkinder und des Überlebens der
Menschheit auf dieser Erde, dann sind
strukturelle Veränderungen notwendig.
Nur so überwinden wir diese Barbarei,
die weltgeschichtlich eine der am besten

organisierten ist, die es je gegeben hat.
Noch immer verhungern täglich 30 000

Kinder. Die Verelendung nimmt weiter
zu.

Von meiner Tochter, die als Ärztin in
Bolivien lebt, höre ich Nachrichten aus
dem Hochland, die mich erschüttern. Die

jüngeren Leute ziehen dort weg, weil
ihnen die Subsistenzwirtschaft kaputt
gemacht wird. Sie gehen in die Slums der

Städte, betteln sich durch, prostituieren
sich oder handeln mit Drogen. Bei den

Älteren, die zurückbleiben, ist Selbstmord

die wichtigste Todesursache, auf
Selbstmord entfallen 50% aller Todesfälle.

FS: Einschränkung des Lebensstandards
bedeutet ja nicht Einschränkung der
Lebensqualität, einfacher zu leben
fördert im Gegenteil unsere Lebensqualität.
Der Verzicht auf Geschwindigkeit, auf
den Mobilitätswahn, auf üppiges Essen

usw. wird unser Leben intensivieren. Die
Entsinnlichung des Lebens, die Zerstörung

des Lebens durch Überfluss ist ganz
offensichtlich. Es gibt von Pasolini den
schönen Satz: «Überflüssige Dinge
machen das Leben überflüssig.» Ich plädiere

nicht für Armut, sie kann das Leben

zerstören. Aber Kargheit, Einfachheit
wird das Leben versinnlichen. Wie nehmen

wir unsere Städte wahr? Es ist ein

Unterschied, ob ich mit dem Fahrrad
oder ob ich mit dem Auto durch die Stadt
fahre. Wie nehmen wir Sommer und
Winter wahr, wenn wir die Rhythmen
zerstören und z.B. im Januar Erdbeeren
essen? Es gibt ein schönes Wort von
Hélder Cämara: «Lehre mich ein Nein
sagen, das nach ja schmeckt.»

Mut zur Kenntlichkeit
NW: Aber wie bringen wir diese Spiritualität

des Verzichts in die Politik?
FS: In den hohen Zentren der Säkularität,
also in Grossstädten wie Hamburg oder
Berlin, mache ich die Beobachtung, dass

die Leute hungrig sind nach einer Art
Spiritualität, jedenfalls nach mehr als

dem, was sie unmittelbar sättigt. Bei uns
hat Religion einen ungemeinen Boom.
Es ist zum erstenmal, dass in Hamburg

8



niemand mehr gegen den Religionsunterricht

opponiert. Alle sind dafür. Die
Leute merken, dass es so nicht mehr
weitergeht. Wir stehen an einem Punkt
der Neubesinnung.
DS: Träger von Hoffnung in der reichen
Welt sind Nicht-Regierungsorganisationen,

zu denen ich auch die lebendigen
Teile der christlichen Kirchen zähle.
Ohne Profitabsichten und ohne
Machtanspruch werben sie für ein anderes
Leben. Ich sehe, wie z.B. die Kampagne
« saubere Kleidung » wächst, die ein
Wirtschaften ablehnt, das auf Sklaverei
beruht. Die Leute stellen Fragen wie: Was
verdient ein Fussballstar, und was
bekommen die Sklavinnen und die Sklavenkinder,

die seine Turnschuhe nähen?
FS: In dieser Situation ist die
Kenntlichkeit der Kirche gefordert. Wenn ich
die letzten zwanzig Jahre übersehe, im
Religions- und Konfirmandenunterricht
z.B., dann ist dieser Mut zur
Kenntlichkeit sehr zurückgegangen. In Hamburg

beklagen nichtchristliche
Lehrerverbände, dass im Religionsunterricht
nichts mehr gelernt wird. Menschen
können erst zu Ideen und damit zu einer
eigenen Kenntlichkeit kommen, wenn sie

sich mit der Kenntlichkeit der andern
auseinandersetzen können. Besonders

Jugendlichen ist überhaupt nicht gedient,
wenn sie einen Religionslehrer haben, der

nur Probleme mit ihnen bearbeitet.
Zugleich muss dieser Mensch doch
zeigen, was er liebt und wofür er steht.

Je mutiger die Kirche ist, je mehr sie

ihre eigenen Traditionen kennt und ihr
Gesicht zeigt, umso besser ist auch der
Gesellschaft und ihrer Moral gedient. Es

gibt ja kaum noch Moral, Geschichten
und Lieder generierende Institutionen in
unserer Gesellschaft. Das waren mal die
Sozialismen, die Gewerkschaften, die
ihre Lieder, ihre Erinnerungen, ihre
Erzählungen hatten. Sie alle haben sich
inzwischen in ihren Interessen funktio-
nalisiert. Da verbleibt nur noch die
Kirche; es ist bitter notwendig, dass sie zeigt,
wer sie ist.

Sozialismus ist nicht passé
NW: Ihre Hoffnung aufNGOs, auf
Kirchen, auf Zivilgesellschaft überhaupt
tönt sehr zuversichtlich. Aber in der
institutionellen Politik lassen sich eigentlich

nurgegenläufige Tendenzen feststellen.

Die Grünen müssten bei den letzten
Bundestagswahlen dafür büssen, dass sie
die Kostenwahrheit beim Benzinpreis
verlangten. Auch die Sozialdemokratie
verhält sich so, als ob Sozialismus ein für
allemal passé wäre. Ist er das?

DS: Ich war mal bei den «Christen für
den Sozialismus», die inzwischen ein
winziges Grüppchen geworden sind.
Aber ich plädiere nach wie vor für
Gerechtigkeit und nicht nur für Fairness.
Wir sollten die Geschichten der Bibel von
gelingendem Leben, von anderem Leben
weiter erzählen und die Menschen darauf

hinweisen, wo sie auch solche
Geschichten erleben. Die Befreiungstheologie

nennt es «die Bibel weiterschreiben»,

was hundertmal mehr wert ist als
die gesamte Exegese mit ihren Schlauheiten.

FS: Man hat soviel Grund, beim
Sozialismus zu bleiben wie bei der Kirche zu
bleiben - oder soviel Grund, aus der Kirche

auszutreten wie vom Sozialismus
wegzugehen. Ich glaube nicht, dass die
sozialistische Grundidee der Gerechtigkeit

und der Freiheit verlorengeht.
Zusammengebrochen sind wohl unsere
scholastischen Interpretationen des
Sozialismus. Das sollten wir auch ruhig
zugeben. Eine Erneuerung des Sozialismus

kommt nur aus der Kritik des
Sozialismus von Sozialistinnen und Sozialisten

her, also von innen her. Wer Kritik
nicht zulässt, zerstört sich selbst. Das gilt
für den Sozialismus wie für die Kirche.
Dann aber wird sich eine Menschheitsidee

halten und sich mit der wissenschaftlichen

Idee des Sozialismus, wenn auch
in gereinigter Form, verbinden. Sozialismus

ist ja nicht nur eine Gerechtigkeitsidee

der vielen Herzen, sondern er muss
auch mit einer Theorie von Wirtschaft
und Gesellschaft verbunden werden. •


	NW-Gespräch mit Dorothee Sölle und Fulbert Steffensky : "Verbindlicher leben"

