
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 95 (2001)

Heft: 12

Rubrik: Kolumne : Lob des Esels

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


r
:,Y

Y, y J

y.y

Jürgmeier

Lob des Esels

Es muss das Zögern in seiner Stimme
oder ein flüchtiger Ausdruck seines
Gesichts gewesen sein - noch bevor er es

aussprach, wurde spürbar: Der Bischof
würde die Kerze, die fünfzehnte, nicht
anzünden. Er würde jenen Teil des

Vaterunser, den viele Christinnen und
Christen immer ein wenig undeutlich vor
sich hin murmeln, «wie auch wir vergeben

unseren Schuldigern», nicht einlösen

können, wenn er nicht riskieren wollte,

dass sich Angehörige oder Bekannte
der vierzehn Ermordeten von den Bänken

erheben und das trauernde Zuger
Kirchenschiff in einen Ort der Aufruhr
verwandeln würden. Die Kerze des Mannes,

der eine knappe und fürchterliche
halbe Stunde lang ein Mörder war,
wurde beiseite gelegt, für spätere Zeiten.

Bis dann gilt - der «Massenmörder

von Zug» ist keiner von uns. «Das ist
kein Mensch mehr», wie es da und dort
hiess. Das ist die Sehnsucht nach der

Bestie, der wir nach Jahrzehnten der
trost-losen Mitschuld an allen Gräueln
dieser Welt wieder vermehrt nachgeben.

Im Grunde wünschen sich die meisten

von uns, sie lebten in einem
Märchen. So auch jene Frau, die einen Wortstreit

zwischen mir und der Freundin
belauschte - und da kann ich manchmal
ziemlich ausfällig werden -, um ihr dann,
beim Hinausgehen, ungefragt, zuzurau¬

nen: «Haben Sie es noch immer nicht
kapiert, es gibt zweierlei Geschlechter -
Männer und Menschen! » Wir sehnen uns
nach einer Märchenwelt, denn Märchen
gehen am Ende immer gut aus. Der
möglichst vielköpfige Drache wird
heldenhaft erlegt. «Die Guten» siegen. Und
die siegen, das sind wir. Aber das Leben
ist kein Märchen. Wir sind selten so

«gut», wie wir uns entwerfen. Und am
Ende siegt immer der Tod.

Die Sehnsucht nach den festen
Koordinaten «Gut» und «Böse» erfüllt sich in
der Projektion «des Bösen» auf «den Un-
Menschen», auf «den ganz anderen»,
«den Fremden» zumindest. «Wenn Christen

extrem werden, werden sie extrem
pazifistisch; wenn Moslems extrem werden,
werden sie extrem gewalttätig», doziert
ein junger Mann, von Bergdohlen belagert,

bei Bratwurst und Kartoffelsalat, an
einem der wärmsten Herbsttage dieses

Jahres, auf dem Säntis, im gemütlichen
Appenzell. Und die junge Coiffeuse zuckt

zusammen, als ich bemerke, vermutlich
habe sie auch schon einem Mörder die
Haare gewaschen.

Die Stilisierung « des Bösen » wiegt uns
in der trügerischen Hoffnung, die Gefahr
habe ein «Kainsmal », unter uns seien wir
sicher, wir könnten uns nicht in einen
Schlächter verlieben, das vertraute, das

eigene Gesicht sei uns gut gesinnt.
Hartnäckig hält sich der Mythos vom «bösen

Fremden», obwohl wir wissen: Der Ort
der «Aufgehobenheit» - die Familie, der
Bekannten- und Freundeskreis, das

«eigene » Volk - ist zugleich der Ort grösster
Bedrohung. Insbesondere für Kinder und
Frauen gilt der Satz: Wir sind die, vor
denen wir euch immer gewarnt haben.
Der Umstand, dass Gewalt in fast allen
Kulturen ein Männlichkeiten konstituierender

Faktor ist, scheint so unerträglich

- für potentielle Opfer und Täter
gleichermassen -, dass er durch die

beruhigendere Vorstellung ersetzt wird,
Gewalt sei integrierendes Element fremder
Kulturen.

Die aufgeregte Hatz auf den «Kinder-

370



Schänder» und «Kindermörder»
versucht zu verbergen, dass die körperliche
Attacke auf «das Kind» kein Einfall der
Barbarei in die Zivilisation, sondern Teil
der gesellschaftlichen Normalität ist. Mit
ihren Taten weisen die Täter - immer
neue Opfer in die OpferTäter-Spirale
reissend - auf das zurück, was ihnen
selbst angetan. «Jetzt sollen wir wieder
an allem schuld sein», empörte sich meine

Mutter jeweils, wenn ich mit angelesenen

tiefenpsychologischen Erkenntnissen

den Familientisch ungemütlich machte.

In diesem Punkt war sie der Zeit
voraus, wird doch neuerdings - nach der

Hochkonjunktur gesellschaftlicher und
familiärer Verstrickung - einmal mehr
die Ohnmacht des versammelten
Erziehungspersonals gegenüber den
Heranwachsenden propagiert.

Die Verwerfung des Täters als
Gewordener verlangt nach Dämonisierung
des Kindes. Und die hat im christlichen
Abendland Tradition. Der mittelalterliche

Wechselbalg-Mythos findet seine

Fortsetzung in den modernen Vorstellungen

des «Triebtäters» oder des

«Kriminalitätsgens». Sie konstituieren ein
«Feindbild Kind», welches das nähere
und weitere soziale Umfeld von jeder
(Mit-)Schuld freispricht, ja, seinerseits

zum Opfer der fremden Bestie macht. So

schrieb der «Sonntagsblick», der Vater
des «Babyquälers» René O. sei «an den
Taten des Sohnes zerbrochen, er starb
1994. Seine Mutter folgte ihm zwei Jahre

später.»
Pikanterweise hat nun aber

ausgerechnet die Entschlüsselung des menschlichen

Erbguts der Ideologie der
Bedeutungslosigkeit gesellschaftlicher und
elterlicher Zurichtung einen schweren
Schlag versetzt. «Wir haben schlicht
nicht genügend Gene», erklärte gemäss
«WochenZeitung» ausgerechnet Craig
Venter, Präsident der US-Firma Celera
und «einer der Hauptakteure des

Projekts», «um der Idee eines biologischen
Determinismus Recht zu geben.»

Bliebe als letzte Zuflucht vor der be¬

klemmenden Einsicht, dass die Mörder
unter uns zu dem werden, was sie sind,
die freie Wahl auf dem Markt der Lebensläufe.

Aber sind Sie sicher, dass Sie, mit
denselben Genen beglückt und in den

gleichen Verhältnissen aufgewachsen, ein
anderer geworden wären als der Mörder
von Zug? Oder bleibt uns nur die fast

unerträgliche Kränkung, dass es nicht
unser Verdienst ist, falls wir halbwegs
anständige Menschen werden? Dass wir
den Mörder - und das ist für die direkt
Betroffenen eine fast «übermenschliche»

Anstrengung - als einen wie du und ich
behandeln müssten?

So wie das Mitglied einer
südafrikanischen «Wahrheitskommission», das

von einem anderen Mitglied diskret
angesprochen wurde. «Ich», sagte der
andere zum einen, «bin derjenige, der,
damals, deine Folterung befohlen. Kannst
du trotzdem mit mir arbeiten?» Nach
einem Tag Bedenkzeit erklärte der eine
dem anderen: «Du warst offen zu mir,
also kann ich es.» Einem Kollegen, dem

ich, beeindruckt, die Szene erzähle,
entfährt ein «naiver Trottel», womit er sichtbar

macht, welch zwiespältiges Verhältnis

die christliche Kultur zu ihrer
Kernbotschaft - «Liebet eure Feinde» - hat.
Und auch wenn der Volksmund sagt «De
Gschiider git na, dr Esel bliibt schtaa»,
erscheint derjenige, der nach der linken
auch noch die rechte Backe hinhält, als

lächerliche Figur. «Weine nicht, wehr
dich! », bekommt der jammernde Bub,
zunehmend aber auch das heulende Mädchen

zu hören.
Und so schlagen sie, Fortsetzung von

politischem, pädagogischem, religiösem
Rechthaben und Gutmeinen mit anderen

Mitteln, schlagen wir zurück. Die
Stilisierung des anderen als Bestie ermöglicht
es, Gewalt auszuüben, ohne gewalttätig
zu erscheinen. Wir schlagen ja allealle nur
zurück. Auch der Mörder von Zug. Auch
die Attentäter von New York. Sie alle sind

Menschen, sind Männer aus Fleisch und
Blut. Und sie werden zurückschlagen, bis

wir den Mut haben, als Esel zu gelten.

371


	Kolumne : Lob des Esels

