Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 95 (2001)

Heft: 12

Artikel: Milan Machovec oder Die Frage nach Gott als Frage nach dem
Menschen

Autor: Zademach, Wieland

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144326

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein (marxistisches) Leben nach der
Bergpredigt

«Nichts kann einen Christen so betrof-
fen machen, wie ein Nichtchrist, der nach
der Bergpredigt lebt. Dies erlebte ich
immer wieder, wenn ich Milan Macho-
vecin seiner armlichen Prager Wohnung
besuchte und mit seiner heiteren Be-
dirfnislosigkeit, seiner spontanen
Menschlichkeit und seiner verwirrend
direkten Ehrlichkeit konfrontiert wur-
de.» So charakterisiert Horst G. Pohl-
mann den langjdhrigen Gesprichspart-
ner in einer der wenigen gedruckten Wiir-
digungen zu dessen 75. Geburtstag im
August 2000.2 Wer ihm heute begegnet,
der trifft auf «einen alten Mann mit ei-
nem jungen Herzen, einen Philosophen,
in dessen Antlitz das Drama einer gan-
zen Generation zu lesen ist, die auszog,
den Himmel zu stiirmen und die Welt zu
erobern und die ihren Nachkommen eine
Erde hinterlassen hat, deren Rettung
noch viel grissere Anstrengungen,
Kenntnisse, Begeisterung, Nachstenlie-
be und Selbstaufopferung erfordern
wird»3,

Vielleicht kommt ein abgeklartes his-
torisches Urteil einmal doch noch zu dem
Ergebnis, dass der vor iiber 40 Jahren
zwischen Machovec und seinem promi-
nenten christlichen Partner Josef L.
Hromddka begonnene und sich schnell
tiber ganz Europa ausbreitende Dialog
zuden hoffnungsvollsten Aufbriichen in
der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts
gehorte. Freilich, die Akteure dieses
damaligen Dialogs, dieja die eng gesteck-
ten Denkgrenzen sowohl auf kirchlicher
wieauch auf marxistischer Seite bewusst
tiberschritten, setzten sich dem Argwohn
der etablierten Miichte aus. Dieses Miss-
trauen haben dialogbereite Theologenim
kirchlichen Raum und dialogfihige Mar-
xisten in ihren kommunistischen Struk-
turen erfahren. Was Milan Machovec
nach dem August 1968 an Entwiirdi-
gung, Verfolgung und Demiitigung im
Namen eines herrschenden Marxismus-
Leninismus angetan wurde, das gehort

Wieland Zademach

Milan Machovec

oder Die Frage nach Gott
als Frage nach dem
Menschen

In seinem Portrait iiber Milan Machovec will Wieland Zade-
mach nicht nur an das geistige Klima rund um den «Prager
Friihling»> — gleichsam auch als ein Beitrag in der Debatte
rund um die «68er» — erinnern, sondern dariiber hinaus auf-
zeigen, wie Impulse aus dem Werk des Prager Philosophen
und Marxisten heute fruchtbar weiterwirken. Dabei geht es
namentlich um die Humanismus-Frage, die zugleich eine
Gottes-Frage ist. Machovec, der grosse Dissident, der mit
seinem Beitrag zum christlich-marxistischen Dialog den
«Prager Friihling» vorbereiten half und der Idee eines «So-
zialismus mit menschlichem Antlitz» auch gegen alle Repres-
sionen einer geistlosen Diktatur die Treue hielt, ist aktuell
geblieben - fiir alle jene, die im Kapitalismus umsonst nach
einem «menschlichen Antlitz» suchen, insbesondere auch fiir
Christinnen und Christen, die an einen Gott nicht iiber uns,
sondern vor uns glauben. Sie treffen sich mit Machovec in
der Hoffnung, dass Gott fiir die Humanisation der Mensch-
bheit stebt, sie sogar als Reich Gottes verbeisst. — Zademach
bezeichnet sich selbst als Schiiler von Machovec, der seiner-
zeit das Geleitwort gur Buchausgabe von dessen Dissertation

zum Dialog zwischen Christen und Marxisten verfasst hat.!
Red.

363



Milan Machovec:
«Ich iiberlasse es dem
lieben Gott, was ich
eigentlich bin». (Bild
um ca. 1970).

zu den iibelsten Kapiteln geistloser Dik-
tatur.

Neben dem Dialog hatte Machovec
noch eine weitere «Siinde» auf dem
Kerbholz, da er 1968 mit anderen zu-
sammen die «Gesellschaft fiir Menschen-
rechte» gegriindet hatte und ihr erster
Prisident geworden war. Deshalb wur-
de er nach dem Ende des Prager Friih-
lings durch die Panzer des Warschauer
Paktes noch brutaler behandelt als die
Mehrzahl seiner Mitarbeiter und Kolle-
gen: Er wurde seines Lehrstuhls und al-
ler seiner wissenschaftlichen und pada-
gogischen Funktionen enthoben, ohne
dass ihm eine alternative Erwerbs-
moglichkeit angeboten worden wire. Da
er es aus prinzipiellen Griinden ablehn-
te, ihm angetragene Professorenstellen
in Wien oder Hamburg anzunehmen,
blieb ihm nichts anderes iibrig, als sich
mit privatem Unterricht und Orgel-
spielen in einer Prager Kirche durchzu-
schlagen. Nachdem er den Aufruf der
«Charta 77» unterzeichnet hatte, wur-
de thm auch noch diese Moglichkeit ge-
nommen. Nie aber verlor er den Kon-
takt vor allem mit jungen Leuten, denen
er in den berithmten sogenannten
« Wobnungsseminaren» seine Erfahrun-
gen und Kenntnisse weitergab. «Fiir
mich gab esnur eine Losung: weder Emi-
gration noch Kollaboration», so kom-
mentiert Milan Machovec diese langen
bitteren Jahre ganz schlicht, denn: «Na-
tirlich konnte ich Augustinus, Hus und
Masaryk nicht verraten.»*

Der marxistische Philosoph

Milan Machovec ist ein tschechischer
Philosoph. Ein tschechischer nicht nur,
weil er die grossen Probleme der tsche-
chischen Geistesgeschichte aufgegriffen
und in ihren Personifizierungen in Jan
Hus, Josef Dobrovsky, Frantisek Pa-
lacky und besonders Tomds Garrigue
Masaryk analysiert hat, sondern auch,
weil er deren moralische Grundsitze und
Ideale iibernahm und sogar in gewisser
Hinsicht deren oft dramatischen und

tragischen Schicksalsweg nachvollziehen
musste. Und ein Philosoph, weil er ldn-
ger als ein halbes Jahrhundert im griind-
lichen alltiglichen Dialog mit weisen
Denkern der menschlichen Geschichte
existiert. Ein niemals endendes Gesprich
fihrt er mit Aristoteles, Augustinus,
Kant, Pascal, Marx, Masaryk, Fromm
und mit den Gestalten der Hebrdischen
Bibel und des Neuen Testaments.

Auf seinem Weg zur Erkenntnis liess
Machovec sich nie nur von seinem Ver-
stand leiten, sondern sein Gef#hl, sein
Herzwar und ist immer dabei. Sein Weg
zur Weisheit ging auch iiber musische,
vor allem musikalische Erlebnisse, die
er als selbst praktizierender Musiker
besonders bei Bach, Beethoven und vor
allem Wagner fand. Nach dem Studium
der Philosophie, der klassischen Philo-
logie und der Musik lehrte Machovec
von 1953 bis 1970 am Lehrstuhl fiir
Philosophie der Karls-Universitit Prag,
den er 1989 wieder erhielt und bis zu
seiner Emeritierung 1993 innehatte.

Alsjunger Wissenschaftler und Patri-
otschloss Machovecssich ganz selbstver-
stindlich der kommunistischen Bewe-
gung an: nach den erschiitternden Erfah-
rungen des Weltkriegs, im Erleben un-
sdaglicher menschlicher Tragodien in der
nichsten Umgebung, in einer Atmosphi-
re der allgemeinen Begeisterung iiber die
Befreiungsrolle der Sowjetunion und in
tiefer Ehrfurcht vor ihren Opfern. Dabei
liess er sich von der Hoffnung leiten, dass
die Ideale seiner katholischen Erziehung
und seines durch Geschichtsstudien ver-
tieften Patriotismus erst jetzt in den
neuen Verhaltnissen einer volksdemo-
kratischen und sozialistischen Entwick-
lung voll zur Geltung kommen konnten
und wiirden.

Karl Marx selbst ist fiir Machovec
zum einen unbedingt einzureihen in die
Phalanx jener niichtern abstrakt arbei-
tenden Menschen, die mit Aristoteles be-
gann und mit Einstein einen neuen Ho-
hepunkt erreicht hatte. Zum anderen
sichter in ihm aber gleichzeitig einen #z0-

364



dernen alttestamentlichen Propheten,
gleichsam «die Blitze eines emporten,
entfesselten und wiitenden Amos oder
Moses», der «seinen heiligen Hass so
kriftig und feurig schiirt, dass die Men-
schen ihm entweder folgen oder aus dem
Wege gehen»’. Marx wurde zu einem
Propheten der neuen Weltbewegung,
nicht weil er 6konomische Analysen
konstruierte, nicht weil er ein scharfsich-
tiger Politiker war, nicht weil er sich auf
dem Boden der gelehrten Philosophie
bewegte, sondern weil aus seinen wich-
tigsten Ausserungen immer wieder aus-
strahlte, «dass das alles nur Mittel sind,
um aus einem erniedrigten Knecht ein
wiirdiges Menschenwesen zu machen»®.
Marx gehortalso nicht nurin die wissen-
schaftliche Tradition des Abendlandes,
sondern auch in die prophetische Zu-
kunftsorientierung; davon zeugt dessen
berithmtester Satz: «Die Philosophen
haben die Welt nur verschieden interpre-
tiert, es kommt aber darauf an, sie zu
verdndern.»

Fiir Machovec bedeutet dies heute, die

bisherige Welt in eine humanere umzu-
wandeln, die Umwelt moglichst intakt
zu halten, auch ein klares Nein zu sagen
zu blinden oOkonomischen Fehlent-
wicklungen, ebenso wie zu gewissen
Sackgassen und Fehlern in den urspriing-
lich fortschrittlichen Bewegungen.
Machovec sieht das so, dass in einer Ab-
wandlung des Marxschen Satzes, dass
die Philosophen die Welt zuerst verschie-
deninterpretiert,dann zu verandern ver-
sucht haben, es jetzt aber darauf an-
kommt, sie siberhaupt zu erbalten.
Dass Marx in der Entwicklung der
Arbeitsteilung hin zur modernen Oko-
nomie und in der Entfremdung des Men-
schen dabei das Schliisselproblem sieht,
das halt Machovec fur berechtigt, ebenso
dessen Akzentverlagerung hin zu einer
neuen Ethik. Wenn sich nach so vielen
Jahrhunderten die Predigten der Néchs-
tenliebe und spiter der humanistischen
Ideale als so machtlos erwiesen, dann
musste man doch endlich einmal die Fra-

ge stellen, ob solches Moralisieren tiber-
haupt einen Sinn hat oder ob es nicht
zweckmassiger wire, die Verbesserung
der zwischenmenschlichen Beziehungen
auf dem Umweg iiber die Verdnderung
der 6konomischenund sozialen Verhilt-
nisse zu suchen. Das ist allemal besser,
als wenn Hegels «Gott» verschiedene
geschichtliche Wenden nur aus sich selbst
und fiir sich selbst tatigt, so dass sie
letztlich unerklarlich sind.

Was Machovec Marx aber vorwirft,
ist, dass er das Problem auf ein soziales
reduziert, wenn er behauptet, dass die
Verinderungen in den Arbeitsverhiltnis-
sen die Grundlagen einer «geschichtli-
chen Gesetzmassigkeit» sind, die ver-
birgt, dass diec Menschheit immer
vorwirts schreiten wird. Hier haben sich
in die Marxsche Wissenschaft einerseits
Hegels Gott, andererseits der Messianis-
mus seiner Jugend eingemischt. In der
Konsequenz entstand so eine Art von
atheistischer Kirche. Die Akzentver-
lagerung auf die Produktion hat nach
Machovec zur Folge, dass wir anderthalb
Jahrhunderte nach Marx an den Rand
der totalen Selbstvernichtung der
Menschheit durch die hektische Auswei-
tung der Technik und der Produktion
gelangt sind. Das «Ratsel der Geschich-
te» steckt also heute ganz woanders, als
Marx es vermutete. Sein «Sprung in das
Reich der Freiheit» ist nicht gelungen.

Existenz im Dialog

Dialog ereignet sich bei Machovec vor-
rangig in seiner eigenen Existenz, ausge-
hend von seiner Lebenserfahrung und
seinem Erkenntnisweg. Dialog als hochs-
te Form wechselseitiger menschlicher
Kommunikation ist existentielle Diskus-
sion, in der man sich fiir den Anderen
engagiert, indem die eigene Sache mit
dem Sich-Offnen fiir das Wohl des An-
deren ganz verschmilzt. Dialog will mehr
als Koexistenz, er zielt auf Proexistenz.
Dialog soll so Methode sein eines gedul-
digen Tolerierens der unterschiedlichen
Lebens- und Weltanschauungen in der

365



kommenden Epoche eines friedlichen
Zusammenlebens und des Wettbewerbs
verschiedener Systeme. Vor allem muss
man versuchen, die Motive des Anderen
zu begreifen und ihn als Menschen nicht
zu dimonisieren. Mehr noch: Nicht nur
zwischenmenschlich geschieht Dialog
vom Ich zum Du, sondern auch im Inne-
ren eines jeden Individuums, etwas, was
der religiose Mensch in seinem Gebet er-
lebt. Dieser fiir den modernen Menschen
soschwierige Dialog findet seinen hochs-
ten Ausdruck als Dialog mit dem Tod.
Denn erst im klaren Bewusstsein des
«Zum-Tode-Bestimmtseins» entsteht der
ehrlichste Dialog mit den Anderen, mit
der Umgebung, mit der Geschichte und
dem Kosmos. So kann man auch die fa-
tale zeitliche Begrenzung des individuel-
len Lebens positiv erleben.”

Praktisch wurde der Dialog, alsinden
sechziger Jahren aus einem Seminar tiber
«Marxistische Kritik und Geschichte der
Religion» ab 1964 ein dialogisches Se-
minar zwischen Marxisten und Christen
wurde — eine Plattform und Quelle au-
thentischer Information tiber Religion,
unbeeintrachtigt von dogmatischen
Vorstellungen. An diesen dialogischen
Seminaren nahmen bekannte evangeli-
sche und katholische Theologen und In-
tellektuelle teil, bald auch aus dem Aus-
land: Karl Rahner, Albert Rasker, Erich
Fromm und viele andere sowie deren
Schiilerschaft.

Fiir die reziproken Einladungen in
viele ausldndische Einrichtungen von
Rom bis San Francisco und am hiufigs-
ten nach Deutschland und Osterreich ver-
fasste Machovec essayistische Studien
tiber die katholische und evangelische
Theologie, die dann in umfangreicheren
Werken weitergefithrt wurden, etwa tiber
den heiligen Augustinus oder in seinem
bertihmten Buch «Jesus fiir Atheisten».®
Dieses war zeitweise das mit Abstand der
Welt bekannteste tschechische Buch, das
sieben Auflagen erlebte und in 15 Spra-
chen tibersetzt wurde. In Prag allerdings
konnte man es nicht bekommen: Der

Schriftsatz wurde 1970 vernichtet; erst
1990 konnte es in der Tschechoslowakei
erscheinen.

Ab Mitte der 60er Jahre kam es zu
zahlreichen dialogischen Grossveran-
staltungen mit Teilnehmenden vieler Fa-
kultiten von beiden Seiten. Organisato-
risch getragen und dokumentiert in span-
nenden Banden zur Zeitgeschichte wur-
den sie von der Paulus-Gesellschaft, die
bis heute — in allerdings bescheidenem
Rahmen - existiert. Auf der grossten
Veranstaltung — der einzigen Konferenz
dieser Art in einem Land des damaligen
Ostblocks — in Marienbad 1967 sprach
Machovec iiber die Kunst des dialogi-
schen Lebens und warnte vor dem prag-
matisch-politischen Missbrauch des
Dialogs.

Mit seinem Gesprachspartner J.L.
Hromdadka war er sich einig, dass ein
echter Dialog nur stattfinden kann zwi-
schen tiberzeugten Christen und Marxis-
ten, die solche auch bleiben, ja durch den
Dialog immer noch tiefer werden wol-
len. Der eigentliche Sinn des Dialogs
besteht darin, mit der eigenen Methode
auf den klassischen Boden des je Ande-
ren iiberzugehen und ihm zu helfen, sei-
ne Probleme zu losen. Was bedeutet der
Marxismus dem Christen? Was bedeu-
tet dem Marxisten der christliche Glau-
be? Was konnen sie voneinander lernen?
Denn der Marxist, radikal von Gott ver-
lassen, muss frither oder spiter das Erbe
des menschlichen Mysteriums antreten.
Machovec fand dafiir ein Gleichnis:
«Wenn die Titanen die Gotter iiberwil-
tigen, dann fillt ihnen die Aufgabe zu,
ein neues Gegeniiber zu suchen.»’

Die Frage nach Gott

Die Frage nach Gott hat Machovec sein
ganzes Leben lang beschiftigt und be-
unruhigt. Sein Verhiltnis zu Gott ist noch
komplizierter als das zu Marx. Er hates
sich selbst und seinen Horern und Le-
sern damit nicht leicht gemacht. Wenn
der Eindruck nicht tauscht, dann hat sich
bei Machovec in dem Jahrzehnt zwischen

366



den beiden Biichern, die sich ausfiihrlich
mit dieser Problematik befassen — «Gibt
es einen Gott?» 1990 und «Die Frage
nach Gott als Frage nach dem Men-
schen» 1999 —eine Entwicklung vollzo-
gen in Richtung einer Stirkung seines
Gottesglaubens. Zusammenfassend ge-
sagt bleibt bei ihm die Gottesfrage
ebenso offen wie notwendig.

Einerseits ist Gott fiir ihn eine Chiffre
fur das Antientropische als Gegenprozess
gegen den Zerfall in das Chaos und als
Hilfe gegen die Herrschaft von Hass, Zu-
fall und Gleichgiltigkeit; und anderer-
seits ist Gott bei ihm so etwas wie der
vorldufige Name fiir die noch ausstehen-
de Humanisation der Menschbeit in
Natur und Gesellschaft, also fiir die
hochsten Moglichkeiten des Menschen
selbst. Das Buch «Jesus fiir Atheisten»
schliesst mit dem Satz: «Es geht ... um
den Menschen selbst, um seine Zukunft
und seine Gegenwart, um sein Siegen und
Versagen, seine Liebe und seinen
Schmerz, um seine Verzweiflung und un-
ausloschliche Hoffnung.»1°

Fiir Machovec war es geradezu eine
Offenbarung, wie Erich Fromm in sei-
nem Hauptwerk «Ihr werdet wie Gotter
sein» (1966) den philosophisch-ethi-
schen Inhalt der judischen Tradition zu-
sammenfasst in der Sprache unserer Zeit
und dabei immer das Gedankengut auch
der chinesischen und indischen Denker,
der christlichen Mystiker und der huma-
nistischen Dichter mit beriicksichtigt.
Alle traditionellen philosophischen Be-
griffe sind immer erst ein Ergebnis der
Erfabrung; in der Erfahrung ist das Le-
ben, das die Begriffe gezeugt hat.

Wennsiejedoch als fertige, in sich ab-
geschlossene Tatsachen behandelt wer-
den, dann werden sie leicht zur Grund-
lage verschiedener religioser oder philo-
sophischer Fundamentalismen. Das Le-
ben wird so nicht mehr erfasst und aus-
gedruckt, sondern gebremst, gefesselt
und abgetotet. Es kommt zur Verwechs-
lung des lebendigen Gottes mit dem
Dogma iiber Gottes Existenz, des messi-

anischen Zustandes der Menschheit mit
dem Dogma iiber die Ankunft des Mes-
sias, zur Verwechslung der Wahrheits-
suche mit der Inquisition, egal ob der mit-
telalterlichen oder der kommunistischen.
Dogmatiker verteidigen die Begriffe als
Trophden vergangener Kampfe, die
Weisen suchen neue Erfahrungen... Oder
neutestamentlich: Der Buchstabe totet,
der Geist aber macht lebendig!

Als Fazit im Sinne von Milan Ma-
chovec bietet sich eine Fragestellung an,
welche etablierte religiose Instanzen al-
ler Couleurs zumindest beunruhigen
miisste: Wenn es richtig ist, dass marxis-
tisches und sozialistisches Denken kein
bosartiger Betriebsunfall der Weltge-
schichte ist, sondern in der Linie der
christlich-jiidischen und aufklirerischen
europaischen Geschichte sich entfaltet,
und wenn es weiter richtig ist, dass die
sozialistische Bewegung — der «rote Wir-
mestrom» des 19. Jahrhunderts—alseine
Freibeits- und Gerechtigkeitsbewegung
entstand und in ihrem Pathos den christ-
lichen Glauben sogar an dessen unein-
geloste Versprechen erinnerte, dann wire
in der Tat zu uberlegen, ob der humanis-
tische Atheismus nicht nur nicht der Geg-
ner von Religion, sondern vielmehr de-
ren Erbe ist. Mit den Worten von
Machovec selbst: «Ich wurde ofters fiir
einen Ketzer erklirt, durch verschiedens-
te Menschen, auch durch Atheisten...
Wenn man mich frage: Sind Sie ein
Kryptojesuit, sind Sie Benediktiner, sind
Sie Protestant, sind Sie Atheist, sind Sie
Jude? Dann sage ich: Ich weiss es nicht,
ich iiberlasse es dem lieben Gott, was ich
eigentlich bin. Ich weiss es selbst nicht.»!!
Die Moglichkeit, sich auch fir einen
Marxisten zu halten, erwihnt er im Jah-
re 1999 allerdings nicht mehr...

Hat Dialog eine Zukunft?

Historisch gesehen steht ausser Frage,
dass der christlich-marxistische Dialog
als informeller Prozess wie als teil-
institutionalisierte Einrichtung ein nicht
unwesentlicher Bestandteil jener gesell-

367




schaftlichen Bewegung war, die als Vor-
bereitung des Prager Friiblings in die
Geschichte eingegangen ist. «Sozialis-
mus mit menschlichem Antlitz» — dieses
Motto der damaligen Reformbewegung
ist ja Ausdruck der Suche nach einem
Menschenbild, das ein dauerhaftes Fun-
dament des Zusammenlebens in der
Gesellschaft der Zukunft sein konnte.
Jede Gesellschaft ruht auf geistigen
Strukturen, die in einem Konsens entwi-
ckelt werden miissen. Fiir Machovec ist
Dialog deshalb eine globale Notwendig-
keit. Wegen der grundsitzlichen Bedeu-
tung fiir die gesamte Menschheit setzt er
sich ein fiir eine Philosophie des Dialogs,
wie sie schon von Comenius und Leibniz
vorbereitet wurde. lhre Grundlage konn-
te die Harmonie der abendldndischen
Aktivitit mit der morgenlindischen
Unerschopflichkeit des grossen Tao sein;
«Ich erklire meinen Studenten, sehr
stark vereinfacht: Auf der sozial-6kono-
mischen Grundlage miissen wir Marx
mit Gandhi vereinigen.» '

Machovec hat kein Problem damit,
dass fiir Christen die Frage nach dem
Menschen mit der Frage nach Gott be-
antwortet wird, und ebensowenig damit,
dass Religion in der Gesellschaft, in der
wir jetzt leben, aufgrund der geschicht-
lichen und kulturellen Entwicklung eine
otfentliche — allerdings keine staatliche!
— Angelegenheit ist. Christen und Kir-
chen hingegen miissen sich fragen las-
sen, wann sie endlich anerkennen, dass
es in der Arbeiterbewegung ein berech-
tigtes Streben nach sozialer Gerechtigkeit
gegeben hat, um die der Marxismus sich
bemiihte. Ist unvoreingenommen ein
Dialog dartiber moglich, was von Marx,
was vom Marxismus und vom Sozia-
lismusideal Bestand haben wird, ja in die
Zukunft hineinreichen sollte?

Kulturgeschichtlich entstammen bei-
de Bewegungen — Christentum wie Sozi-
alismus — derselben Tradition und ha-
ben zwei wesentliche Aspekte gemein-
sam: universale Offenheit und eschato-
logische Sehnsucht. Christentum ver-

stehtsich als ein Angebotan alle Men-
schen, und Sozialismus sucht nach
einer Losung fiir alle «Verdammten
dieser Erde». Nationalismus, Chau-
vinismus und Rassismus ist beiden
fremd, Fundamentalismus und Fana-
tismus war immer eine Gefahr fir
beide. Fiir die Menschen der Gegen-
wart ist das Wichtigste die Zukunft,
eine eschatologische Sehnsucht nach
der Vertiefung des Humanen oder der
Rettung des Menschen in und mit sei-
nem Kosmos. Aufkldrung und jii-
disch-christliche Tradition kénnen
ihre Wesensverwandtschaft nicht un-
gestraft leugnen.

Die von Marx seinerzeiterkannten
grundlegenden Entwicklungstenden-
zen und Widerspriiche einer von der
Kapitalherrschaft bestimmten Gesell-
schaft haben gegenwirtig an Ausdeh-
nung und Schirfe zugenommen: der
Gegensatz von Kapital und Lohnar-
beit, die Steigerung der Kapitalak-
kumulation auf Kosten der Akkumu-
lation von massenhafter Armut und
damit die Spaltung der Weltgesell-
schaft in reiche und arme Linder,
Volker und Ethnien; der Gegensatz
zwischen der rasanten Entwicklung
materieller Produktivkrifte und der
zunehmenden Lahmlegung der «Pro-
duktivkraft» Mensch, die Verselb-
stindigung des Finanzkapitals gegen-
tiber dem Real- und Investitions-
kapital, der global immer bedroh-
licher werdende Gegensatz zwischen
Gesellschaft und Natur...

Eine kompromisslerische Bewe-
gung innerhalb dieser unversohnli-
chen antagonistischen Widerspriiche
macht keinen Sinn mehr, sie miissen
aufgelost, beseitigt und iiberwunden
werden, wenn die Menschheit uber-
leben soll. Die Bedingungen fiir cinen
neuen Kulturdialog sind vorhanden,
er drangt sich unabweisbar auf. Was
tun? In den Worten von Milan
Machovec: «Wir mussen Mitarbeiter
Gottes und gliicklich sein, wenn es uns

368



gelingt, es wihrend unseres Lebens ein
kleines Stuck weit in Richtung Konig-
reich Gottes zu schaffen, aber nicht mehr
wie die ersten Christen ... mit der Hal-
tung: entweder — oder. Entweder Stalin
oder Jesus, nein, nein. Wir mussen lang-
sam mit den Menschen, die halb gut, halb
bose, halb Demokraten, halb Kapitalis-
tensind, halb triage in der Wahrheit, halb
professionelle Liigner ... arbeiten. Denn
das ist der Weg, der Weg ist schwierig,
mithsam, tausendjdhrig, aber er ist der
einzige Weg.»"?

Wem fiele sie da nicht ein, die christ-
liche Parallele des «simul iustus et pec-
cator, peccator in re, iustus in spe»? Die
dialektische Existenz des Christen: dia-
logisch in sich selbst als Kampf des Ge-
rechtfertigten mit seinem «alten Adam»
- und bereit zum Dialog mit allen Men-
schen guten Willens als Partner im Bun-
de Gottes mit seiner Welt. .

1W. Zademach, Marxistischer Atheismus und die
biblische Botschaft von der Rechtfertigung des

Gottlosen. Ein Beitrag zum Dialog zwischen
Christen und Marxisten. Mit einem Vorwort von
Milan Machovec, Diisseldorf 1973.

2 Hussitische Leidenschaft, in: Zeichen der Zeit -
Lutherische Monatshefte, Nr. 9/2000, S. 159.

3 M. Zachoval, in: Berliner Dialoghefte, Nr.4/
2000, S. 18.

* Machovec, Die Frage nach Gott als Frage nach
dem Menschen, Innsbruck 1999, S. 48.
SMachovec, Die Riickkehr zur Weisheit, Stuttgart
1988, S. 169.

6A.a.0., S. 170.

7 M. Machovec, Vom Sinn des menschlichen Le-
bens, Freiburg 197, S. 225ff,

8 M. Machovec, Jesus fur Atheisten. Mit einem
Geleitwort von Helmut Gollwitzer, Stuttgart
1965.- Uber die bisher genannten Werke hinaus
empfiehlt sich als Einfiihrung in das Denken von
Machovec die Lektiire von: Marxismus und dia-
lektische Theologie, Ziirich 1965, sowie: Mar-
xisten und Christen — Briider oder Gegner?,
Giitersloh 1978.

? In: Schopfertum und Freiheit, Dokumente der
Paulus-Gesellschaft XIX, Miinchen 1968, S.
291ff.

10A.2.0.,5.269.

" Die Frage nach Gott ..., 2.a.0., 5.23.

12 In einem Interview der Berliner Dialoghefte,
a.a.0,,S. 61.

13 Die Frage nach Gott ..., 2.a.0., 5.97.

«So wie es ist, darf es nicht bleiben.»
Mit dieser Forderung, dieser Hoffnung
auch, beschliesse ich das letzte Heft des
95. Jahrgangs der Neuen Wege. Ich
danke allen Leserinnen und Lesern, die
den Redaktor und die Redaktions-
kommission mit ihrer engagierten und
kritischen Lektiire unterstiitzt haben.
Ich danke sodann den Autorinnen und
Autoren, die uns im Sinne des neuen
Untertitels helfen, den Religiosen So-
zialismus zu vertiefen und zu aktuali-
sieren. Leider konnen wir lange nicht
alle Beitrige publizieren, die uns zu-
gestellt werden. Ich bitte um Verstind-
nis fiir diesen «embarras de richesse».
Die Neuen Wege haben den zu
Ende gehenden Jabrgang mit einem
neuen Erscheinungsbild angetreten, das
uns viel Zustimmung und auch einige
neue Abonnements gebracht hat. Ich
hoffe zuversichtlich, dass wir im kom-

menden Jabr das (Zwischen-)Ziel von
2000 Abonnentinnen und Abonnenten
erreichen und damit wieder schwarze
Zablen schreiben werden. Ich danke
allen Freundinnen und Freunden, die
zur Verbreitung unserer Zeitschrift
beitragen. Wer noch mit Heften dieses
Jahrgangs werben michte, kann sie
beim Redaktor bestellen.

Einer weiteren Neuerung geben wir
ab diesem Heft statt: Die Computer-
programme wingen uns, der neuen
Rechtschreibung mehr Konzessionen zu
machen, als wir eigentlich wollten.

Zusammen mit dem Vorstand der
Freundinnen und Freunde der Neuen
Wege sowie der Redaktionskommis-
sion wiinsche ich allen Leserinnen und
Lesern ein besinnliches Weibnachitsfest
und ein gutes neues Jahr. Auf Wieder-
sehen mit dem 96. Jahrgang unserer
Zeitschrift. Willy Spieler

369

Aus Redaktion

ission

und Redaktionskomm



	Milan Machovec oder Die Frage nach Gott als Frage nach dem Menschen

