
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 95 (2001)

Heft: 12

Artikel: Milan Machovec oder Die Frage nach Gott als Frage nach dem
Menschen

Autor: Zademach, Wieland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144326

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein (marxistisches) Leben nach der
Bergpredigt
«Nichts kann einen Christen so betroffen

machen, wie ein Nichtchrist, der nach
der Bergpredigt lebt. Dies erlebte ich
immer wieder, wenn ich Milan Machovec

in seiner ärmlichen Prager Wohnung
besuchte und mit seiner heiteren
Bedürfnislosigkeit, seiner spontanen
Menschlichkeit und seiner verwirrend
direkten Ehrlichkeit konfrontiert wurde.»

So charakterisiert Horst G. Pöhl-
mann den langjährigen Gesprächspartnerineiner

der wenigen gedruckten
Würdigungen zu dessen 75. Geburtstag im
August 2000.2 Wer ihm heute begegnet,
der trifft auf «einen alten Mann mit
einem jungen Herzen, einen Philosophen,
in dessen Antlitz das Drama einer ganzen

Generation zu lesen ist, die auszog,
den Himmel zu stürmen und die Welt zu
erobern und die ihren Nachkommen eine

Erde hinterlassen hat, deren Rettung
noch viel grössere Anstrengungen,
Kenntnisse, Begeisterung, Nächstenliebe

und Selbstaufopferung erfordern
wird»3.

Vielleicht kommt ein abgeklärtes
historisches Urteil einmal doch noch zu dem

Ergebnis, dass der vor über 40 Jahren
zwischen Machovec und seinem
prominenten christlichen Partner Josef L.
Hromadka begonnene und sich schnell
über ganz Europa ausbreitende Dialog
zu den hoffnungsvollsten Aufbrüchen in
der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts
gehörte. Freilich, die Akteure dieses

damaligen Dialogs, die ja die eng gesteckten

Denkgrenzen sowohl auf kirchlicher
wie auch aufmarxistischer Seite bewusst

überschritten, setzten sich dem Argwohn
der etablierten Mächte aus. Dieses
Misstrauen haben dialogbereite Theologen im
kirchlichen Raum und dialogfähige
Marxisten in ihren kommunistischen Strukturen

erfahren. Was Milan Machovec
nach dem August 1968 an Entwürdigung,

Verfolgung und Demütigung im
Namen eines herrschenden Marxismus-
Leninismus angetan wurde, das gehört

Wieland Zademach

Milan Machovec
oder Die Frage nach Gott
als Frage nach dem
Menschen

In seinem Portrait über Milan Machovec will Wieland Zademach

nicht nur an das geistige Klima rund um den «Prager
Frühling» - gleichsam auch als ein Beitrag in der Debatte
rund um die «68er» - erinnern, sondern darüber hinaus
aufzeigen, wie Impulse aus dem Werk des Prager Philosophen
und Marxisten heute fruchtbar weiterwirken. Dabei geht es

namentlich um die Humanismus-Frage, die zugleich eine

Gottes-Frage ist. Machovec, der grosse Dissident, der mit
seinem Beitrag zum christlich-marxistischen Dialog den

«Prager Frühling» vorbereiten half und der Idee eines
«Sozialismus mit menschlichem Antlitz» auch gegen alle Repressionen

einer geistlosen Diktatur die Treue hielt, ist aktuell
geblieben - für alle jene, die im Kapitalismus umsonst nach
einem «menschlichen Antlitz» suchen, insbesondere auch für
Christinnen und Christen, die an einen Gott nicht über uns,
sondern vor uns glauben. Sie treffen sich mit Machovec in
der Hoffnung, dass Gott für die Humanisation der Menschheit

steht, sie sogar als Reich Gottes verheisst. - Zademach
bezeichnet sich selbst als Schüler von Machovec, der seinerzeit

das Geleitwort zur Buchausgabe von dessen Dissertation
zum Dialog zwischen Christen und Marxisten verfasst hat.1

Red.

363



Sy*»
YïftS

Milan Machovec:
«Ich überlasse es dem
lieben Gott, was ich
eigentlich bin». (Bild
um ca. 1970).

zu den übelsten Kapiteln geistloser
Diktatur.

Neben dem Dialog hatte Machovec
noch eine weitere «Sünde» auf dem

Kerbholz, da er 1968 mit anderen
zusammen die « Gesellschaft für Menschenrechte»

gegründet hatte und ihr erster
Präsident geworden war. Deshalb wurde

er nach dem Ende des Prager Frühlings

durch die Panzer des Warschauer
Paktes noch brutaler behandelt als die
Mehrzahl seiner Mitarbeiter und Kollegen:

Er wurde seines Lehrstuhls und
aller seiner wissenschaftlichen und
pädagogischen Funktionen enthoben, ohne
dass ihm eine alternative
Erwerbsmöglichkeit angeboten worden wäre. Da

er es aus prinzipiellen Gründen ablehnte,

ihm angetragene Professorenstellen
in Wien oder Hamburg anzunehmen,
blieb ihm nichts anderes übrig, als sich

mit privatem Unterricht und
Orgelspielen in einer Prager Kirche
durchzuschlagen. Nachdem er den Aufruf der
«Charta 77» unterzeichnet hatte, wurde

ihm auch noch diese Möglichkeit
genommen. Nie aber verlor er den Kontakt

vor allem mit jungen Leuten, denen

er in den berühmten sogenannten
«Wohnungsseminaren» seine Erfahrungen

und Kenntnisse weitergab. «Für
mich gab es nur eine Lösung: weder
Emigration noch Kollaboration», so
kommentiert Milan Machovec diese langen
bitteren Jahre ganz schlicht, denn:
«Natürlich konnte ich Augustinus, Hus und
Masaryk nicht verraten.»4

Der marxistische Philosoph
Milan Machovec ist ein tschechischer

Philosoph. Ein tschechischer nicht nur,
weil er die grossen Probleme der
tschechischen Geistesgeschichte aufgegriffen
und in ihren Personifizierungen in Jan
Hus, Josef Dobrovsky, Frantisek
Palacky und besonders Tomas Garrigue
Masaryk analysiert hat, sondern auch,
weil er deren moralische Grundsätze und
Ideale übernahm und sogar in gewisser
Hinsicht deren oft dramatischen und

tragischen Schicksalsweg nachvollziehen

müsste. Und ein Philosoph, weil er länger

als ein halbes Jahrhundert im gründlichen

alltäglichen Dialog mit weisen
Denkern der menschlichen Geschichte
existiert. Ein niemals endendes Gespräch
führt er mit Aristoteles, Augustinus,
Kant, Pascal, Marx, Masaryk, Fromm
und mit den Gestalten der Hebräischen
Bibel und des Neuen Testaments.

Auf seinem Weg zur Erkenntnis liess

Machovec sich nie nur von seinem
Verstand leiten, sondern sein Gefühl, sein

Herz war und ist immer dabei. Sein Weg
zur Weisheit ging auch über musische,

vor allem musikalische Erlebnisse, die

er als selbst praktizierender Musiker
besonders bei Bach, Beethoven und vor
allem Wagner fand. Nach dem Studium
der Philosophie, der klassischen Philologie

und der Musik lehrte Machovec

von 1953 bis 1970 am Lehrstuhl für
Philosophie der Karls-Universität Prag,
den er 1989 wieder erhielt und bis zu
seiner Emeritierung 1993 innehatte.

Als junger Wissenschaftler und Patriot

schloss Machovec sich ganz selbstverständlich

der kommunistischen Bewegung

an: nach den erschütternden

Erfahrungen des Weltkriegs, im Erleben
unsäglicher menschlicher Tragödien in der
nächsten Umgebung, in einer Atmosphäre

der allgemeinen Begeisterung über die

Befreiungsrolle der Sowjetunion und in
tiefer Ehrfurcht vor ihren Opfern. Dabei
liess er sich von der Hoffnung leiten, dass

die Ideale seiner katholischen Erziehung
und seines durch Geschichtsstudien
vertieften Patriotismus erst jetzt in den

neuen Verhältnissen einer volksdemokratischen

und sozialistischen Entwicklung

voll zur Geltung kommen könnten
und würden.

Karl Marx selbst ist für Machovec
zum einen unbedingt einzureihen in die

Phalanx jener nüchtern abstrakt
arbeitenden Menschen, die mit Aristoteles

begann und mit Einstein einen neuen
Höhepunkt erreicht hatte. Zum anderen
sieht er in ihm aber gleichzeitig einen mo-

364



dernen alttestamentlichen Propheten,
gleichsam «die Blitze eines empörten,
entfesselten und wütenden Arnos oder
Moses», der «seinen heiligen Hass so

kräftig und feurig schürt, dass die
Menschen ihm entweder folgen oder aus dem

Wege gehen»5. Marx wurde zu einem

Propheten der neuen Weltbewegung,
nicht weil er ökonomische Analysen
konstruierte, nicht weil er ein scharfsichtiger

Politiker war, nicht weil er sich auf
dem Boden der gelehrten Philosophie
bewegte, sondern weil aus seinen
wichtigsten Äusserungen immer wieder
ausstrahlte, «dass das alles nur Mittel sind,
um aus einem erniedrigten Knecht ein

würdiges Menschenwesen zu machen»6.
Marx gehört also nicht nur in die
wissenschaftliche Tradition des Abendlandes,
sondern auch in die prophetische
Zukunftsorientierung; davon zeugt dessen

berühmtester Satz: «Die Philosophen
haben die Welt nur verschieden interpretiert,

es kommt aber darauf an, sie zu
verändern.»

Für Machovec bedeutet dies heute, die

bisherige Welt in eine humanere
umzuwandeln, die Umwelt möglichst intakt
zu halten, auch ein klares Nein zu sagen
zu blinden ökonomischen
Fehlentwicklungen, ebenso wie zu gewissen
Sackgassen und Fehlern in den ursprünglich

fortschrittlichen Bewegungen.
Machovec sieht das so, dass in einer
Abwandlung des Marxschen Satzes, dass

die Philosophen die Welt zuerst verschieden

interpretiert, dann zu verändern
versucht haben, es jetzt aber darauf
ankommt, sie überhaupt zu erhalten.

Dass Marx in der Entwicklung der

Arbeitsteilung hin zur modernen
Ökonomie und in der Entfremdung des
Menschen dabei das Schlüsselproblem sieht,
das hält Machovec für berechtigt, ebenso
dessen Akzentverlagerung hin zu einer

neuen Ethik. Wenn sich nach so vielen
Jahrhunderten die Predigten der
Nächstenliebe und später der humanistischen
Ideale als so machtlos erwiesen, dann
müsste man doch endlich einmal die Fra¬

ge stellen, ob solches Moralisieren
überhaupt einen Sinn hat oder ob es nicht
zweckmässiger wäre, die Verbesserung
der zwischenmenschlichen Beziehungen
auf dem Umweg über die Veränderung
der ökonomischen undsozialen Verhältnisse

zu suchen. Das ist allemal besser,
als wenn Hegels «Gott» verschiedene
geschichtliche Wenden nur aus sich selbst
und für sich selbst tätigt, so dass sie

letztlich unerklärlich sind.
Was Machovec Marx aber vorwirft,

ist, dass er das Problem auf ein soziales

reduziert, wenn er behauptet, dass die

Veränderungen in den Arbeitsverhältnissen

die Grundlagen einer «geschichtlichen

Gesetzmässigkeit» sind, die
verbürgt, dass die Menschheit immer
vorwärts schreiten wird. Hier haben sich
in die Marxsche Wissenschaft einerseits
Hegels Gott, andererseits der Messianismus

seiner Jugend eingemischt. In der

Konsequenz entstand so eine Art von
atheistischer Kirche. Die Akzentverlagerung

auf die Produktion hat nach
Machovec zur Folge, dass wir anderthalb
Jahrhunderte nach Marx an den Rand
der totalen Selbstvernichtung der
Menschheit durch die hektische Ausweitung

der Technik und der Produktion
gelangt sind. Das «Rätsel der Geschichte»

steckt also heute ganz woanders, als

Marx es vermutete. Sein «Sprung in das

Reich der Freiheit» ist nicht gelungen.

Existenz im Dialog
Dialog ereignet sich bei Machovec
vorrangig in seiner eigenen Existenz, ausgehend

von seiner Lebenserfahrung und
seinem Erkenntnisweg. Dialog als höchste

Form wechselseitiger menschlicher
Kommunikation ist existentielle Diskussion,

in der man sich für den Anderen
engagiert, indem die eigene Sache mit
dem Sich-Öffnen für das Wohl des
Anderen ganz verschmilzt. Dialog will mehr
als Koexistenz, er zielt auf Proexistenz.
Dialog soll so Methode sein eines geduldigen

Tolerierens der unterschiedlichen
Lebens- und Weltanschauungen in der

365



B esus

!X11IBÌI!»«!Ì

kommenden Epoche eines friedlichen
Zusammenlebens und des Wettbewerbs
verschiedener Systeme. Vor allem muss
man versuchen, die Motive des Anderen

zu begreifen und ihn als Menschen nicht
zu dämonisieren. Mehr noch: Nicht nur
zwischenmenschlich geschieht Dialog
vom Ich zum Du, sondern auch im Inneren

eines jeden Individuums, etwas, was
der religiöse Mensch in seinem Gebet
erlebt. Dieser für den modernen Menschen

so schwierige Dialog findet seinen höchsten

Ausdruck als Dialog mit dem Tod.
Denn erst im klaren Bewusstsein des

«Zum-Tode-Bestimmtseins» entsteht der
ehrlichste Dialog mit den Anderen, mit
der Umgebung, mit der Geschichte und
dem Kosmos. So kann man auch die
fatale zeitliche Begrenzung des individuellen

Lebens positiv erleben.7
Praktisch wurde der Dialog, als in den

sechzigerJahren aus einem Seminar über
«Marxistische Kritik und Geschichte der

Religion» ab 1964 ein dialogisches
Seminar zwischen Marxisten und Christen
wurde - eine Plattform und Quelle
authentischer Information über Religion,
unbeeinträchtigt von dogmatischen
Vorstellungen. An diesen dialogischen
Seminaren nahmen bekannte evangelische

und katholische Theologen und
Intellektuelle teil, bald auch aus dem
Ausland: Karl Rahner, Albert Rasker, Erich
Fromm und viele andere sowie deren
Schülerschaft.

Für die reziproken Einladungen in
viele ausländische Einrichtungen von
Rom bis San Francisco und am häufigsten

nach Deutschland und Österreich ver-
fasste Machovec essayistische Studien
über die katholische und evangelische
Theologie, die dann in umfangreicheren
Werken weitergeführt wurden, etwa über
den heiligen Augustinus oder in seinem
berühmten Buch «]'esus für Atheisten».8
Dieses war zeitweise das mit Abstand der
Welt bekannteste tschechische Buch, das

sieben Auflagen erlebte und in 15 Sprachen

übersetzt wurde. In Prag allerdings
konnte man es nicht bekommen: Der

Schriftsatz wurde 1970 vernichtet; erst
1990 konnte es in der Tschechoslowakei
erscheinen.

Ab Mitte der 60er Jahre kam es zu
zahlreichen dialogischen Grossveranstaltungen

mit Teilnehmenden vieler
Fakultäten von beiden Seiten. Organisatorisch

getragen und dokumentiert in
spannenden Bänden zur Zeitgeschichte wurden

sie von der Paulus-Gesellschaft, die
bis heute - in allerdings bescheidenem
Rahmen - existiert. Auf der grössten
Veranstaltung - der einzigen Konferenz
dieser Art in einem Land des damaligen
Ostblocks - in Marienbad 1967 sprach
Machovec über die Kunst des dialogischen

Lebens und warnte vor dem

pragmatisch-politischen Missbrauch des

Dialogs.
Mit seinem Gesprächspartner J.L.

Hromadka war er sich einig, dass ein
echter Dialog nur stattfinden kann
zwischen überzeugten Christen und Marxisten,

die solche auch bleiben, ja durch den

Dialog immer noch tiefer werden wollen.

Der eigentliche Sinn des Dialogs
besteht darin, mit der eigenen Methode
auf den klassischen Boden des je Anderen

überzugehen und ihm zu helfen, seine

Probleme zu lösen. Was bedeutet der

Marxismus dem Christen? Was bedeutet

dem Marxisten der christliche Glaube?

Was können sie voneinander lernen?
Denn der Marxist, radikal von Gott
verlassen, muss früher oder später das Erbe
des menschlichen Mysteriums antreten.
Machovec fand dafür ein Gleichnis:
«Wenn die Titanen die Götter überwältigen,

dann fällt ihnen die Aufgabe zu,
ein neues Gegenüber zu suchen.»9

Die Frage nach Gott
Die Frage nach Gott hat Machovec sein

ganzes Leben lang beschäftigt und
beunruhigt. Sein Verhältnis zu Gott ist noch

komplizierter als das zu Marx. Er hat es

sich selbst und seinen Hörern und
Lesern damit nicht leicht gemacht. Wenn
der Eindruck nicht täuscht, dann hat sich
bei Machovec in dem Jahrzehnt zwischen

366



den beiden Büchern, die sich ausführlich
mit dieser Problematik befassen - « Gibt
es einen Gott?» 1990 und «Die Frage
nach Gott als Frage nach dem
Menschen» 1999 - eine Entwicklung vollzogen

in Richtung einer Stärkung seines

Gottesglaubens. Zusammenfassend
gesagt bleibt bei ihm die Gottesfrage
ebenso offen wie notwendig.

Einerseits ist Gott für ihn eine Chiffre
für das Antientropische als Gegenprozess

gegen den Zerfall in das Chaos und als
Hilfe gegen die Herrschaft von Hass, Zufall

und Gleichgültigkeit; und andererseits

ist Gott bei ihm so etwas wie der
vorläufige Name für die noch ausstehende

Humanisation der Menschheit in
Natur und Gesellschaft, also für die
höchsten Möglichkeiten des Menschen
selbst. Das Buch «Jesus für Atheisten»
schliesst mit dem Satz: «Es geht um
den Menschen selbst, um seine Zukunft
und seine Gegenwart, um sein Siegen und
Versagen, seine Liebe und seinen
Schmerz, um seine Verzweiflung und
unauslöschliche Hoffnung.»10

Für Machovec war es geradezu eine

Offenbarung, wie Erich Fromm in
seinem Hauptwerk «Ihr werdet wie Götter
sein» (1966) den philosophisch-ethischen

Inhalt der jüdischen Tradition zu-
sammenfasst in der Sprache unserer Zeit
und dabei immer das Gedankengut auch
der chinesischen und indischen Denker,
der christlichen Mystiker und der
humanistischen Dichter mit berücksichtigt.
Alle traditionellen philosophischen
Begriffe sind immer erst ein Ergebnis der
Erfahrung; in der Erfahrung ist das
Leben, das die Begriffe gezeugt hat.

Wenn sie jedoch als fertige, in sich
abgeschlossene Tatsachen behandelt werden,

dann werden sie leicht zur Grundlage

verschiedener religiöser oder
philosophischer Fundamentalismen. Das
Leben wird so nicht mehr erfasst und
ausgedrückt, sondern gebremst, gefesselt
und abgetötet. Es kommt zur Verwechslung

des lebendigen Gottes mit dem

Dogma über Gottes Existenz, des messi¬

anischen Zustandes der Menschheit mit
dem Dogma über die Ankunft des Messias,

zur Verwechslung der Wahrheitssuche

mit der Inquisition, egal ob der
mittelalterlichen oder der kommunistischen.
Dogmatiker verteidigen die Begriffe als

Trophäen vergangener Kämpfe, die
Weisen suchen neue Erfahrungen... Oder
neutestamentlich: Der Buchstabe tötet,
der Geist aber macht lebendig!

Als Fazit im Sinne von Milan
Machovec bietet sich eine Fragestellung an,
welche etablierte religiöse Instanzen
aller Couleurs zumindest beunruhigen
müsste: Wenn es richtig ist, dass marxistisches

und sozialistisches Denken kein
bösartiger Betriebsunfall der
Weltgeschichte ist, sondern in der Linie der
christlich-jüdischen und aufklärerischen
europäischen Geschichte sich entfaltet,
und wenn es weiter richtig ist, dass die
sozialistische Bewegung - der « rote
Wärmestrom» des 19. Jahrhunderts-als eine
Freiheits- und Gerechtigkeitsbewegung
entstand und in ihrem Pathos den christlichen

Glauben sogar an dessen unein-
gelöste Versprechen erinnerte, dann wäre
in der Tat zu überlegen, ob der humanistische

Atheismus nicht nur nicht der Gegner

von Religion, sondern vielmehr
deren Erbe ist. Mit den Worten von
Machovec selbst: «Ich wurde öfters für
einen Ketzer erklärt, durch verschiedenste

Menschen, auch durch Atheisten...
Wenn man mich fragt: Sind Sie ein

Kryptojesuit, sind Sie Benediktiner, sind
Sie Protestant, sind Sie Atheist, sind Sie

Jude? Dann sage ich: Ich weiss es nicht,
ich überlasse es dem lieben Gott, was ich
eigentlich bin. Ich weiss es selbst nicht. » n

Die Möglichkeit, sich auch für einen
Marxisten zu halten, erwähnt er im Jahre

1999 allerdings nicht mehr...

Hat Dialog eine Zukunft?
Historisch gesehen steht ausser Frage,
dass der christlich-marxistische Dialog
als informeller Prozess wie als
teilinstitutionalisierte Einrichtung ein nicht
unwesentlicher Bestandteil jener gesell-

Mflan liachowec
Marxisten
und Christen -Brüder
oder Gegner?

GTBSiebsMïstem

367



schaftlichen Bewegung war, die als

Vorbereitung des Prager Frühlings in die

Geschichte eingegangen ist. «Sozialismus

mit menschlichem Antlitz» - dieses

Motto der damaligen Reformbewegung
ist ja Ausdruck der Suche nach einem
Menschenbild, das ein dauerhaftes
Fundament des Zusammenlebens in der
Gesellschaft der Zukunft sein könnte.
Jede Gesellschaft ruht auf geistigen
Strukturen, die in einem Konsens entwickelt

werden müssen. Für Machovec ist

Dialog deshalb eine globale Notwendigkeit.

Wegen der grundsätzlichen Bedeutung

für die gesamte Menschheit setzt er
sich ein für eine Philosophie des Dialogs,
wie sie schon von Comenius und Leibniz
vorbereitet wurde. Ihre Grundlage könnte

die Harmonie der abendländischen
Aktivität mit der morgenländischen
Unerschöpflichkeit des grossen Tao sein;
«Ich erkläre meinen Studenten, sehr

stark vereinfacht: Auf der sozial-ökonomischen

Grundlage müssen wir Marx
mit Gandhi vereinigen.»12

Machovec hat kein Problem damit,
dass für Christen die Frage nach dem
Menschen mit der Frage nach Gott
beantwortet wird, und ebensowenig damit,
dass Religion in der Gesellschaft, in der

wir jetzt leben, aufgrund der geschichtlichen

und kulturellen Entwicklung eine
öffentliche - allerdings keine staatliche!

- Angelegenheit ist. Christen und
Kirchen hingegen müssen sich fragen
lassen, wann sie endlich anerkennen, dass

es in der Arbeiterbewegung ein berechtigtes

Streben nach sozialer Gerechtigkeit
gegeben hat, um die der Marxismus sich
bemühte. Ist unvoreingenommen ein
Dialog darüber möglich, was von Marx,
was vom Marxismus und vom
Sozialismusideal Bestand haben wird, ja in die

Zukunft hineinreichen sollte?

Kulturgeschichtlich entstammen beide

Bewegungen- Christentum wie
Sozialismus - derselben Tradition und
haben zwei wesentliche Aspekte gemeinsam:

universale Offenheit und eschatologische

Sehnsucht. Christentum ver¬

steht sich als ein Angebot an alle
Menschen, und Sozialismus sucht nach
einer Lösung für alle «Verdammten
dieser Erde». Nationalismus,
Chauvinismus und Rassismus ist beiden

fremd, Fundamentalismus und
Fanatismus war immer eine Gefahr für
beide. Für die Menschen der Gegenwart

ist das Wichtigste die Zukunft,
eine eschatologische Sehnsucht nach
der Vertiefung des Humanen oder der

Rettung des Menschen in und mit
seinem Kosmos. Aufklärung und
jüdisch-christliche Tradition können
ihre Wesensverwandtschaft nicht
ungestraft leugnen.

Die von Marx seinerzeit erkannten
grundlegenden Entwicklungstendenzen

und Widersprüche einer von der

Kapitalherrschaft bestimmten Gesellschaft

haben gegenwärtig an Ausdehnung

und Schärfe zugenommen: der

Gegensatz von Kapital und Lohnarbeit,

die Steigerung der
Kapitalakkumulation auf Kosten der Akkumulation

von massenhafter Armut und
damit die Spaltung der Weltgesellschaft

in reiche und arme Länder,
Völker und Ethnien; der Gegensatz
zwischen der rasanten Entwicklung
materieller Produktivkräfte und der
zunehmenden Lahmlegung der
«Produktivkraft» Mensch, die
Verselbständigung des Finanzkapitals gegenüber

dem Real- und Investitionskapital,

der global immer bedrohlicher

werdende Gegensatz zwischen
Gesellschaft und Natur...

Eine kompromisslerische Bewegung

innerhalb dieser unversöhnlichen

antagonistischen Widersprüche
macht keinen Sinn mehr, sie müssen

aufgelöst, beseitigt und überwunden
werden, wenn die Menschheit
überleben soll. Die Bedingungen für einen

neuen Kulturdialog sind vorhanden,
er drängt sich unabweisbar auf. Was
tun? In den Worten von Milan
Machovec: «Wir müssen Mitarbeiter
Gottes und glücklich sein, wenn es uns

368



gelingt, es während unseres Lebens ein
kleines Stück weit in Richtung Königreich

Gottes zu schaffen, aber nicht mehr
wie die ersten Christen mit der

Haltung: entweder - oder. Entweder Stalin
oder Jesus, nein, nein. Wir müssen langsam

mit den Menschen, die halb gut, halb
böse, halb Demokraten, halb Kapitalisten

sind, halb träge in der Wahrheit, halb
professionelle Lügner... arbeiten. Denn
das ist der Weg, der Weg ist schwierig,
mühsam, tausendjährig, aber er ist der

einzige Weg.»13
Wem fiele sie da nicht ein, die christliche

Parallele des «simul iustus et pec-
cator, peccator in re, iustus in spe» Die
dialektische Existenz des Christen:
dialogisch in sich selbst als Kampf des

Gerechtfertigten mit seinem «alten Adam»

- und bereit zum Dialog mit allen
Menschen guten Willens als Partner im Bunde

Gottes mit seiner Welt. •

1W. Zademach, Marxistischer Atheismus und die
biblische Botschaft von der Rechtfertigung des

Gottlosen. Ein Beitrag zum Dialog zwischen
Christen und Marxisten. Mit einem Vorwort von
Milan Machovec, Düsseldorf 1973.
2 Hussitische Leidenschaft, in: Zeichen der Zeit -
Lutherische Monatshefte, Nr. 9/2000, S. 159.
3 M. Zachoval, in: Berliner Dialoghefte, Nr.4/
2000, S. 18.
4 Machovec, Die Frage nach Gott als Frage nach
dem Menschen, Innsbruck 1999, S. 48.
5 Machovec, Die Rückkehr zur Weisheit, Stuttgart
1988, S. 169.

6A.a.O.,S. 170.
7 M. Machovec, Vom Sinn des menschlichen
Lebens, Freiburg 197, S. 225ff.
8 M. Machovec, Jesus für Atheisten. Mit einem
Geleitwort von Helmut Gollwitzer, Stuttgart
1965. - Über die bisher genannten Werke hinaus

empfiehlt sich als Einführung in das Denken von
Machovec die Lektüre von: Marxismus und
dialektische Theologie, Zürich 1965, sowie:
Marxisten und Christen - Brüder oder Gegner?,
Gütersloh 1978.
' In: Schöpfertum und Freiheit, Dokumente der
Paulus-Gesellschaft XIX, München 1968, S.

291ff.
10 A.a.O., S.269.
11 Die Frage nach Gott..., a.a.O., S.23.
12 In einem Interview der Berliner Dialoghefte,
a.a.O., S. 61.
u Die Frage nach Gott..., a.a.O., S.97.

«So wie es ist, darf es nicht bleiben.»
Mit dieser Forderung, dieser Hoffnung
auch, beschliesse ich das letzte Heft des

95. Jahrgangs der Neuen Wege. Ich
danke allen Leserinnen und Lesern, die
den Redaktor und die
Redaktionskommission mit ihrer engagierten und
kritischen Lektüre unterstützt haben.
Ich danke sodann den Autorinnen und
Autoren, die uns im Sinne des neuen
Untertitels helfen, den Religiösen
Sozialismus zu vertiefen und zu aktualisieren.

Leider können wir lange nicht
alle Beiträge publizieren, die uns
zugestellt werden. Ich bitte um Verständnis

für diesen «embarras de richesse».

Die Neuen Wege haben den zu
Ende gehenden Jahrgang mit einem
neuen Erscheinungsbild angetreten, das

uns viel Zustimmung und auch einige
neue Abonnements gebracht hat. Ich
hoffe zuversichtlich, dass wir im kom¬

menden Jahr das (Zwischen-)Ziel von
2000 Abonnentinnen und Abonnenten
erreichen und damit wieder schwarze
Zahlen schreiben werden. Ich danke
allen Freundinnen und Freunden, die

zur Verbreitung unserer Zeitschrift
beitragen. Wer noch mit Heften dieses

Jahrgangs werben möchte, kann sie
beim Redaktor bestellen.

Einer weiteren Neuerung geben wir
ab diesem Heft statt: Die
Computerprogramme zwingen uns, der neuen
Rechtschreibung mehr Konzessionen zu
machen, als wir eigentlich wollten.

Zusammen mit dem Vorstand der
Freundinnen und Freunde der Neuen
Wege sowie der Redaktionskommission

wünsche ich allen Leserinnen und
Lesern ein besinnliches Weihnachtsfest
und ein gutes neues Jahr. Auf Wiedersehen

mit dem 96. Jahrgang unserer
Zeitschrift. Willy Spieler

O O
¦+¦» \A^ 1/1

re 'ë
TS E
<u e* o
3 *< co

£
re

TS
0»

Du

¦oc

369


	Milan Machovec oder Die Frage nach Gott als Frage nach dem Menschen

