
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 95 (2001)

Heft: 12

Artikel: Bibelkundige Lehrerinnen schreiben die Heilsgeschichte neu

Autor: Praetorius, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144324

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bibel als Buch der Heilsgeschichte
Christinnen und Christen glauben, wie
Jüdinnen und Juden, Musliminnen und
Muslime, dass in der Bibel, so kompliziert

und schwer verständlich sie uns
zuweilen vorkommen mag, die Geschichte

des heilvollen Handelns Gottes mit den
Menschen oder jedenfalls deren Anfänge

verborgen sind. Die drei sogenannten
«grossen monotheistischen Religionen»
unterscheiden sich voneinander, was die

Bedeutung der einzelnen biblischen
Schriften und Personen angeht. Einig sind
sie sich darin, dass in der
Büchersammlung, die wir das «Alte Testament»

nennen, die Grundzüge und Anfänge
dieser sogenannten «Heilsgeschichte» zu
finden sind. Für Christinnen und Christen

führt insbesondere das Neue Testament,

für Musliminnen und Muslime der
Koran diese Geschichte weiter.

Heute heisst meine Frage: Haben wir,
geprägt von vielen patriarchalischen
Jahrhunderten, diese Heilsgeschichte
eigentlich schon richtig verstanden? Oder
können wir jetzt, im ausgehenden
Patriarchat, noch ganz neue Einsichten gewinnen,

indem wir das Verhältnis von Frauen

und Männern zueinander und zu Gott,
zur Geschichte, zu Politik und Familie,
zu Grundgegebenheiten der menschlichen

Existenz noch einmal neu ins Auge
fassen? Und können solche neuen
Einsichten stärkende Impulse in unsere
religiös-alltägliche Existenz geben?

Ich werde zuerst erläutern, wie der

gängige patriarchalische Blick auf die
Bibel in seinen Grundzügen beschaffen
ist. Dem stelle ich dann die andere
Geschichtsauffassung gegenüber, die aus
dem feministischen Nachdenken kommt.
Und dann kommt die entscheidende Frage:

Wie liest sich die Heilsgeschichte,
wenn wir dieser zweiten Geschichtsauffassung

folgen, wenn wir die
Handlungen der Frauen ins Zentrum der
Aufmerksamkeit rücken und miteinander
verknüpfen?

Ina Praetorius

Bibelkundige Lehrerinnen
schreiben die
Heilsgeschichte neu

Seit rund dreissig Jahren verändert die historische Ge-

schlechterfoschung den Blick auf die Bibel und damit Theologie

und Kirche. Innerhalb kurzer Zeit haben Frauen aus
der alt- und neutestamentlichen Wissenschaft, der Altorientalistik,

der Judaistik, der Archäologie, der Geschichte des

frühen Christentums und von weiteren benachbarten
Wissenschaften einen Schatz an Wissen angesammelt, der
es heute möglich macht, grundsätzliche Fragen der
Bibelhermeneutik noch einmal neu zu stellen: Was erwarten wir
von der Lektüre unserer «Heiligen Schrift»? Sind die

Deutungsmuster, mit denen wir die Bibel wahrnehmen und an
jüngere Generationen vermitteln, noch angemessen? Was
verändert der genaue historisch-kritische Blick auf die
biblischen Frauengestalten am Verständnis der Heilsgeschichte
und damit an unserem heutigen Glauben und Sein? - Am
14. März 2001 befasste sich eine Gruppe von
Religionslehrerinnen im Rahmen einer Tagung in Lenzburg mit
solchen Fragen. Wir veröffentlichen eine gekürzte Version des

Referates, mit dem Ina Praetorius die Tagung des aargauischen

«Vereins kirchlicher Religionsunterricht» einleitete,
samt einer Zusammenfassung der Gruppenarbeiten. Red.

355



Der patriarchalische Blick auf die
Geschichte
Für den klassisch-patriarchalischen
Blick, der die offizielle kirchliche Auslegung

der Bibel jahrhundertelang dominiert

hat, war klar: Männer machen
Geschichte. Theologisch ausgedrückt:
Ein männlicher Gott macht Geschichte
in erster Linie in Zusammenarbeit mit
Männern: mit Richtern, Propheten,
Königen usw. Während Männer in diesem
Geschichtsbild als einzelne, unverwechselbare

Gestalten geschichtsprägend
handeln, oft im direkten Gespräch mit Gott,
erscheinen Frauen eher als eine Einheit,
als ein einheitliches Geschlecht, das

bestimmte unverzichtbare Funktionen
erfüllt, die mit der unabschaffbaren
Körperlichkeit der Menschen und mit der

Erhaltung der Gattung zusammenhängen.

Frauen sind also weniger als

Einzelpersonen interessant, die durch
eigenständige Taten der Geschichte eine Richtung

geben, sondern als «die Frau», als
«das Weibliche», als Stereotype: Eva, die

Verführerin, Maria, die Mutter, Maria
Magdalena, die Hure.

Das zentrale Dogma des patriarchalischen

Weltbildes - ich könnte auch

sagen: die zentrale patriarchalische Lüge -
heisst: Alle Frauen sind im Grunde Eins,
nämlich der Boden, aus dem sich männliche

Gestalten erheben, ein Boden, der
nährt- ein Nährboden -, der aber immer
auch die Gefahr in sich birgt, die zu
Höherem aufstrebenden Männer wieder
herunterzuziehen ins Animalische,
Körperliche, ins nur Familiäre, in den Tod,
weg von Gott. Manchmal kippt dieses

als einheitliche Substanz begriffene
Weibliche von unten nach oben. Dann
ist «die Frau» nicht mehr gefährliche
Körperlichkeit, sondern repräsentiert ein
überirdisches unerreichbares Ideal von
Reinheit und Güte - etwa in bestimmten
Ausprägungen der katholischen Mario-
logie. An der Tatsache, dass Frauen nicht
als Individuen wahrgenommen werden,
ändert dieses Umkippen nichts. Deutlich
wird die vereinheitlichend-funktionale

Vorstellung von Weiblichkeit z.B. in der
christlichen Ikonografie: Bildlich dargestellt

werden hier selten einzelne historische

Frauengestalten, sondern in erster
Linie die Madonna mit dem Sohn, das

Bild einer erträumten Weiblichkeit, die

in der immergleichen Funktion des

Gebarens und Nährens von Söhnen
aufgeht.

Wer von vornherein Frauen auf eine

einzige Funktion festlegt, ist nicht fähig,
ihre Freiheit zu erkennen. Das hat
weitreichende Konsequenzen für die gängige

Konstruktion des Handelns Gottes mit
den Menschen: Die Geschichte erscheint
als ein aus zwei grundverschiedenen
Menschensorten zusammengesetztes
Geschehen, über dem ein männlicher
Gott thront, der sich in erster Linie für
männliche Heldentaten interessiert.
Historische Verknüpfungen und
Weichenstellungen, die sich durch das Handeln
einzelner Frauen ergeben, verschwinden
in der Vorstellung des undifferenzierten
Nährbodens. Dadurch erscheinen die
Taten der Männer häufig als isoliert
voneinander, werden unverständlich und
müssen mit dogmatischer Gewalt zurecht

interpretiert werden.
Bis heute erfahren Frauen in ihren

Alltagen den Druck dieser vereinheitlichenden

Projektion. So haben wir
zuweilen das Gefühl, bestimmten Bildern

von guter Weiblichkeit entsprechen,
unser unverwechselbares Begehren an
solchen Bildern messen zu müssen, statt
etwas Einzigartiges in die Welt zu bringen.

Dieses verbreitete Gefühl, mit dem

noch heute viele Frauen kämpfen, ist ein
Resultat des patriarchalischen Dogmas,
dem gemäss alle Frauen zuständig sind
für die ungeschichtliche Grundlage
einer mannergemachten Geschichte.

Der feministische Protest im Namen
der Gleichheit
Die Frauenbewegung stellte nun seit

langem dieses Gegenüber vom unwandelbaren

weiblichem Nährboden und einer
männlichen Geschichte in Frage. Und sie

356



hatte Erfolg. Während Frauen vor hundert

Jahren noch im Namen der Gleichheit

um grundlegende politische Rechte
und das Recht auf Bildung kämpften, ist
es für uns heute selbstverständlich, dass

Frauen in Parlamenten sitzen, regieren,
an der Universität studieren und lehren,
ihr eigenes Geld verdienen und mit eigenem

Namen und eigenen Wünschen in
Erscheinung treten. Frauen haben sich
faktisch Geschichte angeeignet.

Auch was die Auslegung der Bibel und
die Praxis des Religiösen angeht, haben
wir viel in Bewegung gebracht, zunächst
auch hier im Namen der Gleichheit. Wir
gingen auf die Suche nach biblischen
Frauengestalten, die man vergessen,
übersehen oder im Dienste der
Vereinheitlichung des «weiblichen Wesens»

bewusst ausgeblendet hatte, und wir fanden

viele. Neben den zu Typen reduzierten

Frauen Eva und Maria kamen
unzählige weibliche Personen in unzähligen

konkreten Lebenslagen zum
Vorschein: die Stammütter Sara, Hagar,
Rebekka, Lea und Rahel, Zippora, die
Hebammen Israels, Mirjam, Hulda,
Debora, Rahab, Hanna, Michal, Abigail,
Batseba, Abisag, Isebel, Ruth und
Noemi, Vasthi, Esther und wie sie alle
heissen. Und auch von Maria, der
Mutterjesu, und von Maria Magdalena lernten

wir die historische Seite kennen,
indem wir uns ihre Geschichten genau und
historisch-kritisch anschauten.

Zunächst spielte, ähnlich wie in der

politischen Frauenbewegung, das Wörtchen

«auch» eine grosse Rolle. Wir
bestanden darauf: Frauen können auch

Prophetinnen, Priesterinnen und
Königinnen sein, Frauen sprechen auch in der

Öffentlichkeit, Frauen haben auch ihren
eigenen Willen und ihre eigene Biographie,

Frauen machen auch Geschichte.
Die Entdeckung des geschichtlichen
weiblichen Individuums, die wir in
unzähligen Bibelarbeiten, Frauengottesdiensten,

Bibliodramastunden, Seminaren

und Publikationen vollzogen haben,
hat dem patriarchalischen Blick auf die

Welt buchstäblich den Boden entzogen:
Wenn nun « die Frau » nicht mehr fraglos
tägliche körperliche Bedürfnisse befriedigt

und neue Helden grosszieht, wer soll
dann dafür zuständig sein? Dort, wo
vorher eine vermeintlich einheitliche
Substanz Weiblichkeit ihren Dienst am
Weiterleben getan hat, tut sich - vor
allem im dominanten Weltbild, aber auch
in der alltäglichen Realität, die sich bis

zu einem gewissen Grad der patriarchalischen

Ideologie angepasst hat-eine Art
Vakuum auf, das verschiedene Namen
trägt: Pflegenotstand, Stress, steigende
Scheidungsraten, zunehmende Gewalt...

Jenseits der Ideologie vom dienstba-

HfCT

m.

n

»*»5

ren «schwachen Geschlecht» das
Zusammenleben neu zu organisieren ist die
wesentliche politische Aufgabe im
ausgehenden Patriarchat und wird uns noch
lange beschäftigen. Der gewandelte
Umgang mit der Geschichte ist ein wichtiger
bewusstseinsbildender Bestandteil dieser

Bewegung.
Und noch etwas hat die systematische

Suche nach biblischen Frauen ans Licht
gezogen: Die Vorstellung vom ge-
schichtslosen weiblichen Geschlecht
entspricht nicht der biblischen Weltsicht,

«Soldat und Dirne»
(Holzschnitt von
Heinz Keller).

357



sondern stammt aus der griechischen
Ontologie, von Piaton und Aristoteles

vor allem, den philosophischen Gründervätern

des patriarchalischen Blicks. Zwar
sind die Frauen der Bibel keineswegs
«gleichberechtigt» in einem modernen
Sinne, aber sie sind auch keine ge-
schichtslose Masse. Sie sind wieder-
entdeckbare Personen mit eigenem
Gesicht, oft mit eigenem Namen und mit
eigenständigen Projekten, die man erst
im Laufe einer langen patriarchalischen
Auslegungsgeschichte zu einer Einheit
zusammengeschmolzen hat.

Das im Feminismus zunächst dominante

Denken in Kategorien von Gleich¬

heit und Symmetrie
mit seiner Methode
des quantitativen
Aufrechnens von weiblichen

und männlichen
Anteilen an der Welt
stiess allerdings bald
an Grenzen. Denn wir
müssten resigniert
feststellen: Biblische
Frauen machen zwar
Geschichte wie Männer,

aber sie sind und
bleiben eine kleine
Minderheit gegenüber
den bei weitem aus-

«Flucht», 1978 führlicher behandelten grossen Männer-
(Heinz Keller). gestalten, neben Abraham, Isaak, Jakob,

neben Mose, David, Jesus, Petrus und
Paulus.

Ein durchgehendes Motiv der
Heilsgeschichte: die Mitte am Rand
Ist diese resignierte Einsicht in den
bleibenden Minderheitsstatus der biblischen
Frauen nun das Ende des Traums von
einer «gleichberechtigten» Stellung der
Frauen in Kirche und Theologie? Müssen

wir uns darein schicken, dass wir eben

nur eine unbedeutende Nebenrolle in der

grossen Geschichte zwischen Gottvater
und seinen Männern gespielt haben, heute

spielen und auch in Zukunft spielen
werden?

Ich meine nein, denn Theologie ist
nicht Mathematik, und Gottes Gerechtigkeit

war nie eine saubere 50-Prozent-
Lösung. Quoten und andere Gleichheitsrechnungen

mögen wichtige politische
Instrumente auf dem Weg zum guten
Zusammenleben sein. Das theologische
Wahrnehmen und Nachdenken aber

beginnt jenseits der Forderung nach
rechnerischer Gleichheit. Und hier heisst nun
die wesentliche Frage nicht: Dürfen wir
genau dasselbe wie Männer, bekommen
wir genau die Hälfte vom Kuchen?,
sondern: Wer tut was, und wohin gehen wir?

Es ist ein durchgehendes Motiv und
eine bleibende Irritation der christlichen
und, wenn ich es richtig sehe, auch der

jüdischen Heilsgeschichte, dass die

bedeutungsvolle und zukunftsweisende
Mitte eines Geschehens selten dort ist,
wo die meisten hinschauen. Es ist Eva,
die zwar nach Adam geschaffen wird, die
aber den Apfel vom Baum der Erkenntnis

pflückt und so die Geschichte menschlicher

Freiheit in Gang setzt. Nicht Isaak,
sondern Rebekka entscheidet darüber,
auf welchem Sohn die Verheissung liegt,
und Gott ist auf ihrer Seite. Nicht der

König David wählt seinen Nachfolger,
sondern die zunächst so passiv erscheinende

Batseba verhilft mit Hilfe des

Propheten Natan ihrem Sohn Salomo auf
den Thron. Tamar, die Verstossene, und
Rut, die Ausländerin, schaffen sich mit
erfinderischen Aktionen Recht und
Anerkennung.

Maria, die unverheiratete Mutter
Jesu, passt gut in diese Reihe unkonventionell

agierender Ahnfrauen. Jesus selbst

ist der Abkömmling einer unangepassten
weiblichen Genealogie, stellt in Treue zu
dieser Herkunft patriarchalische
Herrschaft in Frage und wird wesentlich von
Frauen unterstützt. Nach dem

Johannesevangelium ist es Maria, die

Mutter, die bei der Hochzeit zu Kana den
entscheidenden Anstoss zum Wirken des

Sohnes gibt. Drei Frauen sind die ersten,
die von der Auferstehung Jesu erfahren
und die Botschaft in die Welt tragen.

358



Und das heilsgeschichtliche Motiv der
Mitte am Rand geht über die asymmetrischen

Verknüpfungen zwischen
weiblichen und männlichen geschichtsprä-
genden Taten hinaus: Nicht in Rom,
auch nicht in Jerusalem wird der Retter
geboren, sondern im unbedeutenden
Dorf Betlehem. Nicht der Kaiser des

grossen Römischen Reiches sagt imJahr
30 die Wahrheit, auch nicht seine

Hofphilosophen, sondern ein unbedeutender

Zimmermann aus Nazaret, einem
Dorf am Rande des Randes des Reiches.

Erst nach den ersten Berichten über
die Ereignisse von Kreuz und Auferstehung,

in der Apostelgeschichte und in
den späteren neutestamentlichen Briefen,

wird es schwierig, im Wirken der

jetzt weniger werdenden
Frauengestalten heilsgeschichtliche Wendepunkte

zu erkennen. Wie zu anderen
Zeiten und an anderen Orten der
Geschichte scheinen sich die Frauen
zurückzuziehen, wenn es darum geht, Identität
abzusichern und gegen ein feindliches
Aussen abzugrenzen, Ämter festzulegen,
Orthodoxie von Irrlehren zu trennen,
kurz: lebendige Bewegung in Hierarchie
zu verwandeln.

Die Heilsgeschichte aber ist nicht zu
Ende, sie mündet nicht einfach in die
Institution Kirche und ihre Hierarchien.
Heute sind es wieder vor allem Frauen,
die festgefahrene Strukturen durcheinander

bringen. Und vielleicht entscheidet

sich die Zukunft der Welt doch nicht
in Washington, auch nicht in Rom oder
Zürich, sondern, zum Beispiel, in
Lenzburg?

Von den Frauen der Bibel kann ich
lernen, dass ich nicht aufweitere
Gleichstellungsparagraphen warten muss, um
frei tätig zu werden. Auch wenn juristische

Gleichstellung ein wichtiges Ziel
bleibt - es gibt daneben unzählige
Möglichkeiten, mit Gottes Gerechtigkeit in
der Welt anzufangen als genau der freie
weibliche Mensch, die ich bin. Die
Heilsgeschichte, aufdie ich zurückblicke, lehrt
mich, dass nicht Quantität und formale

Gleichheit entscheiden und dass sich
scheinbar unauffälliges Handeln am
Rand des scheinbar grossen Geschehens
oft nachträglich als Gottes Mitte erweist.

Bibelkundige Lehrerinnen schreiben
eine neue Heilsgeschichte
Weil der patriarchalische Blick es nicht
erträgt, dass Frauen Geschichte machen
und Geschichte schreiben, hat man die
Frauen daran gewöhnt, vor allem im
Detail genau zu sein und die Konstruktion

der «grossen Zusammenhänge» den

Männern, in diesem Fall den Herren
systematischen Theologen zu überlassen.
Aus diesem patriarchalischen Muster
sind die bibelkundigen Lehrerinnen der

Lenzburger Tagung ausgestiegen. Sie

haben sich im Anschluss ans einleitende
Referat nicht, wie üblich, mit einzelnen
biblischen Texten bzw. Frauengestalten
befasst, sondern haben sich als systematische

Theologinnen betätigt, indem sie,
auf der Grundlage ihrer fundierten
Bibelkenntnisse, ihre Heilsgeschichten neu
geschrieben haben.

Schon lange befassen sich die meisten
Religionslehrerinnen hierzulande nämlich

ausführlich mit biblischen
Frauengestalten. Schon lange haben sie
Abstand genommen von der Vorstellung,
Frauen seien nur zum Gebären und Nähren

gut und hätten auch nur dafür
Interesse. Viele vermitteln ihren Schülerinnen
und Schülern längst, dass christliche
Existenz Ex-Zentrik bedeutet: Sensibilität

für ein Geschehen, das nicht in allen

Zeitungen schon auf der ersten Seite

steht, Mut zur prägnanten Unauffällig-
keit und dann, wenn es Zeit ist, auch Mut,
laut die Wahrheit zu sagen, egal, ob ich
auf der Kanzel stehe oder in der Bank
sitze. Solche langjährige religionspädagogische

Praxis ruft danach, dass die
erfahrenen Lehrerinnen des Glaubens
nun auch die systematisch-theologischen
Verknüpfungen neu verstehen und
benennen.

In vier Gruppen setzten die Lehrerinnen

ihre Vorstellungen von der Geschich-

359



«Weihnacht», 1978
(Heinz Keller).

te des heilenden Handelns Gottes mit den

Menschen in Sprache und in Bilder um.
Die Geschichte nahm die Gestalt eines

kurvigen Weges an, eines Baumes, einer
Sonne und einer nach innen geöffneten
Spirale. Geraden kamen nicht vor. Und
an den Wende- und Kreuzungspunkten
des Weges standen Frauen und Männer
mit deutlichen Wünschen und Projekten.
Zu reden gab die Tatsache, dass biblische

Frauen häufig nicht modernen
christlichen Moralvorstellungen entsprechend

handeln und dennoch Gott auf
ihrer Seite haben: Rebekka betrügt, wenn
sie ihrem Lieblingssohn Jakob den
väterlichen Segen erschleicht. Könnte es

sein, dass nur der Lieblingssohn einer
Mutter Träger der göttlichen Verheissung

sein kann, dass also Rebekkas starker

Wunsch, gegen das überkommene
Erstgeburtsrecht den Richtigen zu wählen,

die Intrige rechtfertigt?
Kaum eine Frau, die in der Bibel der

Rede wert ist, verhält sich konform zu

1. t aal»

A'TT •

gängigen Normen. Viele verhelfen sich
und anderen durch gewitzte Umdeutungen

der Norm oder durch List zu
mehr Gerechtigkeit und werden deshalb

nachträglich gerechtfertigt. Biblische
Frauengestalten sind selten einfach gut
oder böse, sie sind real und wollen, dass

Gott ihre Wünsche erfüllt. Und sie tun
viele verschiedene Dinge.

Während der patriarchalische Blick
den Frauen nahelegt, jenseits von Gebären

und Nähren gebe es für sie in der Welt
nichts Wichtiges zu tun, schrieb eine der

Lenzburger Gruppen auf, zu welcher
Vielfalt von Handlungsmöglichkeiten
die biblischen Frauen einladen: Sie sind

Göttinnen, Mütter, Geliebte, Retterinnen,

Prophetinnen, Richterinnen, sie

verführen und sie führen an, sie sind
Huren, Rebellinnen, Intrigantinnen,
Kämpferinnen, Sponsorinnen,
Gastgeberinnen, Hexen, sie verweigern sich, sie

beschützen, dienen, taktieren, sie sind
weise, begleiten und beraten, sie sind
Händlerinnen, Zuhörerinnen und
Predigerinnen, sie sind Mystikerinnen,
Feministinnen, Politikerinnen und Katechetinnen...

Die Heilsgeschichte reicht in die

Gegenwart hinein, und in die Zukunft. Es

gibt unzählige Möglichkeiten in unzähligen

konkreten Lebensbedingungen,
sich daran zu beteiligen. Wo das Wesentliche

geschieht, entscheiden nicht wir.
Aber die Wahrscheinlichkeit ist gross,
dass es nicht dort geschieht, wo die meisten

heute hinschauen. •

Literatur
Irmtraud Fischer, Gottesstreiterinnen, Stuttgart
1995
Andrea Günter, Die weibliche Hoffnung der Welt,
Gütersloh 2000
Luise Schottroff, Silvia Schroer, Marie-Theres
Wacker, Feministische Exegese, Darmstadt 1995
Luise Schottroff, Marie-Theres Wacker (Hg.),
Kompendium Feministische Bibelauslegung,
Gütersloh 1998
Luzia Sutter Rehmann, Vom Mut, genau hinzusehen.

Femmistisch-befreiungstheologische
Interpretationen zur Apokalyptik, Luzern 1998.

360


	Bibelkundige Lehrerinnen schreiben die Heilsgeschichte neu

