
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 95 (2001)

Heft: 12

Artikel: Der Sabbat - Erinnerung an eine humane Alternative

Autor: Segbers, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz Segbers

Der Sabbat-
Erinnerung an
eine humane
Alternative

Dass die Wirtschaft für den Menschen da ist und nicht
umgekehrt, mag als Binsenwahrheit erscheinen, für den
Neoliberalismus ist sie nur noch eine Erinnerung aus vormoderner

Zeit. Das Relikt enthält jedoch ein durch und durch
modernes Mass an Lebensweisheit, ein Kriterium auch der
Lebensdienlichkeit. Das zeigt vor allem die biblische Tora,
die den Menschen im Mittelpunkt allen Wirtschaftens sieht.

Franz Segbers erinnert an diese Tradition, die mit der
Sabbatruhe einen ökonomiefreien Tag des unverzweckten
Lebens kennt. An denselben Rhythmus knüpft das Sabbatjahr

an, das einen nachhaltigen Umgang mit dem Ackerboden

ermöglicht und alle sieben Jahre die Menschen aus
Verschuldung befreit. Hinzu kommt das Jobeljahr, das alle
sieben mal sieben Jahre Grund und Boden neu verteilt. -
Der Text gibt ein vom Autor gekürztes Referat wieder, das

er am 5. Februar 2001 vor dem Evangelisch-reformierten
Forum St. Gallen im Rahmen des Zyklus «Gnadenlose
Arbeitswelt?» gehalten hat. Franz Segbers ist Dozent an der
Sozialakademie Friedewald und Verfasser des 1999 im
Exodus-Verlag erschienenen Buchs «Die Herausforderung
der Tora - Biblische Impulse für eine theologische
Wirtschaftsethik», das im Märzheft 2000 unserer
Zeitschrift besprochen wurde. Red.

Vorwärts - es geht zurück zur
Dienstbotenarbeit
Der Sozialphilosoph Ralf Dahrendorf
hat bereits vor zwanzig Jahren die These

aufgestellt, dass der auf Erwerbsarbeit
basierende Gesellschaftstyp in die Krise

geraten sei: « Der Arbeitsgesellschaft geht
nicht nur die Arbeit aus, sondern ihr muss
die Arbeit ausgehen.»1 Arbeitslosigkeit
versteht Dahrendorf als Ergebnis der

inneren Logik des optimierenden
Rationalitätskalküls ökonomisierter Arbeit -
nicht als Defizit des Systems, sondern als

unvermeidliche Begleiterscheinung der
ökonomischen Modernisierung.
Dahrendorf hatte allerdings eine Warnung
hinzugefügt, die in der politischen
Debatte regelmässig unterschlagen wird:
«Es ist daher nötig, im Sinne zu behalten,

dass der Arbeitsgesellschaft zwar die
Arbeit ausgeht, ihre Herren aber alles

tun, um die Arbeit wieder zurückzuholen

und den Weg zu einer Gesellschaft
der Tätigkeit zu verbauen.»2 Der
historische Prozess der Wegrationalisierung
von Arbeitsplätzen wird auch in den
nächsten Jahren weltweit schnell
voranschreiten. Ulrich Beck hatte bereits vor
Jahren einen Kapitalismus ohne Arbeit
in Aussicht gestellt. Dieser Kapitalismus
erzeugt Reichtum, Wohlstand und
Arbeitslosigkeit in einem Akt.

Der Bericht der bayerisch-sächsischen
Zukunftskommission (1997) empfiehlt,
dass die Arbeitslosen sich wieder daran
gewöhnen sollten, als Dienstboten oder
Schuhputzer ihr Auskommen zu finden;
die Reichen dagegen daran, sich wieder
bedienen zu lassen. Zu welcher Arbeit?
Zur billig entlohnten Wohnungsreinigung,

als Putz- und Wachkräfte, als

Handarbeitshilfen, zu Lifestyle-Diensten,

für Schnellgericht-Hauslieferung
oder als Gepäckträger. Eine Wiedergeburt

der längst überholt geglaubten
Dienstbotengesellschaft des 19. Jahrhunderts

kündigt sich an. Dieser Vorschlag
halbiert die Freiheitschancen der
technologischen Entwicklung: Frei werden
allein die Gewinner der Rationalisierung,

342



während die Verlierer der Rationalisierung

ihnen als Dienstboten zu Diensten
stehen sollen.

Zwar wird uns das amerikanische
Job-Wunder immer als besonderes
Beispiel vorgestellt, wie sich dank
Deregulierung und E-commerce neue Arbeitsplätze

schaffen liessen. Untersuchungen
zeigen jedoch, dass gerade nur 3 Prozent
der Erwerbstätigen in den neuen
Informationstechnologien arbeiteten,
während 55 Prozent der US-amerikanischen

Bevölkerung etwa als Verkäufer,

Kellner, Gärtner, Köche und
Wachmänner von den Gewinnern beschäftigt
würden, geradezu wie in victorianischen
Zeiten, und das zu Niedriglöhnen. Das
Fazit aus den Beschäftigungserfolgen der

USA, Grossbritanniens oder der Niederlande:

Der Beschäftigungsgewinn resultiert

allein aus der Wiedergeburt der
Dienstbotenklasse.

Erinnerung an vorkapitalistische
Werte
Diese Trends zeigen, dass es nötig ist, zu
anderen Formen des Wirtschaftens zu
kommen, zu Formen, die dem Leben des

Menschen und der übrigen Lebewesen,
mit denen er das Leben auf der Erde teilt,
dienen. Solche Wirtschaftsprinzipien
sind keineswegs neu. Sie sind lediglich
aus dem Blick geraten. Seit den mehr als

2000 Jahren von Aristoteles und der
biblischen Tora bis zum Beginn der Neuzeit

hatte Wirtschaften immer eine
instrumenteile Rolle für ein gutes Leben
und ein gerechtes Zusammenleben der
Menschen. Sie blieb eingebettet in die
Gesellschaft und bezog von ihr auch eine

normative Orientierung. Deshalb auch
ist es berechtigt von einer politischen
Ökonomie der Bibel zu sprechen, denn
der Ökonomie wurde eine ethisch gehaltvolle

Orientierung vorgegeben. Erst seit
der neoklassischen Revolution in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts und
in der neoliberalen Wirtschaftstheorie
und Wirtschaftspraxis, die das vorherrschende

globale Konzept bestimmten,

sind diese Gesichtspunkte beseitigt worden.

Der Basissatz theologischer
Wirtschaftsethik, dass Wirtschaft dem
Menschen dienlich zu sein habe, tradiert ein
Wertbewusstsein, das in vorkapitalistische

Zeiten zurückreicht. Der Satz

dringt darauf, dass nicht die Schaffung
von Marktwerten der entscheidende
Massstab der Wirtschaft sein darf,
sondern vielmehr ihre Lebensdienlichkeit.
Der Schweizer Theologe Emil Brunner
hat auf dem Hintergrund der Erfahrungen

mit der grossen Weltwirtschaftskrise
nach 1929 den ethischen Anspruch
allen Wirtschaftens formuliert: «Die
Dienlichkeit, die Lebensdienlichkeit, ist der

primäre gottgewollte Zweck der
Wirtschaft. Damit ist gesagt, dass die
Wirtschaft Mittel ist und nicht Zweck.»3
Ökonomie hat also einen Zweck zu
erfüllen und ist nicht Selbstzweck.

Nach Georg Wünsch, der 1927 die

erste Evangelische Wirtschaftsethik
veröffentlichte, ist es Aufgabe der
Wirtschaftsethik, «der Wirtschaft als Mittel
ein ethisches Ziel zu setzen» .4 Wirtschaft
ist ein Mittel für ein Ziel, das ausserhalb
der Wirtschaft steht. Zu messen ist sie

daran, ob und wie sie dieses ausserhalb
des Ökonomischen liegende Ziel erreicht.
Was ist dieses Ziel? Nichts anderes als

dem Leben dienlich und nützlich zu sein.
Die Aussage klingt banal und
selbstverständlich, ist es jedoch angesichts
ökonomischer Realitäten keineswegs. Die
herrschende Ökonomie erweist sich
kaum als lebensdienlich; offensichtlicher
ist, dass ihr die ethische Dimension
abhanden gekommen ist. Deshalb ist zu
fragen: Wie kann Ökonomie heute dem
Leben wieder dienlich werden?

Die biblische Tradition enthält ein
aktuelles Wertbewusstsein, das zwar
einer anderen Zeit und auch antiken
Produktionsverhältnissen entstammt,
dennoch nicht einfach als ein überwundener

Vorläufer der Moderne abgetan werden

kann. Meine These lautet: Die
biblischen Traditionen enthalten eine bislang

|to!Ä«*ii

343



kaum beachtete Ressource, die einen

Impuls zum Exodus aus der kapitalistischen

Marktgesellschaft geben und
Widerstandskräfte gegen die eine kapitalistische

Modernisierung mobilisieren
kann. Eine Gesellschaft jenseits des

Kapitalismus sich vorzustellen kann aus
vorkapitalistischen Traditionen Inspirationen

schöpfen. Ziel ist nicht eine ohnehin
unmögliche Rückkehr in die Vergangenheit.

Es geht vielmehr darum, aus den

Erfahrungen und Lebensweisen vor
Herrschaft der Logik des Marktes über
das gesellschaftliche Leben zu lernen, um
eine andere Moderne im Gegensatz zur
kapitalistischen zu entwerfen. Mit der
Bibel haben die Kirchen einen Schatz der

Erinnerung.
Die biblische Tradition enthält

wirtschaftsethische Wertüberzeugungen,
die sich auf die ursprüngliche Bestimmung

der Ökonomie zurück besinnen:
die Sorge für das ganze Haus, für die
Lebens- und Produktionsgemeinschaft.
Diese umfassende Sicht von Ökonomie
bekommt das Ganze der Lebenswelt in
den Blick, erweitert deshalb den

Verantwortungshorizont von Ökonomie und
wehrt vom Ansatz her eine Trennung von
Ökonomie und Lebenswelt ab. Eine
theologische Ethik, die biblisch argumentiert,

erweist sich insofern als Tradentin
eines präkapitalistischen Wertefundaments,

das nicht einfach einer
Modernisierung geopfert werden kann, sondern
vielmehr Einsichten und Wertkategorien
aufbewahrt, die ein alternatives Konzept
von Ökonomie fundieren können. Die
Bibel enthält ökonomisch und sozial höchst
beachtenswerte Weisungen zu einer
Ökonomie, in der genug für jeden und jede
da ist.

Ökonomie des Sabbat...
Das Herz der biblischen Ökonomie ist
der Sabbat. Man kann die Ökonomie der
Bibel deshalb auch eine Sabbat-Ökonomie

nennen. Das hebräische Wort sabbat
heisst ruhen, unterbrechen. Im Zentrum
der biblischen Sabbat-Ökonomie steht

also ein Paradox: ein nicht-ökonomischer

Begriff, der das Unterbrechen des

Wirtschaftens zum Inhalt hat und
definiert, was unter Ökonomie zu verstehen
sei. Das aber bedeutet: Was ökonomisch
vernünftig ist, kann die Ökonomie nicht
selber sagen.

Der Exodus ist das Grundgeschehen
der Bibel. Bereits hier wird die Frage nach
dem Wirtschaften gestellt. Kaum der
Sklaverei in Ägypten entkommen, stellt
sich dem Volk die Frage, wie man
ausserhalb des pharaonischen Systems leben

kann. Kann man das überhaupt? Die
Manna-Erzählung geht auf diese Frage
ein. Sie ist auf dem Hintergrund der

Erfahrungen in Ägypten zu lesen. Die
Geschichte vom Manna ist nicht einfach die

Erzählung von einer wundersamen

Speisung, die man vielleicht mit dem Hinweis

auf ein Sekret der Tamariskenbäume

erklären kann. Sie ist ein Gleichnis,

das Gottes Alternative zur ägyptischen

Wirtschaft deutlich macht, die auf
Sklavenarbeit und Unterdrückung mitten

im Reichtum und Wohlstand einer
Hochkultur beruhte.

Der Reichtum des Landes kommt
allerdings nicht allen zugute. Er wird
erarbeitet von Sklaven, das heisst in
Unfreiheit und unter Zwang. Dabei dürfen
wir nicht allein an die Erfahrungen mit
Sklaverei und Bedrückung denken. Für
die Bibel ist Ägypten eine Hochkultur,
ein Land, «in dem Milch und Honig
fliessen» (Num 16,13). Eine Alternative
zu Ägypten kannte man nicht. Die
entkommenen Hebräer können sich kein
anderes Wirtschaftssystem vorstellen -
wie auch wir heute. Die Manna-Erzählung

nennt den grundlegenden
ökonomischen Sachverhalt: Wie bekommen
wir die Lebensmittel und die Güter zum
Leben? Die gerade freigekommenen
Sklaven erinnern sich der «Fleischtöpfe
Ägyptens» (Ex 16,3) und an die «Fische,
die sie in Ägypten umsonst bekamen, an
die Gurken und an die Melonen» (Num
11,5). Das Urteil lautet: «In Ägypten ging
es uns gut» (Num 11,18).

344



Und doch drängt Gott mit dem Auszug

aus Ägypten zu einer Alternative zu
den ägyptischen Verhältnissen. Beim
Exodus aus den ägyptischen Verhältnissen

machen die Hebräer, die freigekommenen

Sklaven, eine Entdeckung: den
Sabbat. Jede Familie wird erstens
angewiesen, nur soviel zu sammeln, wie zum
Essen gebraucht wird. Dieses Recht auf
Nahrung wird ohne Einschränkungen
zugestanden. Gott sorgt dafür, dass es

Nahrung gibt und diese Nahrung für alle
reicht. Die Maxime lautet: Jedem nach
seinen Bedürfnissen. Die Hebräer
entdecken, dass es am sechsten Tag die
doppelte Menge gibt. Denn Moses fordert
auf, am Freitag, dem Tag vor dem Sabbat,

die doppelte Menge einzusammeln,
und gibt zugleich die Zusicherung, dass

es auch für den Sabbat ausreicht. Sechs

Tage für die Beschaffung der Nahrungsmittel

reichen also, um sieben Tage
leben zu können.

Später wird das Sabbatgebot in die
Tora aufgenommen und mit einer Mahnung

begründet: «Erinnere dich, dass du
Sklave warst in Ägypten.» Die Erinnerung

soll davor bewahren, wieder in
ägyptische Verhältnisse zurückzufallen.
Das Sabbatgebot enthält eine doppelte
Weisung: die Weisung zu arbeiten und
die Weisung am siebten Tag zu ruhen
(Ex 20, 9f.; Dtn 5,13f.). Der Sabbat ist
keine ökonomisch vernünftige Einrichtung.

Er unterbricht die Logik der
Ökonomie. Arnos klagt die Händler an, die
drängend fragen: «Wann endlich ist der
Sabbat vorüber? Wir wollen unsere
Kornspeicher öffnen» (Am 8,5). Geld zu
vermehren, Handel möglichst lange zu
treiben, ökonomische Aktivitäten nicht
unnütz zu unterbrechen, das ist ökonomisch

vernünftig. Der Sabbattag bricht
die Dominanz der Ökonomie vor der
Lebenswelt. Nicht die Ökonomie soll das

Leben bestimmen.
Der Sabbat steht für eine dritte Zeit

jenseits von Arbeit und Ruhe: Verboten
wird nämlich nicht Arbeit an sich,
sondern jene lebensnotwendige und auf die

Zwecke der Ökonomie ausgerichtete
Arbeit, zu welcher abhängig Arbeitende

gezwungen sind. Der Sinn des Sabbat
besteht darin, befreit zu werden von der

zweckgerichteten, instrumentellen Zeit
und frei zu werden für Tätigkeiten
jenseits der Zwecke.

Der Sabbat ist die Antwort auf die

Frage, welchen Stellenwert Arbeit im
Leben des Einzelnen und der Gesellschaft
einnehmen darf. Die Antwort lautet:
Sechs Tage arbeiten reicht, um sieben

Tage zu leben. Der Sabbat relativiert die

Arbeit der Werktage. Die rabbinische
Tradition sagt dazu: « Der Sabbat ist nicht
um der Wochentage willen da; die
Wochentage sind um des Sabbat willen da. »5

Der Sabbat verdrängt die Ökonomie von
einem dominierenden Ort in der Gesellschaft

und ordnet sie der Lebenswelt
unter. Ökonomie ist eingebettet, sie ist
ein Mittel, das einen Zweck erfüllt. Der
wöchentlich wiederkehrende Sabbat ist
die Realutopie eines zweckfreien Lebens
mitten in einem Leben, das von Zwecken
beherrscht ist. Nicht optimale Effektivität

soll erreicht werden, sondern es gilt
das Gegenteil: mögliche Produktionsoder

Arbeitszeit nicht realisieren, loslassen,

Mensch und Natur zur Ruhe kommen

lassen. Nicht die maximale Produktivität,

sondern das Optimum für das
Leben steht im Mittelpunkt des
ökonomischen Denkens der biblischen Tradition.

Die erste ökonomische Lektion der
Bibel lautet: nicht alles herausholen,
ruhen lassen; möglichen Gewinn und
Reichtum nicht realisieren.

sowie des Sabbat- und des

Jobeljahres
Dem Vorbild der Sabbatruhe an jedem
siebenten Tag ist ein weiterer Rhythmus
nachgebildet: das Sabbatjahr. «Im siebten

Jahr sollst du das Land brachliegen
lassen und nicht bestellen» (Ex 23,10f.).
Das Sabbatjahr ist eine Antwort auf die

Frage, wie man ökologisch und ökonomisch

vernünftig den Boden bestellt. Die
Ackerbrache gibt dem Land neue Kraft,

345



aber auch denen, die es Jahr für Jahr zu
bestellen haben. Die Sabbatmaxime
«Nicht das Letzte herausholen!» wird
auf die Agrarproduktion angewandt. Die
zweite ökonomische Lektion, die das

Sabbatjahr lehrt, lautet: Holt nicht alles

aus dem Boden heraus! Schützt die
Ertragskraft der Schöpfung!

Die Ackerbrache des Sabbatjahres
wird später umgeformt in einen
Schuldenerlass, der alle sieben Jahre Verschuldung

rückgängig macht (Dtn 15). Der
Schuldner wird aus der ökonomischen,
sozialen und politischen Abhängigkeit
von den Gläubigern befreit. Das ist eine

Barriere gegen die Entwicklungstendenz
in der Gesellschaft, Macht und Reichtum

in den Händen einiger weniger zu
konzentrieren. In der Agrargesellschaft
Israels begann der Teufelskreis der

Verarmung damit, dass Familien sich
verschuldeten. Die Ernte war schlecht, man
müsste also für Saatgetreide Schulden
aufnehmen. Wer diese nicht bezahlen
konnte, wurde verpfändet - zuerst das

Land, dann die Kinder und schliess-lich
der Hausvater selber. Im Buch der Sprüche

heisst es: «Der Reiche hat die Armen
in seiner Gewalt, der Schuldner ist seines

Gläubigers Knecht» (22,7).
Die dritte Lektion des Sabbat- und

Erlassjahres lautet: Befreit euch von den

Zwängen des Geldes! Lasst nicht zu, dass

das Geld die Zukunft des Menschen
verbaut! Die Gesetze des Geldes dürfen nicht
über den Menschen bestimmen.

Noch ein weiterer Rhythmus zur
Unterbrechung der ökonomischen Logik
war der Sabbatruhe nachgebildet: das

Jobeljahr. Es bestimmte, das alle sieben

Sabbatjahre, also alle fünfzig Jahre ein
jeder zu seinem Grund und Boden
zurückkehren konnte. Akkumulation an
Grund und Boden wird zyklisch wieder

korrigiert (Lev 25). Die Spaltung der
Gesellschaft wird wieder rückgängig
gemacht und Gerechtigkeit wieder
hergestellt.

Die Lektion des Jobeljahres lautet:
Wer verarmt ist, bleibt es nicht immer.

Wer sich bereichert hat, muss zurückerstatten.

Akkumulation von Reichtum,
Macht und Besitz wird regelmässig
rückgängig gemacht. Nach Reichtum zu streben

und das ganze Leben auf Geld und

Bereicherung auszurichten lohnt sich
deshalb nicht. Wie wichtig das Jobeljahr
war, zeigt das von der Tora festgesetzte
Datum: Es ist nicht zufällig gewählt,
sondern der zehnte Tag des siebten Monats,
d.h. der Tag von Yom Kippur, dem
Versöhnungsfest (Lev 25,9). So wird die

Versöhnung zur Losung der sozialen
Freiheit.

Die Lektion des Jobeljahres wird zur
sozialethischen Maxime: Korrigiert
regelmässig die Ungleichheiten zwischen
Arm und Reich! Tragt Verantwortung
dafür, das Gerechtigkeit wieder hergestellt

wird, begrenzt die Bereicherung in
der Gesellschaft!

Sabbat, Sabbatjahr und Jobeljahr
zeigen, dass es nicht nur um einen zeitlichen

Rhythmus geht. Der Siebener-Rhythmus
ist ein durchdachtes wirtschaftsethisches
Befreiungsprogramm, das sich auf die
ökonomischen Sektoren Arbeit, Boden
und Geld bzw. Kapital bezieht. Der Sabbat

befreit den arbeitenden Menschen

von den Zwängen der Arbeit und der

Abhängigkeit vom Herrn; die Ackerbrache

im Sabbatjahr befreit den Boden

von ununterbrochener Ausnutzung; der
Schuldenerlass im Sabbatjahr befreit die

Wirtschaft von den Zwängen des Geldes;

die Rückgabe des Bodens im
Jobeljahr befreit von der Abhängigkeit
von Grund und Boden. Die Befreiung der
Sklaven im Sabbat- und imJobeljahr gibt
den Menschen und auch das Land sich
selber wieder zurück. Der Siebener-

Rhythmus der Sabbatökonomie ist ein
ethisch anspruchsvolles Befreiungskonzept,

das den abhängig Arbeitenden, den

Sklaven, den Schuldner und den Boden

aus der Dominanz der Logik der
Ökonomie befreit. Die Sabbat-Ökonomie ist
ein ökonomisches Befreiungksonzept,
das nicht der Logik der Ökonomie folgt,
sondern den Menschen frei macht.

346



Ökonomie des Genug
Jede Gesellschaft muss sich die Frage
stellen, wie sie mit dem erwirtschafteten
Sozialprodukt umgeht. Wie soll es verteilt

werden? Wofür soll es aufgewendet
werden? Für Paläste, für Kriege? Das alte
Israel hat eine klare Entscheidung getroffen:

Der erwirtschaftete Gewinn dient
nicht in erster Linie der Akkumulation
von Reichtum, sondern soll
gesamtgesellschaftlich in eine «ökonomiefreie»
Zeit umgewandelt werden: in Sabbat und

Sabbatj ahr. Indem die Bibel den
gesamtwirtschaftlichen Überschuss in Zeit für
alle umwandelt, beantwortet sie die Frage

nach dem Sinn der Ökonomie. Er
besteht in der Versorgung mit den notwen-

denn Gott hat wie ein guter Ökonom für
die reichliche Ausstattung der Schöpfung
mit Gütern gesorgt. «Die Menschen
laben sich am Reichtum deines Hauses, du
tränkst sie mit dem Strom deiner Wonnen»

(Ps 36,9; ähnlich auch Ps 34,11;
65,10ff.; 104,14f.; 146,7; 147,14,145,
15f.). Die Solidar-Ökonomie der Tora
ist von einer Haltung des Vertrauens auf
die Güte des Schöpfers und die Fülle der

Schöpfung getragen; in der
Kapitalerwerbsökonomie dagegen reagiert die
ökonomische Tugend auf eine Knappheit

und ist deshalb strukturell die Habgier.

«Denn der Herr wird dich reich segnen

in dem Land, das der Herr, dein Gott,

§: m fje3i*c

M*. *.*?v*.
Öl

•: ir.«ta

i:

digen Lebensmitteln im weiteren Sinn. Zu
den Lebensmitteln gehören nämlich nicht
allein die materiellen Güter; auch Zeit
für kulturelle, zweckfreie Tätigkeiten zu
haben gehört zu den Lebensmitteln.

Während die Ökonomie der Moderne

von der Grundannahme der Knappheit

der Güter und der unbegrenzten
Bedürfnisse des Menschen ausgeht,
nimmt die Ökonomie der Bibel einen
diametral entgegengesetzten Ausgangspunkt

ein. Die Güter sind nicht knapp,

dir als Erbbesitz gibt» (Dtn 15,4). Da die

Schöpfung überreich gesegnet ist, können

Menschen solidarisch miteinander
umgehen. In einer Ökonomie der Knappheit

konkurrieren Menschen um die

knappen Güter miteinander. Die Tora
beschränkt das Erwerbsstreben und die

Habgier des Menschen auf zweifache
Weise: Sie verurteilt die Habgier moralisch

als Untugend und setzt ihr mit dem

Sabbatgebot eine verbindliche Grenze.

Habgier und Erwerbsstreben sollen sich

Samstag in Oerlikon
(Bild: Eveline Baer-
Anker).

347



also nicht frei ausleben können. In der

kapitalistischen und am Markt orientierten

Wachstumsökonomie dagegen sind
diese inneren und äusseren Grenzen nicht
nur gänzlich gefallen, sondern seit Adam
Smith ist der von einem grenzenlosen
Erwerbsstreben getriebene Mensch zum
gesellschaftlichen Leitbild geworden.

Die biblische Tradition müsste sich
mit frühen Formen einer Marktwirtschaft

und ihren Funktionsprinzipien
auseinandersetzen. In dieser ökonomischen

Hinsicht ist sie durchaus
«modern». Doch in ihrem Umgang mit dem
Markt hat sie sich von einer Logik der
Humanität leiten lassen, die dazu geführt
hat, die Marktmechanismen so zu
regulieren, dass sie dem Leben dienen.
Lebensdienlichkeit ist der entscheidende

orientierende Massstab für ökonomische

Regulierung. Diese Lebensdienlichkeit

wird in der Bibel präzisiert. Wie
es dem Armen ergeht, was ihm nutzt
oder schadet, entscheidet über die
Lebensdienlichkeit.

Gott oder Mammon
Christliches Reden über Ökonomie, das

seine biblischen Traditionen ernst
nimmt, geht allerdings noch einen Schritt
weiter, wie die Auslegung des Ersten
Gebotes bei Luther zeigt. Martin Luther hat
die Ökonomie zum Gegenstand der Rede

von Gott gemacht. Das Erste Gebot lautet:

«Du sollst keine anderen Götter
neben mir haben.» Luther erläutert dieses

Gebot: «Das nun, sage ich, woran du dein
Herz hängst und worauf du dich verlassest,

das ist eigentlich dein Gott. » Sofort
aber fügt er bei: «Wer das Herz an Geld
und Gut hängt, dient dem Mammon,
nicht Gott. » Luther nennt den Mammon
den «allergewöhnlichsten Gott auf
Erden».

Luther treibt Theologie angesichts des

Kapitalismus. Mammon ist nicht das
Geld als ein Tauschmittel oder als

Rechnungseinheit, sondern als Geldmacht.
Wenn es zu einer alles bestimmenden
Wirklichkeit wird, eignet es sich eine

Funktion an, die der rechte Glaube
allein Gott zuschreibt. Die Unterscheidung
spricht eine Machtfrage an: der
lebensfördernde und befreiende Gott oder die
Geldmacht namens Mammon. Sicherlich
ist Luther mit seiner Kritik an Wucher
und Zins ein Kind seiner Zeit, doch mit
der Gegenüberstellung von Gott und
Mammon argumentiert Luther gut
biblisch und jesuanisch. Fragen der
Wirtschaft sind nicht allein Fragen der Ethik,
sondern werden in die Gottesbeziehung
geholt. Dabei geht es in keiner Weise

darum, die Wirtschaft zu dämonisieren. Der
wirtschaftsethische Sinn der Entgegensetzung

von Mammon und Gott meint
vielmehr, dass der Mensch mit seinen
Bedürfnissen absoluten Vorrang vor der
Ökonomie hat.

Die Frage nach dem Gott des Lebens
oder dem allergewöhnlichsten Abgott
auf Erden, dem Mammon, meint in der
Sache die Frage, inwiefern die Ökonomie

dem Menschen dient und für den
Menschen nützlich und gut ist. Eine
Wirtschaftsweise, welche diesen
Anforderungen nicht entspricht, ist ein Beispiel
für den Gegensatz Gott oder Mammon.
An den Gott des Lebens zu glauben
bedeutet, Verantwortung dafür
wahrzunehmen, dass die Wirtschaft dem Leben
der Menschen dient und eben nicht dem
Mammon. Nicht die möglichst profitable
Kapitalverwertung darf deshalb zu einem

Steuerungsprinzip der Ökonomie werden,

sondern die Lebensdienlichkeit.
Der Sabbat steht für eine Lebenskunst,

die ein Wissen davon hat, dass es

ein Genug gibt. Die sechs Tage Arbeit
reichen für sieben Tage, nach sechs Jahren

Arbeit ist zum Leben für das folgende

Sabbatjahr noch genug da. Genug ist
eine kulturelle und ethische Kategorie,
die entsprechend den ökonomischen und
technologischen Möglichkeiten gefüllt
werden muss. Der Bedarf an materiellen
Dingen soll nicht isoliert befriedigt werden,

sondern ist Teil eines
Lebenszusammenhangs, in dem die materiellen
und immateriellen Güter miteinander

348



verwoben sind. Deshalb gibt es auch
keinen isolierten ökonomischen Begriff
von Knappheit. Das Wissen von einem

Genug begrenzt die Habgier und den

Wachstumszwang. Der ethische Gehalt
der Sabbat-Idee zeigt, dass die Kategorie

des Genug keine ökonomische,
sondern eine kulturelle Kategorie ist. Sie

weiss, dass das, was genug ist, auch
genügt und durch ein Mehr nicht besser

werden kann.
Die Lebensinteressen der modernen

Gesellschaften beziehen sich auf ein
schier unbegrenztes Güterwachstum, um
ein gutes Leben führen zu können.
Aspekte des gerechten Zusammenlebens
treten gänzlich zurück. Das individuelle
Begehren richtet sich also auf die
materiellen Güter. An die Stelle des Begehrens

nach den materiellen Dingen lehrt
und praktiziert der Sabbat, wie Heschel
in rabbinischer Auslegungstradition
sagt, ein «Begehren nach den Gaben der
Zeit»6. Der Sabbat ist die Einübung
eines guten Lebens, einer Lebenskunst des

Genug-Haben-Könnens.
Der Sabbat steht für eine dritte Zeit

jenseits von Arbeit und Ruhe: Verboten
wird nämlich nicht Arbeit an sich,
sondern gerade jene lebensnotwendige und
aufdie Zwecke der Ökonomie ausgerichtete

Arbeit, zu welcher abhängig Arbeitende

gezwungen sind. Der Sinn des Sabbat

besteht darin, befreit zu werden von
zweckgerichteter, instrumenteller Arbeit
und frei zu werden für Tätigkeiten
jenseits der Zwecke. Worin bestehen diese

Tätigkeiten jenseits der Zwecke? Erich
Fromm hat eine schöne Definition im
Sinne der biblisch-rabbinischen Tradition

formuliert: Der Sabbat ist ein Tag,
an dem der Mensch lebt, «als hätte er
nichts, als verfolgte er kein Ziel ausser
zu sein, d.h. seine wesentlichen Kräfte
auszuüben - beten, studieren, essen, trinken,

singen, lieben. »7 Der Sabbat ist eine
ökonomiefreie Zeit. Der Mensch wird
frei für jene Tätigkeiten des Lebens, die
in sich selbst sinnvoll sind und keinen
Zweck verfolgen.

Kulturgesellschaft der befreiten Zeit
für alle
Die gegenwärtige Entwicklung der
Ökonomie ist davon gekennzeichnet, dass in
einem Akt immer mehr Reichtum und
Güter mit immer weniger Arbeit erzeugt
werden. Arbeitslosigkeit wird zu einem
drängenden gesellschaftlichen und sozialen

Problem, denn sie spaltet die
Gewinner und Verlierer der technologischen

Entwicklung. Mitten in einer
Gesellschaft eines bislang nicht gekannten
Überflusses an Gütern und Waren
entsteht eine neue Klasse von Überflüssigen,

die für die Produktion gesellschaftlichen

Reichtums nicht mehr benötigt
werden. Statt die Menschen frei zu
machen, wird der Markt befreit.

Das Ethos, das der Sabbat-Idee
zugrunde liegt, kann den Sinn der
ökonomischen Entwicklung klären. Die
Sabbat-Idee besagt: Produktivität und
Effizienz der Ökonomie sind in freie Zeit
umzuwandeln, denn nicht die Maximie-
rung der Produktion, sondern nur die

Maximierung der frei verfügbaren
Lebenszeit kann ökonomisch sinnvoll sein.

Der Sabbat ist eine reale Praxis der

Umverteilung des Sozialprodukts, das

zur «Finanzierung» von Zeitwohlstand
als Praxis eines guten Lebens und gerechten

Zusammenlebens herangezogen
wird. Das Sozialprodukt steht also nicht
für eine Akkumulation in den Händen
weniger zur Verfügung und dient nicht
der Maximierung der privaten
Aneignung des Sozialprodukts, sondern
vielmehr der Maximierung der frei
verfügbaren Zeit. Wie der Sabbat das

Sozialprodukt zur Umverteilung auf einen
ökonomiefreien Tag verwendet, so kann
dieses Ethos heute das Sozialprodukt
hocheffizienter Märkte für eine tatsächliche

Freisetzung der abhängig Beschäftigten

einsetzen. Nicht der Markt,
sondern der Mensch soll frei werden, ist die
Alternative des Sabbatethos zur
neoliberalen Verheissung der Marktfreiheit.
Wenn auch von einer anderen Argumentation

und normativen Begründung her,

349



kommt der St. Galler Wirtschaftsethiker
Peter Ulrich zu einer ähnlichen
Reformperspektive, die er im Anschluss an André
Gorz eine «Kulturgesellschaft der partiell

befreiten Zeit für alle»8 nennt.
Der ökonomische Befreiungsaspekt,

der sich im Sabbat äussert, ist gegenwärtigem

Denken gänzlich abhanden
gekommen, denn Effizienz, Wachstum und

Steigerung der Produktivität bestimmen
die Bewusstseinslage. Die Ökonomie des

Sabbat ist ein Widerlager zu einem Vorrang

der Logik der Ökonomie vor den

Ansprüchen des Lebens. Jenseits einer
allein gültigen Logik des Marktes wird
eine andere, eine alternative
Zweckbestimmung von Ökonomie beschrieben.

Auch wenn die Sabbat-Ökonomie
einer fernen Zeit entstammt, so kann ihr
ethischer Grundansatzes doch auch unter

gegenwärtigen Bedingungen eine

Gegenbewegung gegen die grenzenlose
Kolonialisierung der Lebenswelt durch
die Logik der Ökonomie motivieren.

Hannah Arendt hat darüber Klage
geführt, dass die Dramatik des Endes der

Arbeitsgesellschaft gerade darin bestehe,

dass sie, von den Fesseln der Arbeit
befreit, keine Vorstellung mehr habe von
einer «höheren und sinnvolleren Tätigkeit,

um derentwillen die Befreiung sich
lohnen würde.»9 Genau dies ist der Ort,
an dem die Sabbat-Idee ihre die
kapitalorientierte Arbeitsgesellschaft überwindende

Kraft entfalten kann. Die Sabbat-
Idee kann die alles beherrschende Logik
der Ökonomie ausser Kraft setzen und
den Exodus aus einer Gesellschaft
einleiten, die Arbeit, Erwerb und
Gewinnorientierung in das Zentrum gerückt hat.
Der Exodus führt in eine Gesellschaft der
befreiten Zeit für alle. Zeit, die zuvor für
die Produktion aufgewendet werden

müsste, kann wieder fürs eigene Leben

angeeignet werden. Ein Freiraum für
selbstbestimmte und keinem Zweck
unterworfene Tätigkeiten kann sich eröffnen

- eine Sabbat-Zeit. Die Sabbat-Idee
kann deshalb eine Vision inspirieren, die
den technologischen Fortschritt in den

Dienst des guten Lebens und gerechten
Zusammenlebens der Menschen stellt.

In seinem berühmten Essay Ökonomische

Möglichkeiten unserer Enkel hat
der bedeutende britische Ökonom John
Maynard Keynes schon 1930 die Hoffnung

ausgedrückt, dass eine Zeit kommen

werde, in der die drängenden
wirtschaftlichen Probleme gelöst seien und
dadurch Wirtschaften zur Nebensache
eines guten Lebens werde. «Zum ersten
Mal seit seiner Erschaffung wird der
Mensch damit vor seine wirkliche, seine

beständige Aufgabe gestellt sein - wie
seine Freiheit von drückenden
wirtschaftlichen Sorgen zu verwenden, wie
seine Freizeit auszufüllen ist, die Wissenschaft

und Zinseszins für ihn gewonnen
haben, damit er weise, angenehm und gut
leben kann.»10 Unsere Generation ist
gemeint. •

1 RalfDahrendorf, «Wenn der Arbeitsgesellschaft
die Arbeit ausgeht», in: J. Matthes, Krise der

Arbeitsgesellschaft? Verhandlungen des 21. Deutschen

Soziologentages in Bamberg 1982, Frankfurt

a. M. / New York 1983, S. 31.
2 Dahrendorf, a.a.O., S. 37.
3 E. Brunner, Das Gebot und die Ordnungen,
Zürich 1931, S. 387f., neuerdings rezipiert von
P. Ulrich, Integrative Wirtschaftsethik. Grundlagen

einer lebensdienlichen Ökonomie, 2. Aufl.
Bern/Stuttgart 1998.
4 G. Wünsch, Evangelische Wirtschaftsethik,
Tübingen 1927, S. 427, auch 363f.
5 A. Heschel, Der Sabbat. Seine Bedeutung für
den heutigen Menschen, Neukirchen-Vluyn
1990, S. 12.
6 Heschel, a.a.O., S. 71.
7 E. Fromm, Haben oder Sein. Die seelischen

Grundlagen einer neuen Gesellschaft, Stuttgart
1976, S. 57.
8 P. Ulrich, Integrative Wirtschaftsethik, S. 227,
332.
' H. Arendt, Vita activa oder vom tätigen Leben,
München 1971, S. 11.
10 J.M. Keynes, Wirtschaftliche Möglichkeiten
für unsere Enkelkinder (1930), in: N. Reuter,
Wachstumseuphorie und Verteilungsrealität.
Wirtschaftspolitische Leitbilder zwischen Gestern

und Morgen, Marburg 1988, S. 122.

35°


	Der Sabbat - Erinnerung an eine humane Alternative

