Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 95 (2001)

Heft: 12

Artikel: Der Sabbat - Erinnerung an eine humane Alternative
Autor: Segbers, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144323

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Franz Segbers

Der Sabbat -
Erinnerung an
eine humane
Alternative

Dass die Wirtschaft fiir den Menschen da ist und nicht um-
gekebrt, mag als Binsenwahrbeit erscheinen, fitr den Neo-
liberalismus ist sie nur noch eine Erinnerung aus vormoder-
ner Zeit. Das Relikt enthdlt jedoch ein durch und durch
modernes Mass an Lebensweisheit, ein Kriterium auch der
Lebensdienlichkeit. Das zeigt vor allem die biblische Tora,
die den Menschen im Mittelpunkt allen Wirtschaftens sieht.
Franz Segbers erinnert an diese Tradition, die mit der Sab-
batrube einen 6konomiefreien Tag des unverzweckten
Lebens kennt. An denselben Rbythmus kniipft das Sabbat-
jahr an, das einen nachhaltigen Umgang mit dem Acker-
boden erméoglicht und alle sieben Jahre die Menschen aus
Verschuldung befreit. Hinzu kommt das Jobeljabr, das alle
sieben mal sieben Jahre Grund und Boden neu verteilt. -
Der Text gibt ein vom Autor gekiirztes Referat wieder, das
er am 5. Februar 2001 vor dem Evangelisch-reformierten
Forum St. Gallen im Rabmen des Zyklus « Gnadenlose
Arbeitswelt?» gebalten hat. Franz Segbers ist Dogent an der
Sozialakademie Friedewald und Verfasser des 1999 im
Exodus-Verlag erschienenen Buchs «Die Herausforderung
der Tora - Biblische Impulse fiir eine theologische
Wirtschaftsethik», das im Marzheft 2000 unserer Zeit-
schrift besprochen wurde. Red.

Vorwirts - es geht zuriick zur
Dienstbotenarbeit

Der Sozialphilosoph Ralf Dahrendorf
hat bereits vor zwanzig Jahren die These
aufgestellt, dass der auf Erwerbsarbeit
basierende Gesellschaftstyp in die Krise
geraten sei: «Der Arbeitsgesellschaft geht
nicht nur die Arbeit aus, sondern ihr muss
die Arbeit ausgehen.»! Arbeitslosigkeit
versteht Dahrendorf als Ergebnis der in-
neren Logik des optimierenden Ratio-
nalitdtskalkiils 6konomisierter Arbeit —
nicht als Defizit des Systems, sondern als
unvermeidliche Begleiterscheinung der
okonomischen Modernisierung. Dah-
rendorf hatte allerdings eine Warnung
hinzugefiigt, die in der politischen De-
batte regelmissig unterschlagen wird:
«Es ist daher nétig, im Sinne zu behal-
ten, dass der Arbeitsgesellschaft zwar die
Arbeit ausgeht, ihre Herren aber alles
tun, um die Arbeit wieder zuruckzuho-
len und den Weg zu einer Gesellschaft
der Titigkeit zu verbauen.»? Der histo-
rische Prozess der Wegrationalisierung
von Arbeitspldtzen wird auch in den
nachsten Jahren weltweit schnell voran-
schreiten. Ulrich Beck hatte bereits vor
Jahren einen Kapitalismus ohne Arbeit
in Aussicht gestellt. Dieser Kapitalismus
erzeugt Reichtum, Wohlstand und Ar-
beitslosigkeit in einem Akt.

Der Bericht der bayerisch-sichsischen
Zukunftskommission (1997) emptiehlt,
dass die Arbeitslosen sich wieder daran
gewohnen sollten, als Dienstboten oder
Schuhputzer ihr Auskommen zu finden;
die Reichen dagegen daran, sich wieder
bedienen zu lassen. Zu welcher Arbeit?
Zur Dbillig entlohnten Wohnungs-
reinigung, als Putz- und Wachkrifte, als
Handarbeitshilfen, zu Lifestyle-Dien-
sten, fur Schnellgericht-Hauslieferung
oder als Gepécktrager. Eine Wiederge-
burt der lingst iberholt geglaubten
Dienstbotengesellschaft des 19. Jahrhun-
derts kiindigt sich an. Dieser Vorschlag
halbiert die Freiheitschancen der techno-
logischen Entwicklung: Frei werden al-
lein die Gewinner der Rationalisierung,

342



wihrend die Verlierer der Rationalisie-
rung ihnen als Dienstboten zu Diensten
stehen sollen.

Zwar wird uns das amerikanische
Job-Wunder immer als besonderes Bei-
spiel vorgestellt, wie sich dank Dere-
gulierung und E-commerce neue Arbeits-
platze schaffen liessen. Untersuchungen
zeigen jedoch, dass gerade nur 3 Prozent
der Erwerbstitigen in den neuen
Informationstechnologien arbeiteten,
wihrend 55 Prozent der US-amerika-
nischen Bevolkerung etwa als Verkiu-
fer, Kellner, Gartner, Koche und Wach-
ménner von den Gewinnern beschiftigt
wiirden, geradezu wie in victorianischen
Zeiten, und das zu Niedriglhnen. Das
Fazitaus den Beschiftigungserfolgen der
USA, Grossbritanniens oder der Nieder-
lande: Der Beschdftigungsgewinn resul-
tiert allein aus der Wiedergeburt der
Dienstbotenklasse.

Erinnerung an vorkapitalistische
Werte

Diese Trends zeigen, dass es notig ist, zu
anderen Formen des Wirtschaftens zu
kommen, zu Formen, die dem Leben des
Menschen und der Gibrigen Lebewesen,
mit denen er das Leben auf der Erde teilt,
dienen. Solche Wirtschaftsprinzipien
sind keineswegs neu. Sie sind lediglich
aus dem Blick geraten. Seit den mehr als
2000 Jahren von Aristoteles und der bi-
blischen Tora bis zum Beginn der Neu-
zeit hatte Wirtschaften immer eine /-
strumentelle Rolle fiir ein gutes Leben
und ein gerechtes Zusammenleben der
Menschen. Sie blieb eingebettet in die Ge-
sellschaft und bezog von ihr auch eine
normative Orientierung. Deshalb auch
ist es berechtigt von einer politischen
Okonomie der Bibel zu sprechen, denn
der Okonomie wurde eine ethisch gehalt-
volle Orientierung vorgegeben. Erst seit
der neoklassischen Revolution in der
zweiten Halfte des 19, Jahrhunderts und
in der neoliberalen Wirtschaftstheorie
und Wirtschaftspraxis, die das vorherr-
schende globale Konzept bestimmten,

sind diese Gesichtspunkte beseitigt wor-
den.

Der Basissatz theologischer Wirt-
schaftsethik, dass Wirtschaft dem Men-
schen dienlich zu sein habe, tradiert ein
Wertbewusstsein, das in vorkapita-
listische Zeiten zurtickreicht. Der Satz
dringt darauf, dass nicht die Schaffung
von Marktwerten der entscheidende
Massstab der Wirtschaft sein darf, son-
dern vielmehr ihre Lebensdienlichkeit.
Der Schweizer Theologe Enil Brunner
hat auf dem Hintergrund der Erfahrun-
gen mitder grossen Weltwirtschaftskrise
nach 1929 den ethischen Anspruch al-
len Wirtschaftens formuliert: « Die Dien-
lichkeit, die Lebensdienlichkeit, ist der
primare gottgewollte Zweck der Wirt-
schaft. Damit ist gesagt, dass die Wirt-
schaft Mittel ist und nicht Zweck.»?
Okonomie hat also einen Zweck zu er-
filllen und ist nicht Selbstzweck.

Nach Georg Wiinsch, der 1927 die
erste Evangelische Wirtschaftsethik ver-
offentlichte, ist es Aufgabe der Wirt-
schaftsethik, «der Wirtschaft als Mittel
ein ethisches Ziel zu setzen».* Wirtschaft
ist ein Mittel fiir ein Ziel, das ausserhalb
der Wirtschaft steht. Zu messen ist sie
daran, ob und wie sie dieses ausserhalb
des Okonomischen liegende Ziel erreicht.
Was ist dieses Ziel? Nichts anderes als
dem Leben dienlich und niitzlich zu sein.
Die Aussage klingt banal und selbstver-
standlich, ist es jedoch angesichts oko-
nomischer Realititen keineswegs. Die
herrschende Okonomie erweist sich
kaum als lebensdienlich; offensichtlicher
ist, dass ihr die ethische Dimension
abhanden gekommen ist. Deshalb ist zu
fragen: Wie kann Okonomie heute dem
Leben wieder dienlich werden?

Die biblische Tradition enthalt ein
aktuelles Wertbewusstsein, das zwar ei-
ner anderen Zeit und auch antiken Pro-
duktionsverhaltnissen entstammt, den-
noch nicht einfach als ein tiberwunde-
ner Vorlaufer der Moderne abgetan wer-
den kann, Meine These lautet: Die bibli-
schen Traditionen enthalten eine bislang

343




kaum beachtete Ressource, die einen
Impuls zum Exodus aus der kapitalisti-
schen Marktgesellschaft geben und Wi-
- derstandskrifte gegen die eine kapitalis-
tische Modernisierung mobilisieren
kann. Eine Gesellschaft jenseits des Ka-
pitalismus sich vorzustellen kann aus vor-
kapitalistischen Traditionen Inspiratio-
nen schopfen. Ziel ist nicht eine ohnehin
unmogliche Rickkehr in die Vergangen-
heit. Es geht vielmehr darum, aus den
Erfahrungen und Lebensweisen wvor
Herrschaft der Logik des Marktes tiber
das gesellschaftliche Leben zu lernen, um
eine andere Moderne im Gegensatz zur
kapitalistischen zu entwerfen. Mit der
Bibel haben die Kirchen einen Schatz der
Erinnerung.

Die biblische Tradition enthilt
wirtschaftsethische Wertiiberzeugungen,
die sich auf die urspriingliche Bestim-
mung der Okonomie zuriick besinnen:
die Sorge fiir das ganze Haus, fir die
Lebens- und Produktionsgemeinschaft.
Diese umfassende Sicht von Okonomie
bekommt das Ganze der Lebenswelt in
den Blick, erweitert deshalb den Verant-
wortungshorizont von Okonomie und
wehrt vom Ansatz her eine Trennung von
Okonomie und Lebenswelt ab. Eine the-
ologische Ethik, die biblisch argumen-
tiert, erweist sich insofern als Tradentin
eines prakapitalistischen Wertefunda-
ments, das nicht einfach einer Moder-
nisierung geopfert werden kann, sondern
vielmehr Einsichten und Wertkategorien
aufbewahrt, die ein alternatives Konzept
von Okonomie fundieren kénnen. Die Bi-
bel enthalt konomisch und sozial hochst
beachtenswerte Weisungen zu einer Oko-
nomie, in der genug fiir jeden und jede
da ist.

Okonomie des Sabbat ...

Das Herz der biblischen Okonomie ist
der Sabbat. Man kann die Okonomie der
Bibel deshalb auch eine Sabbat-Okono-
mie nennen. Das hebriische Wort sabbat
heisst ruhen, unterbrechen. Im Zentrum

der biblischen Sabbat-Okonomie steht

also ein Paradox: ein nicht-6konomi-
scher Begriff, der das Unterbrechen des
Wirtschaftens zum Inhalt hat und defi-
niert, was unter Okonomie zu verstehen
sei, Das aber bedeutet: Was 6konomisch
verniinftig ist, kann die Okonomie nicht
selber sagen.

Der Exodus ist das Grundgeschehen
der Bibel. Bereits hier wird die Frage nach
dem Wirtschaften gestellt. Kaum der
Sklaverei in Agypten entkommen, stellt
sich dem Volk die Frage, wie man aus-
serhalb des pharaonischen Systems leben
kann, Kann man das iberhaupt? Die
Manna-Erzihlung geht auf diese Frage
ein. Sie ist auf dem Hintergrund der Er-
fahrungen in Agypten zu lesen. Die Ge-
schichte vom Manna ist nicht einfach die
Erzahlung von einer wundersamen Spei-
sung, die man vielleicht mit dem Hin-
weis auf ein Sekret der Tamarisken-
baume erklaren kann. Sie ist ein Gleich-
nis, das Gottes Alternative zur dgypti-
schen Wirtschaft deutlich macht, die auf
Sklavenarbeit und Unterdriickung mit-
ten im Reichtum und Wohlstand einer
Hochkultur beruhte.

Der Reichtum des Landes kommt
allerdings nicht allen zugute. Er wird er-
arbeitet von Sklaven, das heisst in Un-
freiheit und unter Zwang. Dabei diirfen
wir nicht allein an die Erfahrungen mit
Sklaverei und Bedruckung denken. Fir
die Bibel ist Agypten eine Hochkultur,
ein Land, «in dem Milch und Honig
fliessen» (Num 16,13). Eine Alternative
zu Agypten kannte man nicht. Die ent-
kommenen Hebrier konnen sich kein
anderes Wirtschaftssystem vorstellen —
wie auch wir heute. Die Manna-Erzih-
lung nennt den grundlegenden 6kono-
mischen Sachverhalt: Wie bekommen
wir die Lebensmittel und die Giter zum
Leben? Die gerade freigekommenen
Sklaven erinnern sich der «Fleischtipfe
Agyptens» (Ex 16,3) und an die «Fische,
die sie in Agypten umsonst bekamen, an
die Gurken und an die Melonen» (Num
11,5). Das Urteil lautet: «In Agypten ging
es uns gut» (Num 11,18).

344



Und doch driangt Gott mit dem Aus-
zug aus Agypten zu einer Alternative zu
den dgyptischen Verhiltnissen. Beim
Exodus aus den agyptischen Verhiltnis-
sen machen die Hebriéer, die freigekom-
menen Sklaven, eine Entdeckung: den
Sabbat. Jede Familie wird erstens ange-
wiesen, nur soviel zu sammeln, wie zum
Essen gebraucht wird. Dieses Recht auf
Nahrung wird ohne Einschrinkungen
zugestanden. Gott sorgt dafiir, dass es
Nahrung gibt und diese Nahrung fiir alle
reicht. Die Maxime lautet: Jedem nach
seinen Bedurfnissen. Die Hebrier ent-
decken, dass esam sechsten Tag die dop-
pelte Menge gibt. Denn Moses fordert
auf, am Freitag, dem Tag vor dem Sab-
bat, die doppelte Menge einzusammeln,
und gibt zugleich die Zusicherung, dass
es auch fiir den Sabbat ausreicht. Sechs
Tage fur die Beschaffung der Nahrungs-
mittel reichen also, um sieben Tage le-
ben zu konnen,

Spater wird das Sabbatgebot in die
Tora aufgenommen und mit einer Mah-
nung begriindet: «Erinnere dich, dass du
Sklave warst in Agypten.» Die Erinne-
rung soll davor bewahren, wieder in
agyptische Verhiltnisse zuriickzufallen.
Das Sabbatgebot enthilt eine doppelte
Weisung: die Weisung zu arbeiten und
die Weisung am siebten Tag zu ruben
(Ex 20, 9f.; Dtn 5,13f.). Der Sabbat ist
keine 6konomisch verniinftige Einrich-
tung. Er unterbricht die Logik der Oko-
nomie. Amos klagt die Handler an, die
drdngend fragen: « Wann endlich ist der
Sabbat voriiber? Wir wollen unsere
Kornspeicher 6ffnen» (Am 8,5). Geld zu
vermehren, Handel moglichst lange zu
treiben, konomische Aktivitdten nicht
unniitz zu unterbrechen, das ist 6kono-
misch verniinftig. Der Sabbattag bricht
die Dominanz der Okonomie vor der
Lebenswelt. Nicht die Okonomie soll das
Leben bestimmen.

Der Sabbat steht fiir eine dritte Zeit
jenseits von Arbeit und Ruhe: Verboten
wird ndmlich nicht Arbeit an sich, son-
dern jene lebensnotwendige und auf die

Zwecke der Okonomie ausgerichtete
Arbeit, zu welcher abhangig Arbeitende
gezwungen sind. Der Sinn des Sabbat
besteht darin, befreit zu werden von der
zweckgerichteten, instrumentellen Zeit
und frei zu werden fiir Tatigkeiten jen-
seits der Zwecke.

Der Sabbat ist die Antwort auf die
Frage, welchen Stellenwert Arbeit im
Leben des Einzelnen und der Gesellschaft
einnehmen darf. Die Antwort lautet:
Sechs Tage arbeiten reicht, um sieben
Tage zu leben. Der Sabbat relativiert die
Arbeit der Werktage. Die rabbinische
Tradition sagt dazu: «Der Sabbatist nicht
um der Wochentage willen da; die Wo-
chentage sind um des Sabbat willen da.»’
Der Sabbat verdringt die Okonomie von
einem dominierenden Ort in der Gesell-
schaft und ordnet sie der Lebenswelt
unter, Qkonomie ist eingebettet, sie ist
ein Mittel, das einen Zweck erfiillt. Der
wochentlich wiederkehrende Sabbat ist
die Realutopie eines zweckfreien Lebens
mitten in einem Leben, das von Zwecken
beherrscht ist. Nicht optimale Effektivi-
tit soll erreicht werden, sondern es gilt
das Gegenteil: mogliche Produktions-
oder Arbeitszeit nicht realisieren, loslas-
sen, Mensch und Natur zur Ruhe kom-
men lassen. Nicht die maximale Produk-
tivitit, sondern das Optimum fiir das
Leben steht im Mittelpunkt des 6kono-
mischen Denkens der biblischen Tradi-
tion. Die erste 6konomische Lektion der
Bibel lautet: nicht alles herausholen, ru-
hen lassen; moglichen Gewinn und
Reichtum nicht realisieren.

... sowie des Sabbat- und des
Jobeljahres

Dem Vorbild der Sabbatruhe an jedem
siecbenten Tag ist ein weiterer Rhythmus
nachgebildet: das Sabbatjabr. «Im sieb-
ten Jahr sollst du das Land brachliegen
lassen und nicht bestellen» (Ex 23, 10£.).
Das Sabbatjahr ist eine Antwort auf die
Frage, wie man 6kologisch und 6kono-
misch verniinftig den Boden bestellt. Die
Ackerbrache gibt dem Land neue Kraft,

345



aber auch denen, die es Jahr fir Jahr zu
bestellen haben. Die Sabbatmaxime
«Nicht das Letzte herausholen!» wird
auf die Agrarproduktion angewandt. Die
zweite okonomische Lektion, die das
Sabbatjahr lehrt, lautet: Holt nicht alles
aus dem Boden heraus! Schiitzt die Er-
tragskraft der Schopfung!

Die Ackerbrache des Sabbatjahres
wird spater umgeformt in einen Schul-
denerlass, der alle sieben Jahre Verschul-
dung riickgingig macht (Dtn 15). Der
Schuldner wird aus der 6konomischen,
sozialen und politischen Abhangigkeit
von den Glaubigern befreit. Das ist eine
Barriere gegen die Entwicklungstendenz
in der Gesellschaft, Macht und Reich-
tum in den Handen einiger weniger zu
konzentrieren. In der Agrargesellschaft
Israels begann der Teufelskreis der Ver-
armung damit, dass Familien sich ver-
schuldeten. Die Ernte war schlecht, man
musste also fiir Saatgetreide Schulden
aufnehmen. Wer diese nicht bezahlen
konnte, wurde verpfindet — zuerst das
Land, dann die Kinder und schliess-lich
der Hausvater selber. Im Buch der Sprii-
che heisst es: «Der Reiche hat die Armen
in seiner Gewalt, der Schuldner ist sei-
nes Glaubigers Knecht» (22,7).

Die dritte Lektion des Sabbat- und
Erlassjahres lautet: Befreit euch von den
Zwingen des Geldes! Lasstnicht zu, dass
das Geld die Zukunft des Menschen ver-
baut! Die Gesetze des Geldes diirfen nicht
tiber den Menschen bestimmen.

Noch ein weiterer Rhythmus zur Un-
terbrechung der 6konomischen Logik
war der Sabbatruhe nachgebildet: das
Jobeljahr. Es bestimmte, das alle sieben
Sabbatjahre, also alle fiinfzig Jahre ein
jeder zu seinem Grund und Boden zu-
ruckkehren konnte. Akkumulation an
Grund und Boden wird zyklisch wieder
korrigiert (Lev 25). Die Spaltung der
Gesellschaft wird wieder riickgingig
gemacht und Gerechtigkeit wieder her-
gestellt.

Die Lektion des Jobeljahres lautet:
Wer verarmt ist, bleibt es nicht immer.

Wer sich bereichert hat, muss zuriicker-
statten. Akkumulation von Reichtum,
Machtund Besitz wird regelmassig riick-
gingig gemacht. Nach Reichtum zu stre-
ben und das ganze Leben auf Geld und
Bereicherung auszurichten lohnt sich
deshalb nicht. Wie wichtig das Jobeljahr
war, zeigt das von der Tora festgesetzte
Datum: Esist nicht zufallig gewahlt, son-
dern der zehnte Tag des siebten Monats,
d.h. der Tag von Yom Kippur, dem Ver-
sohnungsfest (Lev 25,9). So wird die
Versohnung zur Losung der sozialen
Freibeit.

Die Lektion des Jobeljahres wird zur
sozialethischen Maxime: Korrigiert
regelmassig die Ungleichheiten zwischen
Arm und Reich! Tragt Verantwortung
dafiir, das Gerechtigkeit wieder herge-
stellt wird, begrenzt die Bereicherung in
der Gesellschaft!

Sabbat, Sabbatjahr und Jobeljahr zei-
gen, dass es nicht nur um einen zeitlichen
Rhythmus geht. Der Siebener-Rhbythmus
istein durchdachtes wirtschaftsethisches
Befreiungsprogramm, das sich auf die
okonomischen Sektoren Arbeit, Boden
und Geld bzw. Kapital bezieht. Der Sab-
bat befreit den arbeitenden Menschen
von den Zwangen der Arbeit und der
Abhingigkeit vom Herrn; die Acker-
brache im Sabbatjahr befreit den Boden
von ununterbrochener Ausnutzung; der
Schuldenerlassim Sabbatjahr befreit die
Wirtschaft von den Zwingen des Gel-
des; die Riuckgabe des Bodens im
Jobeljabr befreit von der Abhingigkeit
von Grund und Boden. Die Befreiung der
Sklavenim Sabbat- und im Jobeljahr gibt
den Menschen und auch das Land sich
selber wieder zuriick. Der Siebener-
Rhythmus der Sabbatékonomie ist ein
ethisch anspruchsvolles Befreiungskon-
zept, das den abhingig Arbeitenden, den
Sklaven, den Schuldner und den Boden
aus der Dominanz der Logik der Oko-
nomie befreit. Die Sabbat-Okonomie ist
ein okonomisches Befreiungksonzept,
das nicht der Logik der Okonomie folgt,
sondern den Menschen frei macht.

346



Okonomie des Genug

Jede Gesellschaft muss sich die Frage
stellen, wie sie mit dem erwirtschafteten
Sozialprodukt umgeht. Wie soll es ver-
teilt werden? Wofiir soll es aufgewendet
werden? Fiir Paldste, fir Kriege? Dasalte
Israel hateine klare Entscheidung getrof-
fen: Der erwirtschaftete Gewinn dient
nicht in erster Linie der Akkumulation
von Reichtum, sondern soll gesamt-
gesellschaftlich in eine «6konomiefreie»
Zeitumgewandelt werden: in Sabbat und
Sabbatjahr. Indem die Bibel den gesamt-
wirtschaftlichen Uberschuss in Zeit fiir
alleumwandelt, beantwortet sie die Fra-
ge nach dem Sinn der Okonomie. Er be-
stehtin der Versorgung mit den notwen-

digen Lebensmitteln im weiteren Sinn. Zu
den Lebensmitteln gehren ndmlich nicht
allein die materiellen Giiter; auch Zeit
fiir kulturelle, zweckfreie Tatigkeiten zu
haben gehort zu den Lebensmitteln.
Wihrend die Okonomie der Moder-
ne von der Grundannahme der Knapp-
heit der Giter und der unbegrenzten
Bediirfnisse des Menschen ausgeht,
nimmt die Okonomie der Bibel einen
diametral entgegengesetzten Ausgangs-
punkt ein. Die Giiter sind nicht knapp,

denn Gott hat wie ein guter Okonom fiir
diereichliche Ausstattung der Schopfung
mit Giitern gesorgt. «Die Menschen la-
ben sich am Reichtum deines Hauses, du
trankst sie mit dem Strom deiner Won-
nen» (Ps 36,9; dhnlich auch Ps 34,11;
65,106£.; 104,141.; 146,7; 147,14, 145,
15f.). Die Solidar-Okonomie der Tora
ist von einer Haltung des Vertrauens auf
die Giite des Schopfers und die Fiille der
Schopfung getragen; in der Kapital-
erwerbsokonomie dagegen reagiert die
okonomische Tugend auf eine Knapp-
heit und ist deshalb strukturell die Hab-
gier.

«Denn der Herr wird dich reich seg-
nen in dem Land, das der Herr, dein Gott,

dir als Erbbesitz gibt» (Dtn 15,4). Da die
Schopfung uberreich gesegnet ist, kon-
nen Menschen solidarisch miteinander
umgehen. In einer Okonomie der Knapp-
heit konkurrieren Menschen um die
knappen Giiter miteinander. Die Tora be-
schrinkt das Erwerbssireben und die
Habgier des Menschen auf zweifache
Weise: Sie verurteilt die Habgier mora-
lisch als Untugend und setzt ihr mit dem
Sabbatgebot eine verbindliche Grenze.
Habgier und Erwerbsstreben sollen sich

347

Samstag in Oerlikon
(Bild: Eveline Baer-
Anker).



also nicht frei ausleben konnen. In der
kapitalistischen und am Markt orientier-
ten Wachstumsokonomie dagegen sind
diese inneren und dusseren Grenzen nicht
nur génzlich gefallen, sondern seit Adam
Smith ist der von einem grenzenlosen
Erwerbsstreben getriebene Mensch zum
gesellschaftlichen Leitbild geworden.
Die biblische Tradition musste sich
mit frihen Formen einer Marktwirt-
schaft und ihren Funktionsprinzipien
auseinandersetzen. In dieser okonomi-
schen Hinsicht ist sie durchaus «mo-
dern». Doch in threm Umgang mit dem
Markt hat sie sich von einer Logik der
Humanitat leiten lassen, die dazu gefiihrt
hat, die Marktmechanismen so zu regu-
lieren, dass sie dem Leben dienen.
Lebensdienlichkeit ist der entscheiden-
de orientierende Massstab fiir 6konomi-
sche Regulierung. Diese Lebensdien-
lichkeit wird in der Bibel prazisiert. Wie
es dem Armen ergeht, was ihm nutzt
oder schadet, entscheidet iiber die
Lebensdienlichkeit.

Gott oder Mammon

Christliches Reden iiber Okonomie, das
seine biblischen Traditionen ernst
nimmt, geht allerdings noch einen Schritt
weiter, wie die Auslegung des Ersten Ge-
botes bei Luther zeigt. Martin Luther hat
die Okonomie zum Gegenstand der Rede
von Gott gemacht. Das Erste Gebot lau-
tet: «Du sollst keine anderen Gotter ne-
ben mir haben.» Luther erldutert dieses
Gebot: «Dasnun, sage ich, woran du dein
Herz hangst und worauf du dich verlis-
sest, das ist eigentlich dein Gott.» Sofort
aber fiigt er bei: «Wer das Herz an Geld
und Gut hingt, dient dem Mammon,
nicht Gott.» Luther nennt den Mammon
den «allergewohnlichsten Gott auf Er-
den».

Luther treibt Theologie angesichts des
Kapitalismus. Mammon ist nicht das
Geld als ein Tauschmittel oder als Rech-
nungseinheit, sondern als Geldmacht.
Wenn es zu einer alles bestimmenden
Wirklichkeit wird, eignet es sich eine

Funktion an, die der rechte Glaube al-
lein Gott zuschreibt. Die Unterscheidung
spricht eine Machtfrage an: der lebens-
fordernde und befreiende Gott oder die
Geldmacht namens Mammon, Sicherlich
ist Luther mit seiner Kritik an Wucher
und Zins ein Kind seiner Zeit, doch mit
der Gegeniuiberstellung von Gott und
Mammon argumentiert Luther gut bib-
lisch und jesuanisch. Fragen der Wirt-
schaft sind nicht allein Fragen der Ethik,
sondern werden in die Gottesbeziehung
geholt. Dabei geht es in keiner Weise da-
rum, die Wirtschaft zu dimonisieren. Der
wirtschaftsethische Sinn der Entgegen-
setzung von Mammon und Gott meint
vielmehr, dass der Mensch mit seinen
Bediirfnissen absoluten Vorrang vor der
Okonomie hat.

Die Frage nach dem Gott des Lebens
oder dem allergewohnlichsten Abgott
auf Erden, dem Mammon, meint in der
Sache die Frage, inwiefern die Okono-
mie dem Menschen dient und fir den
Menschen niitzlich und gut ist. Eine
Wirtschaftsweise, welche diesen Anfor-
derungen nichtentspricht, ist ein Beispiel
fur den Gegensatz Gott oder Mammon.
An den Gott des Lebens zu glauben be-
deutet, Verantwortung dafir wahrzu-
nehmen, dass die Wirtschaft dem Leben
der Menschen dient und eben nicht dem
Mammon. Nicht die moglichst profitable
Kapitalverwertung darf deshalb zu einem
Steuerungsprinzip der Okonomie wer-
den, sondern die Lebensdienlichkeit.

Der Sabbat steht fiir eine Lebens-
kunst, die ein Wissen davon hat, dass es
ein Genug gibt. Die sechs Tage Arbeit
reichen fiir sieben Tage, nach sechs Jah-
ren Arbeit ist zum Leben fiir das folgen-
de Sabbatjahr noch genug da. Genug ist
eine kulturelle und ethische Kategorie,
die entsprechend den 6konomischen und
technologischen Moglichkeiten gefullt
werden muss. Der Bedarf an materiellen
Dingen soll nicht isoliert befriedigt wer-
den, sondern ist Teil eines Lebens-
zusammenhangs, in dem die materiellen
und immateriellen Giiter miteinander

348



verwoben sind. Deshalb gibt es auch
keinen isolierten 6konomischen Begriff
von Knappheit. Das Wissen von einem
Genug begrenzt die Habgier und den
Wachstumszwang. Der ethische Gehalt
der Sabbat-Idee zeigt, dass die Katego-
rie des Genug keine 6konomische, son-
dern eine kulturelle Kategorie ist. Sie
weiss, dass das, was genug ist, auch ge-
nigt und durch ein Mehr nicht besser
werden kann.

Die Lebensinteressen der modernen
Gesellschaften beziehen sich auf ein
schier unbegrenztes Giiterwachstum, um
ein gutes Leben fithren zu konnen, As-
pekte des gerechten Zusammenlebens
treten ganzlich zuriick. Das individuelle
Begehren richtet sich also auf die mate-
riellen Giiter. An die Stelle des Begeh-
rens nach den materiellen Dingen lehrt
und praktiziert der Sabbat, wie Heschel
in rabbinischer Auslegungstradition
sagt, ein «Begebren nach den Gaben der
Zeit»¢. Der Sabbat ist die Einiibung ei-
nes guten Lebens, einer Lebenskunst des
Genug-Haben-Ko6nnens.

Der Sabbat steht fiir eine dritte Zeit
fenseits von Arbeit und Rube: Verboten
wird namlich nicht Arbeit an sich, son-
dern gerade jene lebensnotwendige und
auf die Zwecke der Okonomie ausgerich-
tete Arbeit, zu welcher abhingig Arbei-
tende gezwungen sind. Der Sinn des Sab-
bat besteht darin, befreit zu werden von
zweckgerichteter, instrumenteller Arbeit
und frei zu werden fiir Titigkeiten jen-
seits der Zwecke. Worin bestehen diese
Tatigkeiten jenseits der Zwecke? Erich
Fromm hat eine schone Definition im
Sinne der biblisch-rabbinischen Tradi-
tion formuliert: Der Sabbat ist ein Tag,
an dem der Mensch lebt, «als hdtte er
nichts, als verfolgte er kein Ziel ausser
zu sein, d.h. seine wesentlichen Krifte
auszuiiben—beten, studieren, essen, trin-
ken, singen, lieben.»” Der Sabbat ist eine
okonomiefreie Zeit. Der Mensch wird
frei fur jene Tatigkeiten des Lebens, die
in sich selbst sinnvoll sind und keinen
Zweck verfolgen.

Kulturgesellschaft der befreiten Zeit
fiir alle

Die gegenwirtige Entwicklung der Oko-
nomie ist davon gekennzeichnet, dass in
einem Akt immer mehr Reichtum und
Giiter mitimmer weniger Arbeit erzeugt
werden. Arbeitslosigkeit wird zu einem
dringenden gesellschaftlichen und sozi-
alen Problem, denn sie spaltet die Ge-
winner und Verlierer der technologi-
schen Entwicklung. Mitten in einer Ge-
sellschaft eines bislang nicht gekannten
Uberflusses an Giitern und Waren ent-
steht eine neue Klasse von Uberfliissi-
gen, die fur die Produktion gesellschaft-
lichen Reichtums nicht mehr benotigt
werden. Statt die Menschen frei zu ma-
chen, wird der Markt befreit.

Das Ethos, das der Sabbat-Idee
zugrunde liegt, kann den Sinn der 6ko-
nomischen Entwicklung kliren. Die Sab-
bat-Idee besagt: Produktivitit und Effi-
zienz der Okonomie sind in freie Zeit
umzuwandeln, denn nicht die Maximie-
rung der Produktion, sondern nur die
Maximierung der frei verfiigharen Le-
benszeit kann 6konomisch sinnvoll sein.

Der Sabbat ist eine reale Praxis der
Umverteilung des Sozialprodukts, das
zur «Finanzierung» von Zeitwohlstand
als Praxis eines guten Lebens und gerech-
ten Zusammenlebens herangezogen
wird. Das Sozialprodukt steht also nicht
fur eine Akkumulation in den Hianden
weniger zur Verfigung und dient nicht
der Maximierung der privaten An-
eignung des Sozialprodukts, sondern
vielmehr der Maximierung der frei ver-
fugbaren Zeit. Wie der Sabbat das Sozi-
alprodukt zur Umverteilung auf einen
okonomiefreien Tag verwendet, so kann
dieses Ethos heute das Sozialprodukt
hocheffizienter Markte fiir eine tatsich-
liche Freisetzung der abhingig Beschif-
tigten einsetzen. Nicht der Markt, son-
dern der Mensch soll frei werden, ist die
Alternative des Sabbatethos zur neo-
liberalen Verheissung der Marktfreiheit.
Wenn auch von einer anderen Argumen-
tation und normativen Begriindung her,

349



kommt der St. Galler Wirtschaftsethiker
Peter Ulrich zu einer ahnlichen Reform-
perspektive, die er im Anschluss an André
Gorz eine «Kulturgesellschaft der parti-
ell befreiten Zeit fiir alle»® nennt.

Der 6konomische Befreiungsaspekt,
der sichim Sabbat dussert, ist gegenwir-
tigem Denken ginzlich abhanden ge-
kommen, denn Effizienz, Wachstum und
Steigerung der Produktivitit bestimmen
die Bewusstseinslage. Die Okonomie des
Sabbat ist ein Widerlager zu einem Vor-
rang der Logik der Okonomie vor den
Anspriichen des Lebens. Jenseits einer
allein giiltigen Logik des Marktes wird
eine andere, eine alternative Zweck-
bestimmung von Okonomie beschrie-
ben. Auch wenn die Sabbat-Okonomie
einer fernen Zeit entstammt, so kann ihr
ethischer Grundansatzes doch auch un-
ter gegenwirtigen Bedingungen eine
Gegenbewegung gegen die grenzenlose
Kolonialisierung der Lebenswelt durch
die Logik der Okonomie motivieren.

Hannab Arendt hat dariiber Klage
gefiihrt, dass die Dramatik des Endes der
Arbeitsgesellschaft gerade darin beste-
he, dass sie, von den Fesseln der Arbeit
befreit, keine Vorstellung mehr habe von
einer «<hoheren und sinnvolleren Tatig-
keit, um derentwillen die Befreiung sich
lohnen wiirde.»® Genau dies ist der Ort,
an dem die Sabbat-Idee ihre die kapital-
orientierte Arbeitsgesellschaft tiberwin-
dende Kraft entfalten kann. Die Sabbat-
Idee kann die alles beherrschende Logik
der Okonomie ausser Kraft setzen und
den Exodus aus einer Gesellschaft ein-
leiten, die Arbeit, Erwerb und Gewinn-
orientierung in das Zentrum geriickt hat.
Der Exodus fiihrt in eine Gesellschaft der
befreiten Zeit fiir alle. Zeit, die zuvor fur
die Produktion aufgewendet werden
musste, kann wieder fiirs eigene Leben
angeeignet werden. Ein Freiraum fir
selbstbestimmte und keinem Zweck un-
terworfene Tatigkeiten kann sich eroff-
nen — eine Sabbat-Zeit. Die Sabbat-Idee
kann deshalb eine Vision inspirieren, die
den technologischen Fortschritt in den

Dienst des guten Lebens und gerechten
Zusammenlebens der Menschen stellt.
In seinem berithmten Essay Okono-
mische Moglichkeiten unserer Enkel hat
der bedeutende britische Okonom John
Maynard Keynes schon 1930 die Hoff-
nung ausgedriickt, dass eine Zeit kom-
men werde, in der die dringenden wirt-
schaftlichen Probleme geldst seien und
dadurch Wirtschaften zur Nebensache
eines guten Lebens werde. «Zum ersten
Mal seit seiner Erschaffung wird der
Mensch damit vor seine wirkliche, seine
bestindige Aufgabe gestellt sein — wie
seine Freiheit von driickenden wirt-
schaftlichen Sorgen zu verwenden, wie
seine Freizeit auszufiillen ist, die Wissen-
schaft und Zinseszins fir ihn gewonnen
haben, damit er weise, angenehm und gut
leben kann.»'® Unsere Generation ist
gemeint. o

! Ralf Dahrendorf, «Wenn der Arbeitsgesellschaft
die Arbeit ausgeht», in: J. Matthes, Krise der
Arbeitsgesellschaft? Verhandlungen des 21. Deut-
schen Soziologentages in Bamberg 1982, Frank-
furt a. M. / New York 1983, S. 31.

2 Dahrendorf, 2.2.0., S. 37.

* E. Brunner, Das Gebot und die Ordnungen,
Ziirich 1931, S. 387f., neuerdings rezipiert von
P. Ulrich, Integrative Wirtschaftsethik. Grund-
lagen einer lebensdienlichen Okonomie, 2. Aufl.
Bern/Stuttgart 1998,

* G. Wiinsch, Evangelische Wirtschaftsethik,
Tiibingen 1927, S. 427, auch 363f.

5 A. Heschel, Der Sabbat. Seine Bedeutung fiir
den heutigen Menschen, Neukirchen-Vluyn
1990, S. 12.

¢ Heschel, a.a.0., S. 71.

7 E. Fromm, Haben oder Sein. Die seelischen
Grundlagen einer neuen Gesellschaft, Stuttgart
1976, S. 57.

8 P. Ulrich, Integrative Wirtschaftsethik, S. 227,
332.

? H. Arendt, Vita activa oder vom titigen Leben,
Minchen 1971, S. 11.

10 .M. Keynes, Wirtschaftliche Maglichkeiten
fiir unsere Enkelkinder (1930), in: N, Reuter,
Wachstumseuphorie und Verteilungsrealitit.
Wirtschaftspolitische Leitbilder zwischen Gestern
und Morgen, Marburg 1988, S. 122,

350



	Der Sabbat - Erinnerung an eine humane Alternative

