
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 95 (2001)

Heft: 10

Artikel: flex as flex can : Anmerkungen zur Normalität einer Anomie

Autor: Züfle, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Züfle

flex as flex can
Anmerkungen zur Normalität einer Anomie

Manfred Züfle, Schriftsteller, Philosoph und Mitglied
unserer Redaktionskommission, macht sich Gedanken über
das ökonomische Diktat der Flexibilisierung, das alle Formen
menschlichen Daseins bestimmen und durchdringen will.
Und dies erst noch unter dem Vorzeichen der Freiheit, die,

Die Macht gewisser Wörter und die
Ohnmacht derjenigen, auf die sie

gerichtet sind
Wörter werden in bestimmten Situationen

zu bestimmten Zwecken aufgeladen.
«Flexibel» gehört zu diesenWörtern. Die
Aufladung geschieht sehr eigenartig. Sie

enthält einen Befehl, der aber nicht als

solcher wahrgenommen werden soll. Der
Befehl heisst eigentlich: Sei flexibel,
immer, überall, ein Leben lang! Der
Befehl versteckt sich hinter einer scheinbar

ganz anderen Botschaft: Schau doch, wie
schön das ist, flexibel zu sein; möchtest
du denn nicht so sein? Dann gehörst du
dazu. Wenn eine(r) auf die Idee kommt
nachzufragen: Wozu gehöre ich dann?,
lautet die Antwort, mehr oder weniger
drohend: zur Welt, wie sie eben ist.

Wer lädt da eigentlich auf? Niemand
bestimmter, den frau/man fassen könnte.

Gleichzeitig ist das in dieser Art Un-

fi ovICA i
• H TI

Iblei Cil (J/t/JL tî
neoliberal absolut gesetzt, zu Regellosigkeit (Anomie) führt.
Da kann nur noch überleben, wer «fit» ist. Darwins «survival

of the fittest» schlägt sich nieder in der neuen Norm:
«flex as flex can». Ist diese Norm unwiderruflich, gar Rückkehr

zur Natur und damit Naturrecht? Züfle zeigt, wie von
Rousseau, dem frühbürgerlichen Gesellschaftsphilosophen,
bis Bourdieu, dem zeitgenössischen Soziologen, der
Gegenentwurf zu dieser Anomie aus einem «Gesellschaftsvertrag»
(contrat social) besteht, der aus Solidarität hervorgeht und
Solidarität zum Ziel hat - wie zum Beispiel die gute alte
AHV. Der Autor appelliert an uns, «den Ärger, die Angst,
die Resignation überzuführen in Widerstand gegen die

sogenannten Tatsachen, indem /Täter) dieser Sachen, die
sich wie schlechtes Schicksal aufführen, kenntlich gemacht
wer-den können». Der Essay erscheint demnächst im
Sozialalmanach 2002 der Caritas Schweiz. Red.

fassbare irgendwie mächtig; allüberall,
wo eine(r) mit seinem/ihrem Leben, mit
seiner/ihrer Biographie auftritt, kann
frau/man unversehens mit der Forderung
konfrontiert sein: Sei flexibel, wenn du
Arbeit willst, wenn du überhaupt einen

Anspruch anmeldest, wenn du nicht
durch die Maschen fallen willst. Ist
«flexibel sein» zur Norm geworden? Es

scheint so.
Aber die Norm ist vertrackt. Sie

enthält eine doppelte Botschaft, einen
«double bind», wie das die Psychologen
nennen: Du musst natürlich überhaupt
nicht flexibel sein, du bist frei, das ist klar,
denn Flexibilität und Freiheit sind ja
praktisch gleichbedeutend. Gerade die
Flexibilität lässt jedem die Freiheit, sich

wesentlich freier entwickeln zu können
als je zuvor. Aber: Deine Flexibilität ist
schon die Voraussetzung für deine freie

Entfaltung.
Spätestens an diesem Punkt kann ei-

290



nem, einer schwindlig werden bei
aufgeladenen Wörtern. Und es gibt heute
immer mehr davon, und sie scheinen alle
zu einem und vielleicht demselben, aber
nicht ganz durchschaubaren Kontext zu
gehören. Denn überall scheint eine Freiheit

zu winken.
Zum Beispiel: «deregulieren». Auf

deutsch und deutlich könnte man ja
sagen: ent-regeln, befreien von Regeln,
unnötigen Fesseln, entfesseln buchstäblich.

Aber letzteres hiesse dann ja auch
etwas Anderes, etwas ziemlich ganz
Anderes; da bricht auch immer etwas los,
bedrohlich, eine entfesselte Gewalt, die
bis anhin gebändigt schien. Wir reden

von entfesselten Naturgewalten, wenn
ein Vulkan ausbricht, eine Lawine
unerwartet, alles mit sich reissend, zu Tale
donnert. Man redet auch von entfesselten

Märkten. Aber das scheint dann doch
etwas Anderes zu sein, etwas ganz An¬

Raum für philosophische Fragen?
oder Gibt's denn da noch Fragen?
Die Caritas hat mich angefragt, als
Schriftsteller für den Sozialalmanach
2002 einen Text zu schreiben - ein
Schriftsteller unter lauter Fachleuten, die

gestützt auf Statistiken, Umfragen,
wissenschaftliche Analysen Stellung nehmen

zu «Chancen, Herausforderungen und
Problemen», entstehend aus «Flexibilisierung»

und «Individualisierung», und
wie sich das alles auswirkt auf den
«gesellschaftlichen Zusammenhalt». In
diesem Sinn habe ich nichts Weiteres
beizutragen, kann höchstens zwei Dinge
feststellen:

Erstens: Flexibilisierung und
Individualisierung sind so sehr Sache in der

heutigen Gesellschaft, dass sie Fragen
aufwerfen, die immer dringender
Antworten verlangen. Ich könnte anfügen,
dass schon in dem Zusammenbringen der

lerenmaindualisie » v
deres; da «spielt» der «liberale»,menschliche,

unternehmerische Geist. Und um
den Unterschied ganz klar zu machen,
der «neoliberale» sogar.

Suggeriere ich damit nicht etwas auf

ganz unzulässige Weise Ich meine, nein.
Ich meine, die Suggestion liegt in den

aufgeladenen Wörtern selbst, in ihrer
ständigen Wiederholung, bis frau/man
geneigt wird zu sagen: Da kann man
nichts machen, nichts mehr machen.
Dabei verifizieren sich die aufgeladenen
Wörter gleich selbst, werden gleichsam
in sich selbst, in jeder neuen Situation,
in die ich mit meinem Leben gerade
geraten bin, wahr; nicht nur das, immer
wahrer, und das heisst, immer faktischer,
immer unausweichlicher wird meine
Freiheit flexibel zu sein. An diesem Punkt
spätestens erfahre ich dann meine
Ohnmacht gegenüber aufgeladenenWörtern;
sie scheinen genau auf mich gerichtet zu
sein.

beiden Begriffe «Flexibilisierung» und
«Individualisierung» eine Frage drin
steckt, die meines Erachtens keineswegs
eindeutig beantwortet werden kann: Ist
das zweite die Voraussetzung des ersten
oder vielmehr eine Folge davon? Kruder
und ohne aufgeladene Wörter gesagt: Bin
ich, erkenne ich mich, sobald ich mich
auch nur einen Schritt aus der Nische
meiner reinen Privatheit wage, als fast
nichts als die Resultante eines
gesellschaftlichen und vor allem ökonomischen

Weltzustandes, in dem
«Flexibilisierung» und «Individualisierung»
zum Gesetz möglichen Handelns geworden

zu sein scheinen?
Oder: Haben Lebensentwürfe von der

Art des meinigen und der darin eingelagerten

Wünsche und Ängste überhaupt
erst zu dem Zustand der Welt geführt,
mit dem ich mich heute konfrontiert sehe,
dem jetzigen Status quo gleichsam? Der
ist irgendwann, ohne dass ich genau be-

291



merkt hätte, wann, klammheimlich,
vielleicht nach dem Fall von eisernen und
anderen Vorhängen, vielleicht auch
schon viel früher eingetreten und zeigt
sich erst jetzt als gleichsam weltumfänglich

unausweichlich oder «global»,
um doch noch ein aufgeladenes Wort zu
brauchen. «KeinMenschmussmüssen»,
hat Lessing zu einer aufgeklärten Zeit
gesagt, als das Individuum sich zum ersten
Mal dezidiert auf sich selbst und nur auf
sich selbst bezog. Hat schon das dazu

geführt, liesse sich kalauernd fragen, dass

wir alle heute nicht müssen müssen,

gezwungen sind, nicht zu müssen?
Zweitens: Wenn es denn in diesem

Zustand des flexiblen und flexibilisierten
Individuums (was ja nicht genau dasselbe

zu sein braucht, wo sich das eine
vielmehr als das perfide Gegenteil des anderen

erweisen kann) wirklich ums Individuum

geht, muss ich ja auf mich selbst

i l£% m T *
¦¦¦'%
« jfeb.. I, K,

ziemlich flexible Leben leisten, mit ups
und downs versteht sich, bis ich jetzt
gerade ins sogenannte Rentenalter
eintrete. Und da liegt der zweite Haken: Ich
zählte, ohne mich sonstwie noch
übermässig abzusichern, schlicht und ergreifend

auf die AHV. Die kann und soll sich

meinetwegen den Zeitläuften ein wenig
anpassen, aber um Himmels willen nicht
«flexibilisiert» werden. Das heisst, ich
rechnete mit einer Sicherheit, entstanden
in einer anderen Zeit aus anderen
Vorstellungen von Normen und gesellschaftlichen

Werten als denen, die sich heute

global durchzusetzen scheinen. Was
heisst das?

Richard Sennett, der wohl hellsichtigste

amerikanische Analytiker des
«flexiblen Menschen» in der «Kultur des

neuen Kapitalismus», hat kürzlich in
einem Interview die launig melancholische
Bemerkung gemacht, er sei ja als wohlbe-

Hr »""¦/iL/"".

/JLÜ JL %f JL_J VJT \J JL
rekurrieren können, auf Erfahrungen, die
ich in meinem eigenen Leben gemacht
habe, zu machen hatte. Da kann ich denn
feststellen, ich war ein paar Mal in meinem

Leben ziemlich flexibel, habe z.B.

gesicherte Stellungen aufgegeben, war
nicht einmal besonders gezwungen dazu,
wollte nur etwas Anderes, etwa ein
Schriftsteller anstelle eines mit einer sehr

guten Pension Gesicherten sein. Ich
könnte sogar stolz darauf sein, dem mit
meiner Biographie, nahezu in vorauseilendem

Gehorsam, entsprochen zu
haben, was heute allen abverlangt zu werden

scheint. Die Antwort auf die Frage
nachdem «schlussendlichen» Erfolg
solchen Tuns scheint von flexiblen
Menschen - ausser natürlich in den

Chefetagen, die ein Heer von Flexiblen brauchen

- nicht gefragt zu sein, Hauptsache,

ihr wart alle alleweil schön flexibel

gewesen. In solcher Selbstwahrnehmung
stecken allerdings ein paar Haken:

Der erste: Ich konnte mir dieses doch

stalker Professor einer Universität gerade

noch einmal davon gekommen, wäre
er jünger, und nicht schon nahe dem

Altsein, hätte er wohl mit seiner eigenen
Weg-Flexibilisierung zu rechnen. Sennett

bringt damit das auf den Punkt, was die

allermeisten, die «individuell» höchst
wahrscheinlich noch gar nichts zu
befürchten haben, insgeheim verunsichert,
gleichsam die eigene Erinnerung, wenn
nicht tangiert so doch tingiert, eine

latente Stimmung ein wenig verdüstert.
Mir fällt zum Beispiel auf, wie häufig ich

von nur schon zehn Jahre Jüngeren als

ich zu hören bekomme, ich bekäme sie

ja gerade noch, die AHV, durchaus neidlos,

um mit einer eigenartigen Resignation

anzufügen, sie könnten doch wohl
schon nicht mehr mit Sicherheit auf so

etwas zählen.
Was ist da los? Was ist da für eine

Stimmung aufgekommen? Was hat sich

- fast unbemerkt - selbst antiquiert? Ein
gesellschaftliches Gesamtsystem etwa, in

292



dem durchaus selbstbewusste Individuen

mindestens mit einem überindividuellen

Sicherheits-Netz rechnen konnten

und rechnen wollten, das den Hochseilakt

einer eigenen, selbstgewagten
Biographie für den «Fall» immerhin noch
auffangen konnte?

Alte Norm und neue Norm oder Die
Normalität gesellschaftlicher
Anomie?
Es ist klar: In gleichsam gemässigten
Zonen gibt es (noch) keinen Grund für
apokalyptisches Raunen. Aber was bleibt
gemässigte Zone in einer globalisierten
Welt? Ich habe bei meinen lateinamerikanischen

Freunden immer wieder
gestaunt, wie früh und wie unerschrocken
realistisch sie die «Kultur des neuen
Kapitalismus», um Sennetts Formulierung
zu verwenden, wahrnehmen und
einschätzen. Ich staune jedesmal, wenn ich

loba 1 féJE 1s» ~

vö1
von derBiographie eines Menschen mit
dem Ausweis F zum Beispiel hierzulande,
bevor er oder sie in unsere Breiten flüchten

müsste, erfahre. Für die ist bei uns
nicht mal flexibilisierte Zukunft
vorgesehen! Ich staune noch mehr und mit
immer grösserer Empörung darüber, wie
stumm die sogenannte neue Armut
hierzulande gehalten werden kann. Da fängt
etwas an zu kippen, will mir scheinen -
und nicht nur bei denen, die es schon
längst erfahren müssten, dass mit ihnen
nicht mehr gerechnet wird, dass sie nicht
mehr zählen, dass sie verzichtbar geworden

sind.
Das Ausgesprochene wird auch in den

gemässigten Zonen zunehmend
ungeschminkter. Der lange mit einem gewissen

moralisierenden Pathos vorgetragene
Diskurs der «EigenVerantwortung»

kann immer deutlicher sagen, was wirklich

gemeint ist, immer schon gemeint
war: «selber schuld».

Ich erinnere mich, wie ich, noch halb

ein Kind, zum ersten Mal den englischen
Ausdruck «catch as catch can»
aufgeschnappt hatte. Es war wahrscheinlich
in irgendeiner Kino-Wochenschau, in der
die besonders harte Form eines

Ringsports mit dieser Bezeichnung gezeigt
worden war. Was die englischen Wörter
bedeuten, verstand ich erst einige Jahre
später, und es dauerte noch einmal eine

geraume Zeit, bis ich begriff, dass die
wirklich in ihrer Art sehr träfe Formulierung

genau dem ins
«Sozialdarwinistische» gewendeten «survival of
the fittest» des grossen Biologen, der es

wohl noch ziemlich anders gemeint hatte,

entsprach.
Wörter haben ihre Geschichte, während

der es zu Aufladungen kommen
kann, nicht zuletzt das kleine Wörtchen
«fit». Ich bleibe noch einen Augenblick
bei den Wörtern und ihrer Zeichen-
haftigkeit, und dabei, dass es auch kein

lerenfit
Zufall ist, dass so viele in unserem Kontext

aus dem Englischen stammen. Dabei
ist das Englische bedeutsam nicht erst,
seit sich in dieser Sprache das durchsetzt,
was global nun (endlich) sein soll. In dieser

Sprache wurde, wie vielleicht in keiner

anderen, die bürgerliche Aufklärung,
vom Ökonomen Smith bis zum Biologen
Darwin und weit darüber hinaus, in
einem ganz bestimmten Sinn radikalisiert:
Bevor ideale Entwürfe für eine Gesellschaft

entworfen werden, soll gefälligst
nicht weggeschaut werden von dem, was
und wie es sich verhält, « matter of fact».

Dabei wusste schon Adam Smith, der
wirkliche Initiant aller modernen
(politischen) Ökonomie, auf den bei jeder neu
ins Welt-Haus stehenden Innovation
klammheimlich zurückgegriffen wird,
wie etwas aufgeladen werden muss, und
schon ihm unterlief der «double bind»,
der heute noch wirkt. Der Markt muss
nicht reguliert werden, er reguliert sich
selbst, aber wie eine oder als eine «un-

y% %, '!

A- *>>

293



sichtbare Hand». Der «double bind»
besteht darin, dass das krud Faktische
dermassen absolut sich setzt, dass es

hintenherum zur Heilsbotschaft mutiert,
das Göttliche streift. Da kann man nix
machen, soll nichts machen können,
auch wenn die Mehrheit aller die unsichtbare

(göttliche) Hand in der Regel als

Ohrfeigen austeilend zu erfahren hat.
Ich bleibe noch einen Augenblick lang

bei der Zeichenhaftigkeit der Wörter.
Schlage ich in der neuesten Edition von
Collins grossem German Dictionary das

Wort «flex» nach, wird mir neben der

genauen Übersetzung als (einziges)
Anwendungsbeispiel «flex the knees»

beigebracht. «Flectamus genua», hiess es

früher auf Katholisch am Karfreitag;
bitte Kniefall? Es ist viel komplexer:
Man/frau muss Englisch beherrschen,
um (endlich) flexibel sein zu können. Das
hat nicht nur der Erziehungsdirektor
eines wichtigen Kantons hierzulande sehr

könnte vielleicht in die Formel gebracht
werden: flex as flex can.

Damit schält sich langsam heraus, wie
«neue Norm» (wie ich es genannt habe)
funktioniert: Sie macht das normal, was
keineswegs einen «gesellschaftlichen
Zusammenhalt» garantieren oder gar stiften

soll, ganz im Gegenteil, kann frau/
man mit ihren je individuellen Erfahrungen

befürchten. Droht da nicht
gesellschaftliche Anomie? Ich bin nicht der

Prophet, der behauptete, das sonnenklar

zu wissen. Und «alte Norm»? Von der

muss noch einmal die Rede sein, ohne

Nostalgie nach der guten alten Zeit, die
bekanntlich immer auch ihr Mieses an
sich hatte, sondern mit einem Fokus aufs
Heute.

Etwas wehrt sich
Nehmen wir das, gemessen an viel
dramatischeren Lebenslagen etwa einer
allein erziehenden «workingpoor», ziem-

individualisieren 4<
schnell verstanden. Oder vielleicht müsste

man präziser sagen: «Man» hat es ihm
und uns zu verstehen gegeben.

Bin ich nun polemisch geworden?
Keineswegs, aber «matter of fact».
Anders gesagt: Man/frau sollte der
Geschichte und den Geschichten, den
«stories» nachgehen, ihnen auf die Spur
zu kommen versuchen, um zu verstehen,
was scheinbar endgültig Zustand ist,
Status quo auf immer und ewig. Ich will
nicht lange Marx bemühen, der rüttelt
wohl eine ganze kapitalistische Ewigkeit
an gar nichts mehr; immerhin daran
erinnern, dass er als erster die in seiner
Jugend entwickelte religionskritisch
aufklärerische Methode in seinem Hauptwerk

aufs Kapital selbst anwendete.
Dabei formulierte Marx einmal sehr

genau die generelle Verhaltensweise
(fast) aller in den Verhältnissen: «Sie

wissen es nicht, aber sie tun es.» Das
scheint mir nach wie vor seine Gültigkeit

zu haben im neuesten Status quo und

lieh harmlose Beispiel des Übertritts ins

sogenannte Rentenalter. Schon in einer
solchen «passage», wie das die Franzosen

nennen, zeigt sich einiges sehr deutlich,

wenn man etwas genauer hinschaut.
Das, die AHV, war doch garantiert,
sagen mindestens die (noch), die nicht allzu
weit entfernt sind von dieser «passage»,
diesem Übergang. Garantiert von wem,
garantiert wodurch? Durch einen
(gesellschaftlichen) Vertrag. Ich finde es

äusserst bedeutsam, signifikant, zeichenhaft,

wie häufig in der Dauerauseinandersetzung

um die AHV und die anderen

Sozialversicherungen auf den
Ausdruck «Generationenvertrag» rekurriert
wird. Der Rekurs hat in sich (selbst wenn
er in anderer Absicht ge- oder
missbraucht wird) etwas Widerständiges. Der
Rekurs weist nach wie vor - mehr oder

weniger unbeugsam, unflexibel - darauf

hin, dass für «gesellschaftlichen
Zusammenhalt» Verträge unabdinglich
bleiben.

294



Auch das reicht zurück in die «lumières»,

wie es die Franzosen nennen, in die

bürgerliche Aufklärung, die unter anderem

auch darum bemüht war, sagen zu
können, was ein Citoyen, eine Citoyenne
ist; und dieser Begriff war von Anfang
an nicht bloss national definiert. Es war
ein Genfer, Rousseau, der die Idee dachte

eines contrat social und damit
frühbürgerlich noch vor jeder Revolution die

Frage der Freiheit ganz anders stellte,
nämlich wie diese, vom Individuum
ausgehend, einen «gesellschaftlichen
Zusammenhalt» gewährleisten könnte.
Derselbe Rousseau sah darin, wie wir aus
seinem Roman Emil erfahren können,
auch ein gesamtgesellschaftliches
pädagogisches Projekt. Da zeigen sich
offensichtlich sehr andere Aufgaben als bei der

Einführung des Früh-Englischen,
vielleicht sogar konträre.

Und der in einem gewissen Sinne
Rousseauist Pestalozzi errichtete nach

der Revolution und ihren Katastrophen
in meist höchst individuell durchgezogenen

Projekten (und ihrem Scheitern)
das unbedingte Postulat praktizierter
Solidarität gerade mit den Zukurzgekommenen,

Chancenlosen. Stellen wir doch
unser helvetisches Licht nicht unter den

Scheffel, verwässern wir unsere
Geschichte nicht mit dem langsam fad
gewordenen nationalen Hinweis auf
unsere «humanistische Tradition».

Ich hole etwas gar weit aus? Jawohl!
Es macht durchaus Sinn, auch und gerade

heute an die global-humane Möglichkeit

von (gesellschaftlichem) Vertrag zu
erinnern. Nun weiss ich auch, dass es in
concreto Verträge und Verträge gibt.
MAI (englisch) oder AMI (französisch)
kam auch im Gewand eines Vertrags
daher, der aber jede zukünftige vertragliche

Neu-Aushandlung zwischen
Partnern, jedes zukünftige «bargaining for
reality», wie es auf englisch so schön
heisst, auf ewig ausschliessen wollte.

Dass MAI oder AMI, vorläufig wenigstens,

vom Tisch ist, hat die Welt einem
Widerstand zu verdanken (letztlich einer
französischen Halsstarrigkeit bei der

eigenen Kultur).
Ich erwähnte das Beispiel bloss, um

auf die genuine Korrelation von Vertrag
und «geregelter» Widerstandsmöglichkeit

hinzuweisen. Vertrag im wirklichen,
humanen Sinn garantiert Sachen zwar
immer nur auf Zeit, aber grundsätzlich
die zwar je neue, aber nicht aufhebbare
Gegenseitigkeit von Partnern. Verträge
schliessen Flexibilität nicht aus, aber
grenzenlose Flexibilisierung von allem
und allen zugunsten einer nackten
Gewalt des Faktischen durchaus.

Dass eine Gesellschaft, in der Vertragliches,

und zwar nicht bloss auf rein
geschäftlicher Ebene, grundsätzlich von
mindestens den meisten anerkannt bleibt,
relativ entfernt bleibt von gesellschaftlicher

Anomie, ist klar. Weniger klar ist,

ICIieilD^REGULIEREN
wie weit solcher Konsens noch trägt.
Dass nicht «anything goes», dass
vielmehr nicht alles einmal vertraglich
Garantierte (flöten) gehen darf, scheint
schon in dem relativ harmlosen Übergang

zum Alter-Werden, Alt-Sein
durchaus merkbar werden zu können,
ohne dass frau/man gleich zum grauen
Panther wird. (Warum eigentlich nicht?,
frage ich mich eine knappe Woche vor
meiner eigenen «passage» dorthin!)
Denn in einem «Generationenvertrag»
zum Beispiel kann die Seite, die rein
natürlich die relativ schwächere ist, wissen

(im Sinne von sicher-sein), dass auf
sie im «gesellschaftlichen Zusammenhalt»

nicht plötzlich verzichtet wird. Das
wäre ja ganz schön beruhigend - und
gehörte zu «alter Norm» -, wenn nicht
ganz andere Gruppen dieser Gesellschaft
schon längst hätten erfahren müssen,
dass sie durchaus schon verzichtbar sind
oder es rasend schnell werden könnten,
wenn absolut «anything goes».

295



L Al MxAjJ. j^VAUlCI/JJLoXv^X CI if t-
/>'-"!
i

Kurze Anmerkung: Bedenkenswertes
zu etwas Bedenklichem
Ich stelle etwas sehr Eigenartiges fest. In
vielen Bereichen, die ich kenne (im sozialen

und Ausbildungsbereich vor allem),
in denen auf Teufel komm raus
dereguliert, flexibilisiert, individualisiert und

was weiss ich wurde, wachsen krakenartige

Kontrollmechanismen ins Gigantische,

die, verglichen mit alten
Regelsystemen und Bürokratien, eigenartig
aufwendige «Freiheiten» generieren.
Bedenkt man die Sache ein wenig, bleibt

gar nichts mehr eigenartig, sondern liegt
in der Logik des Prozesses. Wenn
Kontrollen nicht mehr einen klar definierten
Ort haben, z.B. eine Behörde oder den

Staat, müssen sie überall stattfinden.
«New» an dem «New public management»

zum Beispiel scheint vor allem eine

ganz neuartige, manchmal nahezu
orgastische Produktion von Formularen und

vor allem Excel-Tabellen zu sein. Dar-

»1 h.l
» V KJJL.

über mag sich Bill Gates freuen. Mir
bleibt die Schadenfreude im Halse stekken,

weil ich, vielleicht gezeichnet von
schwarzem Humor, in der neuen durch
und durch flexibilisierten und deregulierten

globalen Ordnung die grösste je
gehabte Kontrollmaschine hinter allen
Fassaden entstehen sehe, die, «individualisiert»

versteht sich, nichts nicht erfassen

kann...

Eine alte Fabel, neu gedacht
Ich möchte zum Schluss nun doch noch
etwas widerspenstig «positiv» werden.
Denn der echt flexibilisierte Mensch ist
immer von neuem positiv jedem neuen
Einsatz gegenüber!

Ich greife deshalb zurück auf einen
Autor des 17. Jahrhunderts, in dem
mindestens im absolutistischen Frankreich

die Welt noch (vorbürgerlich) in
Ordnung gewesen zu sein schien, wo man
sich, wie es der Zeitgenosse Molière zeigte,

noch über den Bourgeois (der freilich
noch Edelmann werden wollte) lustig

machte. Jean de La Fontaine hat
bekanntlich Fabeln geschrieben, von denen
ich in meiner Schulzeit im Französisch-
Unterricht noch einige auswendig zu
lernen hatte. Verstaubt das alles, und am
Schluss kam immer noch die «Moral von
der Geschieht», in der meistens irgendwelche

Vieher, die Menschen meinten,
in kunstvollen Dialogen etwas agierten,
aus dem man gefälligst etwas lernen sollte.

Ich habe die Fabeldichter immer ein

wenig gemocht; der erste von ihnen war
ja ein Sklave und hatte eine listige sprachliche

Methode erfunden, um es machtlos

den Mächtigen zu sagen; Ernst Bloch,
der alte Marxist, nannte das «Sklavensprache»

und wusste, was Subversives
darunter zu verstehen war.

Ich komme gleich zur Sache. In einer
der Fabeln gibt La Fontaine ein Gespräch
wieder zwischen einer grossen, starken
Eiche und einem schwachen Schilfrohr.
Die Eiche meint herablassend, das Schilf-

Q
...IL M„.ÀJy„.JX.%„S,â.. ifKyî.. JUy jyy ¦ iL/1 %,.É,.M.X,y

röhr habe in seiner Schwäche guten
Grund, die Natur anzuklagen, die es mit
solcher Schwäche ausgestattet habe. Der
Dialog ist kurz. Dann kommt ein Sturm.
Die Eiche fällt. Das Schilfrohr beugt sich
und richtet sich nach dem Sturm wieder
auf.

Die Argumentationsweise der mächtigen

Eiche ist interessant: Sie rekurriert
auf die «Natur» «vous avez bien raison
d'accuser la nature»). Damit sagt sie

freilich gleichzeitig, dass das Gefälle von
Stärke zu Schwäche, das Gefälle der
Macht, zur «Natur» gehöre. Dagegen
gibt es ebensowenig ein Argument, wie
es eines gibt gegen die Macht des
absolutistischen Königs. Aber es kommt ein

Sturm; was «Natur» schien, fällt, ein
System fällt um, nicht bloss die Eiche. Es

wäre selbstredend ziemlich spekulativ,
wenn man suggerieren wollte, La
Fontaine nehme die Revolution vorweg, die

noch mehr als ein Jahrhundert auf sich

warten liess. Nach dem vierzehnten, kam
noch der fünfzehnte, und erst dem sech-

296



zehnten Ludwig hieb die Revolution den

Kopf ab. Was La Fontaine aber sehr wohl
tat in seinen äusserst kunstvoll entwickelten

Fabeln, die auf dem Geschmacksniveau

des Fürsten klassisch schön sich

gaben, war - und nicht nur in dieser
besonders deutlichen Fabel - dass er
dem Fürsten vor Augen führte, wie es

anders sein könnte, als der in all seiner
Macht-Herrlichkeit meinte. Entscheidend

ist, dass La Fontaine von unten
herauf argumentiert gegen einen
Herrschaftsdiskurs, der sich als «Natur»
ausgibt.

Ich überlasse es dem geneigten Leser,
der geneigten Leserin, die alte Fabel zu
aktualisieren. Eine Eiche in ihrer alles

überragenden Sichtbarkeit käme wohl
nicht mehr vor, eher etwa ein Rhizom,
das mit einem Wurzelgeflecht alle andern
schönen Einzelpflänzchen langsam «bo-

digt». Hobby-Gärtner und -Gärtnerinnen

kennen das Problem, wenn sie etwa

lehen/MREc
gegen Hahnenfuss in ihrem schönen
Rasen (meist vergeblich) kämpfen.
Einer der bedeutendsten französischen
Philosophen des 20. Jahrhunderts, Gilles
Deleuze, brauchte die Metapher vom
« Rhizom», um sich denkerisch eine
Vorstellung vom Zustand der Welt zu
machen. Er freilich glaubte noch, dass das

Rhizom die letzte mögliche Subversion

gegen das System sein könnte. Vielleicht
hat er gerade noch nicht sehen können,
dass das System selbst als Rhyzom
funktioniert, parallel dazu, wie es die alte
Freiheit zu seinen endgültigen Gunsten
flexiblisiert hat. Lassen wir das, ich komme

zurück zur Sache, die ich mit meiner
Abschweifung gar nie verlassen habe.

Es geht mir um eine andere «Flexibilität»,

als um die dereguliert verordnete.
Und da würde ich nun durchaus nicht
alle Hoffnung fahren lassen, obwohl wir
alle, voll durch-individualisiert versteht
sich, in ein Unwiderrufliches, das mit
vielen aufgeladenen Wörtchen am
Tönen und Dröhnen gehalten wird, einge¬

treten zu sein scheinen. Der französische
Soziologe Pierre Bourdieu hat gerade in
jüngster Zeit zwei, drei entscheidende

Dinge aufdie Beine gestellt, d.h. zur Sprache

gebracht. In dem Riesenwerk «La
misère du monde» hat er zusammen mit
seiner Equipe von Fachleuten die Misere
in den Elendsgürteln um Frankreichs

grosse Städte buchstäblich unübersehbar
gemacht. Was früher Romanciers von
Hugo (etwa in «Les misérables» bis Zola
(etwa in «Germinal») erzählten, erzählt
sich bei Bourdieu selbst, indem er mit
einer im tiefsten Sinne empathischen
Interviewtechnik die «Misérables» selber

zum Sprechen bringt. Nach Bour-
dieus Werk kann in Frankreich (wo das

dicke Buch erstaunlich gut verkauft wurde)

niemand ganz ungestraft wegschauen.

Bourdieu hat zweitens etwas scheinbar

viel weniger für die Allgemeinheit
Relevantes zur fast gleichen Zeit geschaf-

miÄEEEEanytMnqqoe,
fen: eine gross angelegte Untersuchung
über die Rolle der sogenannten Intellektuellen

in einer Gesellschaft von Flaubert
bis Sartre - und zu ihm selbst. Nun ist
die radikale Selbstreflexion eines
Intellektuellen vom Range Bourdieus wohl in
sich selbst schon «relevant»; aber gerade

dieses Buch mit dem Titel «Les règles
de l'art» mündet in logischer Konsequenz
in einen politisch dezidierten und «

dringlichen» Widerstands-Aufruf gegen das
scheinbar Unausweichliche, zunächst
gerichtet an die Intellektuellen. Dass
schon das ein Aufruf zur Tat war, hat
sich in der Zwischenzeit weit über Frankreich

hinaus gezeigt. Wir konnten Bourdieu

auch hier in der Schweiz, selbst im
Fernsehen, erleben, und es wird einem,
wenn man ihn aufmerksam verfolgt,
sofort klar, dass und von wem er ziemlich

sofort zum öffentlichen Feind erklärt
wurde: Da wird der generelle neue
Herrschaftsdiskurs ziemlich nachhaltig
gestört.

Dabei geht es gar nicht um den bril-

297



lanten Denker Bourdieu (auch und vor
allem ihm selbst nicht, was ihn
glaubwürdig macht). Bourdieu und einige
Andere wagen in der Zwischenzeit
explizit auszusprechen, worum es geht, um
nichts weniger als handelnd, einen neuen
Gesellschafts-Vertrag zu stipulieren
gegen totale soziale Vertragslosigkeit einer
rein ökonomistischen Ökonomie.

Flexibel?-Ja schon!
In der Zwischenzeit (und langsam nicht
mehr nur in Frankreich, selbst
hierzulande) beginnen die unterschiedlichsten

Gruppierungen, von neuen Gewerkschaften

(oder alten mit neuen Perspektiven)

bis zu NGOs, offenbar je für ihre
spezifische Praxis zu verstehen, dass

zweierlei ansteht: erstens Widerspruch
gegen einen Rhizom-artigen Herrschaftsdiskurs

mit aufgeladenen Wörtern.
Schon Widerspruch macht flexibel, aber
ziemlich anders als gewünscht. Zweitens

bi ierenglobalisierenengagieren
Widerstand ist je spezifisch, viel weniger

programmatisch als «pragmatisch»
in einem neuen Sinn, nicht einfach
unmöglich, wenn er bei sich bietender, je
konkreter Möglichkeit zur Probe
herausfordert.

Dabei läuft, nur schon im Vergleich
mit den Revolten von 1968, einiges sehr

signifikant anders ab. Erstens, scheint

mir, rechnen die meisten Aktionen sehr
viel gelassener mit vorläufigem Scheitern,
mit «Niederlagen», weil niemand die
Illusion noch haben kann und haben will,
ein für allemal und überall die Verhältnisse

kippen zu können. Auch sogenanntes
revolutionäres Bewusstsein flexi-

bilisiert sich. Man könnte auf die
offensichtlich anderen Erwartungshorizonte
eines Che und eines Subcomandante
Marcos verweisen.

Bleiben wir hier im alten Europa oder
in der noch viel älteren Schweiz. Ich zum
Beispiel sehe als (vor Jahren) alter
Sozialdemokrat - gerade beim Eintritt ins
Rentenalter - spannendste Möglichkei¬

ten von Engagement. Dabei bin ich mir
als flexibles Individuum bewusster als

je zuvor, dass keiner und keine alles
machen wollen kann. Da, wo ich mich
besonders ärgere, etwa in der schweizerischen

Politik allem Fremden gegenüber,

mache ich das Maul auf, brauche
eine Struktur, etwa «solidarité sans
frontières», die mir die konkreten
Unterlagen in bestimmten politischen
Kämpfen aufbereitet, für meinen Beitrag
etwa als Publizist auch für die Organisation,

in der ich mich engagiere. Dabei
kann ich gleichzeitig immer auch noch
wissen, dass viele, immer mehr (wenn
man uns die Resignation nicht eintrichtern

kann) sich anderswo (wo ich mich
zwar auch ärgere) das Maul aufreissen
und aktiv werden.

Anders gesagt: Es gibt für mich
(wieder) eine neue, eigenartig gelassene

Möglichkeit, von einer bunten Vielfalt
von Solidaritäten wissen zu können - und

couragierensoSidarisieren
sich sogar ein wenig tragen zu lassen.

Unsportlich, wie ich nun mal bin, wäre ich
in einer Greenpeace-Aktion eher ein

unzulässiger Risikofaktor. Was hindert
mich aber als Schriftsteller, der ich bin,
daran, allenfalls öffentlich zu machen
oder nur schon öffentlich zuzustimmen
(Zivilcourage besteht heute vielfach
schon darin!), dass ein zur Tat gewordener

Ärger eine unsinnige nukleare
Anlage noch einmal verhindert hat, oder
das Leben von ein paar Walen gerettet
wurde. Letztlich geht es immer darum,
den Ärger, die Angst, die Resignation
überzuführen in Widerstand gegen die

sogenannten Tatsachen, indem «Täter»
dieser Sachen, die sich wie schlechtes
Schicksal aufführen, kenntlich gemacht
werden können. Wenn's mir gut geht,
finde ich das schon nicht schlecht. Dass

es überhaupt, wenn nicht schon gut, doch
immerhin nicht einfach schlechter geht,
dafür ist die ganze Buntheit möglicher
Solidaritäten, ihr ganzes Spektrum un-
abdinglich. •

298


	flex as flex can : Anmerkungen zur Normalität einer Anomie

