
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 95 (2001)

Heft: 9

Rubrik: Zeichen der Zeit : das "Wort der Kirchen" - eine politische, aber keine
prophetische Botschaft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Am 1. September wurde das «Wort der
Kirchen» der Öffentlichkeit übergeben.1

Bundespräsident Moritz Leuenberger,
Arbeitgeberpräsident Fritz Blaser und
der Präsident des Schweizerischen
Gewerkschaftsbundes Paul Rechsteiner
durften es in der Berner Heiliggeist-Kirche

im Namen der «Schweizer Bevölkerung»

entgegennehmen. Nur, so

«ausgewogen» wie diese konkordant vertretene

Schweiz ist es nicht geworden. Der
Arbeitgeberpräsident müsste sich in
«Worthülsen» flüchten, wie der Tages-
Anzeiger (3.9.01 schreibt, während Paul
Rechsteiner «zur Sache» reden und in der
«Parteinahme zugunsten der Schwächeren»

eine weitgehende Übereinstimmung
zwischen Kirchen und Gewerkschaften
zu erkennen vermochte.

Vergleichen wir das heute vorliegende

Wort «Miteinander in die Zukunft»
mit der ursprünglichen Diskussionsgrundlage

«Welche Zukunft wollen
wir? » der Ökumenischen Konsultation2,
so fällt auf, dass einerseits die Forderungen

an das Handeln von Politik und
Gesellschaft (Kap. 3-8) konkreter, sub-

stanzieller, «fortschrittlicher» geworden
sind, während anderseits die prophetische

Kritik im Sehen und Urteilen (Kap.
1 und 2) einer weniger engagierten, um
nicht zu sagen unbedarften Analyse des

Bestehenden gewichen ist.

Schelte von rechts
Das Lamento, mit dem die neoliberale
und rechtskonservative Publizistik das

Papier eindeckt, zeigt, dass es seinen Biss

nicht ganz verloren hat. Im «Sonntag»
(Nr. 34/01) gefällt sich der «Wirtschaftexperte»

Beat Kappeier in massiver Kritik

am «Wort der Kirchen». Er stellt es

pauschal in die Ecke «einer bestimmten

politischen Partei», womit er j a wohl die
SP meint. Er nimmt sich nicht die Mühe,
die wichtigsten Forderungen des Wortes

zu thematisieren, ausser dass er ihm
in Sachen Lohngerechtigkeit «Neid»
gegenüber Spitzenverdienern vorwirft.

Das katholische Zürcher «Pfarrblatt»

Willy Spieler

Das «Wort der
Kirchen»-eine
politische, aber
keine prophetische

Botschaft

öffnet seine Spalten für ein reaktionäres
Pamphlet von Urs C. Reinhardt, dem

ehemaligen Generalsekretär der CVP.
Dieser bemängelt am Wort der Kirchen,
dass es den «jungen Frauen» eintrichtere,

sie könnten «ihre <Selbstverwirkli-
chung> nur mit Arbeit ausser Haus
finden», und dass dabei «die frühere Hausfrau

und Mutter» als «antikes Dummchen»

abgewertet werde. Die «working
poor» seien nicht weiter zu bedauern, da

zwei Drittel von ihnen ein Auto besässen.

Noch weniger will Reinhardt verstehen,
dass «die Atomenergie als Alternative zu
den die Umwelt belastenden fossilen
Brennstoffen... schlicht totgeschwiegen»
werde.

Beide, Kappeier wie Reinhardt, meinen,

die Kirchenleitungen vor ihrem
«Wort» in Schutz nehmen zu müssen. Für
Reinhardt stammen die Forderungen des

Papiers von «Sozialethikern und
sozialethischen Amateuren mit unverkennbarem

ideologischem Gedankengut».
Kappeier mokiert sich über «diese Kirchen-
kommissions-Kritik am Kapitalismus»,
die nichtvon der Hierarchie komme,
sondern von « irgendwelchen Kommissionen
und Diskussionsrunden zur Wirtschaft ».

Er «bevorzuge - als Katholik - klare
Hierarchien, keine Versammlungstümelei ».

Dumm nur, dass auch der katholische
BischofAmédée Grab das «Wort der Kir-

rlyy

yyy

YY:y;

M.

271



chen» namens der Schweizer
Bischofskonferenz unterzeichnet hat...

Als dritter im Bund der Kritiker meldet

sich NZZ-Redaktor Gerhard
Schwarz zu Wort. Im «Wendekreis» (9/
2001 darfer unwidersprochen kundtun,
noch selten hätten sich ihm «bei einer
Lektüre die Haare mehr gesträubt als bei
der Diskussionsgrundlage der ökumenischen

Konsultation». Auf das neue
«Wort» nimmt er nicht mehr direkt
Bezug, das ist auch gar nicht nötig, weiss

Herr Schwarz doch, dass «Gerechtigkeit»

nichts zu tun habe mit «einem
Ausgleich der grossen Einkommens- und
Reichtumsunterschiede», dass «eineSt.-
Martins-Ethik des Teilens» vielmehr «in
die Armut aller» führe und dass es auch
keine AHV brauche, da 95 % unserer
Bevölkerung selbst in der Lage wären,
sich für die Zukunft abzusichern. Weshalb

Herr Schwarz sich mit seinem
Neoliberalismus fernab jeder christlichen
Soziallehre bewegt, ist ihm keine müde
Zeile wert.

Bei soviel Schelte von rechts wird
einem das Kirchenpapier sympathisch,
bevor man es überhaupt gelesen hat.

Sozialethische Handlungsfelder
Was hier zu Lohngerechtigkeit und
Existenzsicherung gesagt wird, darf sich in
der Tat sehen lassen. Die Kirchen erinnern

an «zwei sozialethische Grundsätze»:

«Jeder erwerbstätigen Person muss
es grundsätzlich möglich sein, ihren
Lebensunterhalt und den ihrer Angehörigen

zu sichern. Und die Einkommensunterschiede

dürfen nicht beliebig gross
werden. Es ist eine Frage des politischen
Willens, diese Prinzipien zu realisieren»
(162). Ob, statt auf Mindestlöhnen zu
beharren, der «Vorschlag einer negativen

Einkommenssteuer» (123) für working

poor eine mögliche Lösung sein
könnte und nicht vielmehr auf eine -
kaum zu rechtfertigende -
Lohnsubvention hinausliefe, bleibe dahingestellt.

Lohngerechtigkeit ist aber nicht
nur gegen ein Zuwenig, sondern auch

gegen ein Zuviel an Erwerbseinkommen
einzuklagen. Die Kirchen halten darum
nicht zurück mit Kritik an den Löhnen
für das «obere Ende», «die mit keiner
Leistung menschlichen Arbeitens mehr
zu begründen sind» (108) und «keinen

Bezug mehr haben zur gesellschaftlichen
Realität» (162).

Was in der Diskussiongrundlage
«Welche Zukunft wollen wir?» noch
weitgehend fehlte, war die Familienpolitik.

Im neuen «Wort» sind die Kirchen
dezidiert der Ansicht, dass « ein volles
Erwerbseinkommen für den Unterhalt
einer Familie ausreichen sollte» (67), ohne
dadurch auf das Ernährerlohnmodell
zurückzufallen. Die Familien sollen
vielmehr selber entscheiden können, wie
Erwerbsarbeit und Hausarbeit aufzuteilen

sind. Da die Wirtschaft vorderhand
kaum bereit ist, diese familiengerechten
Löhne zu bezahlen, fordern die Kirchen
«wesentlich höhere Kinderzulagen»
(67), ja ein «garantiertes Existenzminimum

für Kinder» (70).Undsie «betrachten

es als wichtige öffentliche Aufgabe,
das Angebot familienergänzender
Kinderbetreuungsplätze (Krippen, Horte,
Tagesschulen) bedarfsdeckend auszubauen

und an Schulen generell Blockzeiten

einzuführen und Mittagstische
anzubieten» (68).

Auch die Migrationspolitik bekommt
im Wort der Kirchen einen höheren
Stellenwert als noch in der Diskussionsgrundlage.

Der neue Text bezeichnet die
Schweiz als «Einwanderungsland» und

würdigt Migrantinnen und Migranten
als «Bereicherung» (88). Das gelte nicht
nur für «hochqualifizierte», sondern
auch für « benachteiligte Menschen », von
denen «eine gewisse Zahl Arbeit in der
Schweiz» bekommen sollte, zumal die
Schweiz «eine Verjüngung ihrer
Bevölkerung» brauche (89). Der Text sieht in
der Integration «einen sich stetig
verändernden und lebenslänglichen, individuellen

sowie kollektiven Prozess» (92),
fordert die automatische Einbürgerung
der zweiten Ausländergeneration (97)

272



sowie demokratische Rechte auch für die

übrigen Inländer und Inländerinnen ohne

Schweizerpass (96).
Anders als in der Diskussiongrundlage

unterstützen die Kirchen die zur Zeit
wichtigsten und aktuellsten Forderungen
im globalen Kontext. Mit dem UNO-
Beitritt soll die Schweiz «der universellen

Geltung der Grundwerte, der Solidarität

der Staatengemeinschaft und dem
Frieden in Gerechtigkeit besondere
Aufmerksamkeit schenken» (217). Die
Kirchen üben sodann Kritik an der Tatsache,

dass die Schweiz noch immer nicht
die von der UNO seit Jahren verlangten
0,7 Prozent des BSP für die
Entwicklungszusammenarbeit aufwendet (222).
Bemerkenswert ist die Befürwortung einer

«globalen Steuer auf Devisentransaktionen»

(Tobin-Tax), um die
internationalen Finanzflüsse zu regulieren, die

sonst « ganze Volkswirtschaften aus dem

Gleichgewicht» bringen (166, 227).

Wo bleibt die Systemkritik?
Beat Kappeier wirft dem «Wort der
Kirchen» vor, es unterstelle dem Kapitalismus

«moralische Minderwertigkeit».
Schön wär's! Aber leider fehlt dem
vorliegenden «Wort» weitgehend die

prophetische Sprache des ersten Entwurfs.
Das neue Papier lässt sich nur zögerlich

auf Kritik an Wirtschaft und Gesellschaft

ein. Eher referiert es solche Kritik
alsMeinungvon «vielen» oder «einigen»
Wir lesen Sätze wie: «Die beobachtbare
zunehmende Kluft zwischen Reich und
Arm bedeutet für viele ein ernst zu
nehmendes soziales Konfliktpotential»
(108). Und: «Das Problem der Working
poor wird denn auch von vielen als Skandal

empfunden» (99). Warum nur von
vielen? Vom wem nicht? Und was hält
die Kirche von diesem Skandal? Hinzu
kommen «einige», die eine «erhöhte
Mitsprache der Arbeiter und Arbeiterinnen
im Unternehmen » wünschten 170 Und
wer sind die andern, die das nicht
wünschen? Und gibt es nicht auch «einige»,
die eine echte Mitbestimmung im Sinne

der Mitentscheidung fordern (nicht
«wünschen»). Das wäre mehr als

«Mitsprache», die auch als «erhöhte» noch
keine Mitbestimmung ist, falls diese

Steigerungsform überhaupt einen «erhöhten»

Sinn haben soll.
Warum ist der «soziale Friede» plötzlich

nicht mehr - wie noch in der ersten
Diskussionsgrundlage - «in Frage
gestellt»? Warum werden die politischen
Gegensätze zwischen «Linken» und
«Rechten» eingeebnet, obwohl «die
soziale Gruppe derjenigen zunimmt, die

von der aktiven Mitgestaltung ihrer
Zukunft ausgeschlossen» (3) sind? Warum

diktieren nicht mehr Hochfinanz
und Weltkonzerne die «politische Agenda»

Warum wird nicht mehr die «Freiheit»

hinterfragt, die der Neoliberalismus

verkündigt? Etwa mit den Worten

des ursprünglichen Textes: «Wer auf
dem Markt bestehen will, der muss sich
verkaufen. Wer sich verkaufen will, der

muss Opfer hinnehmen... Wer keine

Leistung erbringt, ist nichts wert... So

verbirgt sich hinter dem Ruf nach Freiheit

viel Gewalt.»
Dass der Kapitalismus sich im

Neoliberalismus bis zur Kenntlichkeit in seiner

strukturellen Gewalt entlarvt, wird
nicht (mehr) gesagt. Gewiss gibt es noch
ein paar zitierfähige Sätze wie: «Oberstes

Ziel der Wirtschaft ist nicht der Profit,

sondern die Entfaltung des Menschen
und des sozialen Lebens. Den heutigen
Geltungsvorrang des Geldes als Orien-
tierungsgrösse in immer mehr
Lebensbereichen betrachten wir als Risikofaktor

für die künftige Gesellschaftsentwicklung»

(133). Und: «Das heutige
Wirtschaftssystem ist nicht zuletzt eine

ausgeklügelte Maschine, die Menschen
ausschliesst und Umwelt zerstört»(236).
Aber diese Sätze stehen eher isoliert in
einem Text, der auf die ursprüngliche
kapitalismuskritische Analyse verzichtet.
Das ist nur schon deshalb ärgerlich, weil
damit die Chance verpasst wurde, An-
stösse von seiten der Weltkirche, der
katholischen wie der reformierten, aufzu-

273



nehmen und im konkreten Kontext
eines Landes wie der Schweiz mit ihrer
weltweit agierenden Wirtschaft zu
vertiefen.

Erinnert sei an die Enzyklika
Populorum progressio von 1967, die bereits
diesen «ungehemmten Liberalismus»
verurteilte, nach dem «der Profit der
eigentliche Motor des wirtschaftlichen
Fortschritts» sei. Oder an die Enzyklika
Sollicitudo reisocialis ('1987), worin der
amtierende Papst die «Gier nach Profit»

als «Götzendienst» benennt, der sich
auch in kapitalistischen « Strukturen der
Sünde» widerspiegle. Oder an die
Generalversammlung 1997 des Reformierten

Weltbundes in Debrecen, die im
globalen Kapitalismus von heute einen

Angriff auf die «Integrität des Evangeliums»

sieht und die Gläubigen dazu
aufruft, dieses System im Sinne eines

Bekenntnisprozesses (processus confessionis)

zu überwinden.3 Wäre es nicht
an der Zeit, dass auch die Schweizer
Kirchen den neoliberal gehäuteten
Kapitalismus unmissverständlich verurteilten?

Selbst auf die Gefahr hin, dass
gewisse Leute sich larmoyant gegen den

Vorwurf der «moralischen Minderwertigkeit»

ihrer Ideologie verwahrten?
Es ist wirklich paradox, dass der neue

Text in seinen konkreten Forderungen
politischer ist als die alte Diskussionsgrundlage,

während diese in ihrer
Kapitalismuskritik prophetischer war. Eine

radikale, an die Wurzeln gehende Politik

(im Sinne der Diskussionsgrundlage)
müsste dieses System aber nicht nur

reformieren (wie das «Wort der
Kirchen»), sondern überwinden. Die
Kirchen sollten sich zum Beispiel fragen,
was es heisst, «dass der Mensch Subjekt
der Arbeit ist» 114) und dass dieses Subjekt

sich an «der sozialen, ökologischen
und wirtschaftlichen Nachhaltigkeit
ausrichten» muss (114). Wie können die
Arbeitenden diese Subjektstellung erlangen

und wie sich dabei ethisch verhalten,

wenn sie über keine Mitbestimmung
in der Wirtschaft verfügen? Warum tun

die Kirchen so, als hätten sie noch nie
etwas vom sozialethischen «Vorrang der
Arbeit vor dem Kapital » gehört, wie er in
der Soziallehre der katholischen Kirche
(z.B. Laborem exercens von 1981) oder
auch in der Wirtschaftsethik von Arthur
Rieh vertreten wird?

Ein anderer Ansatz zum Weiterdenken
ist die Lehre vom «usus communis», und
das heisst: «der universelle Grundsatz,
dass die Güter dieser Erde allen gehören »,
folglich auch durch Eigentumsstrukturen
verteilt werden müssen, die sich für alle

positiv auswirken (89). Das wäre eine
systemsprengende Forderung, vor allem,
wenn sie nach dem weiteren « Grundsatz »

durchbuchstabiert würde, « dass eine <So-

zialhypotheb auf dem über das

Lebensnotwendige hinausgehenden Besitz
lastet» (159).

*
Die Kirchen sind ein Teil dieser Gesellschaft.

Von ihnen Alternativen zu verlangen,

die nicht einmal mehr die Linke
hervorbringt, ist wohl wirklich zuviel
verlangt. Die Schweiz wäre jedenfalls ein
anderes Land, wenn sie das «Wort der
Kirchen» schon in seiner heutigen Form
befolgte. Die Kirchen sind daher zu
ermutigen, ihre Option für die «Mühseligen

und Beladenen» (5) durchzuhalten
und ihr Wort gelegen oder ungelegen in
die Gesellschaft und - als letzte noch
halbwegs funktionierende «Internationale»

- in den Globalisierungsprozess
einzubringen. Und dabei radikaler zu
werden... •

1 Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund und
Schweizer Bischofskonferenz: Wort der Kirchen.
Miteinander in die Zukunft, Bern und Freiburg
2001. Bestelladresse: Ökumenische Konsultation
zur sozialen und wirtschaftlichen Zukunft der
Schweiz, 3001 Bern, Postfach 7442. Die Zahlen
in Klammern verweisen auf die Randnummern des

Dokuments.
2 Vgl. Zeichen der Zeit: Schweizer Kirchen auf der
Suche nach einem neuen Gesellschaftsvertrag, in:
NW 1998, S. 190ff.
3 Vgl. Zeichen der Zeit: Die Überwindung des

Kapitalismus - ein «Processus confessionis» für den
Reformierten Weltbund, in: NW 1997, S. 366t.

274


	Zeichen der Zeit : das "Wort der Kirchen" - eine politische, aber keine prophetische Botschaft

