Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 95 (2001)
Heft: 9
Rubrik: Zeichen der Zeit : das "Wort der Kirchen" - eine politische, aber keine

prophetische Botschaft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Am 1, September wurde das «Wort der
Kirchen» der Offentlichkeit iibergeben.!
Bundesprisident Moritz Leuenberger,
Arbeitgeberprisident Fritz Blaser und
der Prisident des Schweizerischen Ge-
werkschaftsbundes Paul Rechsteiner
durften es in der Berner Heiliggeist-Kir-
che im Namen der «Schweizer Bevolke-
rung» entgegennehmen. Nur, so «aus-
gewogen» wie diese konkordant vertre-
tene Schweiz ist es nicht geworden. Der
Arbeitgeberprisident musste sich in
«Worthiilsen» fliichten, wie der Tages-
Anzeiger (3.9.01) schreibt, wahrend Paul
Rechsteiner «zur Sache» reden und in der
«Parteinahme zugunsten der Schwiche-
ren» eine weitgehende Ubereinstimmung
zwischen Kirchen und Gewerkschaften
zu erkennen vermochte.

Vergleichen wir das heute vorliegen-
de Wort «Miteinander in die Zukunft»
mit der urspriinglichen Diskussions-
grundlage «Welche Zukunft wollen
wir?» der Okumenischen Konsultation?,
so fillt auf, dass einerseits die Forderun-
gen an das Handeln von Politik und
Gesellschaft (Kap. 3-8) konkreter, sub-
stanzieller, «fortschrittlicher» geworden
sind, wihrend anderseits die propheti-
sche Kritik im Sehen und Urteilen (Kap.
1 und 2) einer weniger engagierten, um
nicht zu sagen unbedarften Analyse des
Bestehenden gewichen ist.

Schelte von rechts
Das Lamento, mit dem die neoliberale
und rechtskonservative Publizistik das
Papier eindeckt, zeigt, dass es seinen Biss
nicht ganz verloren hat. Im «Sonntag»
(Nr. 34/01) gefallt sich der «Wirtschaft-
experte» Beat Kappeler in massiver Kri-
tik am «Wort der Kirchen». Er stellt es
pauschal in die Ecke «einer bestimmten
politischen Partei», womiter ja wohl die
SP meint. Er nimmt sich nicht die Miihe,
die wichtigsten Forderungen des Wor-
tes zu thematisieren, ausser dass er ihm
in Sachen Lohngerechtigkeit «Neid» ge-
geniiber Spitzenverdienern vorwirft.
Daskatholische Ziircher «Pfarrblatt»

Willy Spieler

Das «Wort der
Kirchen» — eine
politische, aber
keine propheti-
sche Botschaft

offnet seine Spalten fiir ein reaktionires
Pamphlet von Urs C. Reinhardt, dem
ehemaligen Generalsekretir der CVP.
Dieser bemangelt am Wort der Kirchen,
dass es den «jungen Frauen» eintrichte-
re, sie konnten «ihre Selbstverwirkli-
chung> nur mit Arbeit ausser Haus fin-
den», und dass dabei «die frithere Haus-
frau und Mutter» als «antikes Dumm-
chen» abgewertet werde. Die «working
poor» seien nicht weiter zu bedauern, da
zwei Drittel von ihnen ein Auto besissen.
Noch weniger will Reinhardt verstehen,
dass «die Atomenergie als Alternative zu
den die Umwelt belastenden fossilen
Brennstoffen ... schlicht totgeschwiegen»
werde.

Beide, Kappeler wie Reinhardt, mei-
nen, die Kirchenleitungen vor ihrem
«Wort» in Schutz nehmen zumiissen. Fiir
Reinhardt stammen die Forderungen des
Papiers von «Sozialethikern und sozial-
ethischen Amateuren mit unverkennba-
rem ideologischem Gedankengut» . Kap-
peler mokiert sich iiber «diese Kirchen-
kommissions-Kritik am Kapitalismus»,
dienicht von der Hierarchie komme, son-
dern von «irgendwelchen Kommissionen
und Diskussionsrunden zur Wirtschaft».
Er «bevorzuge —als Katholik — klare Hie-
rarchien, keine Versammlungstiimelei».
Dumm nur, dass auch der katholische
Bischof Amédée Grab das «Wort der Kir-

271




chen» namens der Schweizer Bischofs-
konferenz unterzeichnet hat...

Als dritter im Bund der Kritiker mel-
det sich NZZ-Redaktor Gerbard
Schwarz zu Wort. Im «Wendekreis» (9/
2001)darfer unwidersprochen kundtun,
noch selten hitten sich ihm «bei einer
Lektiire die Haare mehr gestriaubtals bei
der Diskussionsgrundlage der okumeni-
schen Konsultation». Auf das neue
«Wort» nimmt er nicht mehr direkt Be-
zug, das ist auch gar nicht notig, weiss
Herr Schwarz doch, dass «Gerechtig-
keit» nichts zu tun habe mit «einem Aus-
gleich der grossen Einkommens- und
Reichtumsunterschiede», dass «eine St.-
Martins-Ethik des Teilens» vielmehr «in
die Armut aller» fiithre und dass es auch
keine AHV brauche, da 95 % unserer
Bevolkerung selbst in der Lage wiren,
sich fiir die Zukunft abzusichern. Wes-
halb Herr Schwarz sich mit seinem Neo-
liberalismus fernab jeder christlichen So-
ziallehre bewegt, ist ihm keine mude
Zeile wert,

Bei soviel Schelte von rechts wird ei-
nem das Kirchenpapier sympathisch,
bevor man es iberhaupt gelesen hat.

Sozialethische Handlungsfelder

Was hier zu Lobngerechtigkeit und Exi-
stenzsicherung gesagt wird, darf sich in
der Tat sehen lassen. Die Kirchen erin-
nern an «zwei sozialethische Grundsit-
ze»: «Jeder erwerbstatigen Person muss
es grundsatzlich moglich sein, ihren Le-
bensunterhalt und den ihrer Angehori-
gen zu sichern. Und die Einkommens-
unterschiede dirfen nicht beliebig gross
werden. Es ist eine Frage des politischen
Willens, diese Prinzipien zu realisieren»
(162). Ob, statt auf Mindestlohnen zu
beharren, der «Vorschlag einer negati-
ven Einkommenssteuer» (123) fiir wor-
king poor eine mogliche Losung sein
konnte und nicht vielmehr auf eine -
kaum zu rechtfertigende - Lohn-
subvention hinausliefe, bleibe dahinge-
stellt. Lohngerechtigkeit ist aber nicht
nur gegen ein Zuwenig, sondern auch

gegen ein Zuviel an Erwerbseinkommen
einzuklagen. Die Kirchen halten darum
nicht zuriick mit Kritik an den Léhnen
fir das «obere Ende», «die mit keiner
Leistung menschlichen Arbeitens mehr
zu begriinden sind» (108) und «keinen
Bezug mehr haben zur gesellschaftlichen
Realitit» (162).

Was in der Diskussiongrundlage
«Welche Zukunft wollen wir?» noch
weitgehend fehlte, war die Familienpo-
litik. Im neuen «Wort» sind die Kirchen
dezidiert der Ansicht, dass «ein volles Er-
werbseinkommen fiir den Unterhalt ei-
ner Familie ausreichen sollte» (67), ohne
dadurch auf das Erndhrerlohnmodell
zuriickzufallen. Die Familien sollen viel-
mehr selber entscheiden kénnen, wie
Erwerbsarbeit und Hausarbeit aufzutei-
len sind. Da die Wirtschaft vorderhand
kaum bereit ist, diese familiengerechten
Lohne zu bezahlen, fordern die Kirchen
«wesentlich hohere Kinderzulagen»
(67), ja ein «garantiertes Existenzmini-
mum fir Kinder» (70). Und sie «betrach-
ten es als wichtige 6ffentliche Aufgabe,
das Angebot familienergianzender Kin-
derbetreuungsplitze (Krippen, Horte,
Tagesschulen) bedarfsdeckend auszu-
bauen und an Schulen generell Block-
zeiten einzufithren und Mittagstische an-
zubieten» (68).

Auch die Migrationspolitik bekommt
im Wort der Kirchen einen hoheren Stel-
lenwert als noch in der Diskussions-
grundlage. Der neue Text bezeichnet die
Schweiz als «Einwanderungsland» und
wiirdigt Migrantinnen und Migranten
als «Bereicherung» (88). Das gelte nicht
nur fiir «<hochqualifizierte», sondern
auch fur «benachteiligte Menschen», von
denen «eine gewisse Zahl Arbeit in der
Schweiz» bekommen sollte, zumal die
Schweiz «eine Verjiingung ihrer Bevol-
kerung» brauche (89). Der Text sieht in
der Integration «einen sich stetig veran-
dernden und lebenslinglichen, individu-
ellen sowie kollektiven Prozess» (92),
fordert die automatische Einbiirgerung
der zweiten Auslindergeneration (97)

272



sowie demokratische Rechte auch fiir die
iibrigen Inlinder und Inldnderinnen ohne
Schweizerpass (96).

Andersalsin der Diskussiongrundlage
unterstiitzen die Kirchen die zur Zeit
wichtigsten und aktuellsten Forderungen
im globalen Kontext. Mit dem UNO-
Beitritt soll die Schweiz «der universel-
len Geltung der Grundwerte, der Solida-
ritit der Staatengemeinschaft und dem
Frieden in Gerechtigkeit besondere Auf-
merksamkeit schenken» (217) . Die Kir-
chen iiben sodann Kritik an der Tatsa-
che, dass die Schweiz noch immer nicht
die von der UNO seit Jahren verlangten
0,7 Prozent des BSP fiir die Entwicklungs-
zusammenarbeit aufwendet (222). Be-
merkenswert ist die Befiirwortung einer
«globalen Steuer auf Devisentrans-
aktionen»(Tobin-Tax), um die interna-
tionalen Finanzfliisse zu regulieren, die
sonst «ganze Volkswirtschaften aus dem
Gleichgewicht» bringen (166, 227).

Wo bleibt die Systemkritik?
Beat Kappeler wirft dem «Wort der Kir-
chen» vor, es unterstelle dem Kapitalis-
mus «moralische Minderwertigkeit».
Schon wir’s! Aber leider fehlt dem vor-
liegenden «Wort» weitgehend die pro-
phetische Sprache des ersten Entwurfs.
Das neue Papier lasst sich nur zoger-
lich auf Kritik an Wirtschaft und Gesell-
schaft ein. Eher referiert es solche Kritik
als Meinung von «vielen» oder «einigen»
Wir lesen Sdtze wie: «Die beobachtbare
zunehmende Kluft zwischen Reich und
Arm bedeutet fiir viele ein ernst zu neh-
mendes soziales Konfliktpotential»
(108). Und: «Das Problem der Working
poor wird denn auch von vielen als Skan-
dal empfunden» (99). Warum nur von
vielen? Vom wem nicht? Und was hilt
die Kirche von diesem Skandal? Hinzu
kommen «einige», die eine «erhdhte Mit-
sprache der Arbeiter und Arbeiterinnen
im Unternehmen» wiinschten (170). Und
wer sind die andern, die das nicht wiin-
schen? Und gibt es nicht auch «einige»,
die eine echte Mitbestimmung im Sinne

der Mitentscheidung fordern (nicht
«wiinschen»). Das wire mehr als «Mit-
sprache», die auch als «erhhte» noch
keine Mitbestimmung ist, falls diese Stei-
gerungsform tiberhaupt einen «erhoh-
ten» Sinn haben soll.

Warum ist der «soziale Friede» plotz-
lich nicht mehr ~ wie noch in der ersten
Diskussionsgrundlage — «in Frage ge-
stellt»? Warum werden die politischen
Gegensitze zwischen «Linken» und
«Rechten» eingeebnet, obwohl «die so-
ziale Gruppe derjenigen zunimmt, die
von der aktiven Mitgestaltung ihrer
Zukunft ausgeschlossen» (3) sind? Wa-
rum diktieren nicht mehr Hochfinanz
und Weltkonzerne die «politische Agen-
da»? Warum wird nicht mehr die «Frei-
heit» hinterfragt, die der Neolibera-
lismus verkiindigt? Etwa mit den Wor-
ten des urspriinglichen Textes: «Wer auf
dem Markt bestehen will, der muss sich
verkaufen. Wer sich verkaufen will, der
muss Opfer hinnehmen... Wer keine
Leistung erbringt, ist nichts wert... So
verbirgt sich hinter dem Ruf nach Frei-
heit viel Gewalt.»

Dass der Kapitalismus sich im Neo-
liberalismus bis zur Kenntlichkeit in sei-
ner strukturellen Gewalt entlarvt, wird
nicht (mehr) gesagt. Gewiss gibt es noch
ein paar zitierfahige Sitze wie: «Ober-
stes Ziel der Wirtschaft ist nicht der Pro-
fit,sondern die Entfaltung des Menschen
und des sozialen Lebens. Den heutigen
Geltungsvorrang des Geldes als Orien-
tierungsgrosse in immer mehr Lebens-
bereichen betrachten wir als Risiko-
faktor fiir die kiinftige Gesellschaftsent-
wicklung» (133). Und: «Das heutige
Wirtschaftssystem ist nicht zuletzt eine
ausgekligelte Maschine, die Menschen
ausschliesst und Umwelt zerstort» (236).
Aber diese Sitze stehen eher isoliert in
einem Text, der auf die urspriingliche
kapitalismuskritische Analyse verzichtet.
Dasist nur schon deshalb drgerlich, weil
damit die Chance verpasst wurde, An-
stosse von seiten der Weltkirche, der ka-
tholischen wie der reformierten, aufzu-

273



nehmen und im konkreten Kontext ei-
nes Landes wie der Schweiz mit ihrer
weltweit agierenden Wirtschaft zu ver-
tiefen.

Erinnert sei an die Enzyklika Popu-
lorum progressio von 1967, die bereits
diesen «ungehemmten Liberalismus»
verurteilte, nach dem «der Profit der
eigentliche Motor des wirtschaftlichen
Fortschritts» sei. Oder an die Enzyklika
Sollicitudo rei socialis (1987), worin der
amtierende Papst die «Gier nach Pro-
fit» als «Gotzendienst» benennt, der sich
auch in kapitalistischen «Strukturen der
Siinde» widerspiegle. Oder an die Ge-
neralversammlung 1997 des Reformier-
ten Weltbundes in Debrecen, die im
globalen Kapitalismus von heute einen
Angriff auf die «Integritit des Evangeli-
ums» sieht und die Glaubigen dazu auf-
ruft, dieses System im Sinne eines
Bekenntnisprozesses (processus confes-
sionis) zu Uberwinden.’ Wire es nicht
an der Zeit, dass auch die Schweizer
Kirchen den neoliberal gehduteten Ka-
pitalismus unmissverstandlich verurteil-
ten? Selbst auf die Gefahr hin, dass ge-
wisse Leute sich larmoyant gegen den
Vorwurf der «<moralischen Minderwer-
tigkeit» ihrer Ideologie verwahrten?

Esist wirklich paradox, dass der neue
Text in seinen konkreten Forderungen
politischer ist als die alte Diskussions-
grundlage, wahrend diese in ihrer Ka-
pitalismuskritik prophetischer war. Eine
radikale, an die Wurzeln gehende Poli-
tik (im Sinne der Diskussionsgrundla-
ge) miisste dieses System aber nicht nur
reformieren (wie das «Wort der Kir-
chen»), sondern iiberwinden. Die Kir-
chen sollten sich zum Beispiel fragen,
was es heisst, «dass der Mensch Subjekt
der Arbeitist» (114) und dass dieses Sub-
jektsich an «der sozialen, 8kologischen
und wirtschaftlichen Nachhaltigkeit
ausrichten» muss (114). Wie kénnen die
Arbeitenden diese Subjektstellung erlan-
gen und wie sich dabei ethisch verhal-
ten, wenn sie iiber keine Mitbestimmung
inder Wirtschaft verfigen? Warum tun

die Kirchen so, als hitten sie noch nie et-
was vom sozialethischen «Vorrang der
Arbeit vor dem Kapital» gehort, wieer in
der Soziallehre der katholischen Kirche
(z.B. Laborem exercens von 1981) oder
auch in der Wirtschaftsethik von Arthur
Rich vertreten wird?

Einanderer Ansatzzum Weiterdenken
ist die Lehre vom «usus communis», und
das heisst: «der universelle Grundsatz,
dass die Guiter dieser Erde allen gehoren»,
folglich auch durch Eigentumsstrukturen
verteilt werden miissen, die sich fiir alle
positiv auswirken (89). Das wire eine
systemsprengende Forderung, vor allem,
wenn sie nach dem weiteren «Grundsatz»
durchbuchstabiert wiirde, «dass eine So-
zialhypothek> auf dem tiber das Lebens-
notwendige hinausgehenden Besitz las-

tet» (159).
*

Die Kirchen sind ein Teil dieser Gesell-
schaft. Vonihnen Alternativen zu verlan-
gen, die nicht einmal mehr die Linke her-
vorbringt, ist wohl wirklich zuviel ver-
langt. Die Schweiz wire jedenfalls ein
anderes Land, wenn sie das «Wort der
Kirchen» schon in seiner heutigen Form
befolgte. Die Kirchen sind daher zu er-
mutigen, ihre Option fiir die «Miihseli-
gen und Beladenen» (5) durchzuhalten
und ihr Wort gelegen oder ungelegen in
die Gesellschaft und — als letzte noch
halbwegs funktionierende «Internationa-
le» — in den Globalisierungsprozess ein-
zubringen. Und dabei radikaler zu wer-
den... o

'Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund und
Schweizer Bischofskonferenz: Wort der Kirchen.
Miteinander in die Zukunft, Bern und Freiburg
2001. Bestelladresse: Okumenische Konsultation
zur sozialen und wirtschaftlichen Zukunft der
Schweiz, 3001 Bern, Postfach 7442. Die Zahlen
inKlammern verweisen auf die Randnummern des
Dokuments.

1Vgl. Zeichen der Zeit: Schweizer Kirchen auf der
Suche nach einem neuen Gesellschaftsvertrag, in:
NW 1998, S. 190ff,

3Vgl. Zeichen der Zeit: Die Uberwindung des Ka-
pitalismus — ein «Processus confessionis» fiir den
Reformierten Weltbund, in: NW 1997, S. 366f.

274



	Zeichen der Zeit : das "Wort der Kirchen" - eine politische, aber keine prophetische Botschaft

