
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 95 (2001)

Heft: 7-8

Rubrik: Zeichen der Zeit : vom Recht auf nachhaltige Arbeit

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie kommt Nachhaltigkeit im Umgang
der Wirtschaft mit Umwelt und Natur
zustande Nur über das Kapital und dessen

Einsicht in die Notwendigkeit, dass

die (aus)genutzte Natur ihren Preis hat?

Nur über den Sachzwang einer ökologischen

Rendite, die das Kapital nachhaltig

wirtschaften lässt? Nichts gegen diese

Vorgaben einer ökologischen
Marktwirtschaft, aber warum sprechen wir
vom Kapital, als ob ihm die alleinige
Verfügungsgewalt über die Produktionsmittel

zustünde? Warum klammern wir
den Faktor Arbeit so nachhaltig aus, als

ob es keine Sozialethik gäbe, die den

Vorrang der Arbeit vor dem Kapital
vertreten würde, vom Sinn der Arbeit in der
(ehemals?) sozialistischen Theorie ganz
zu schweigen? Was ist denn Nachhaltigkeit,

wenn nicht Bewahrung der
Schöpfung? Und was ist der Beitrag des

Menschen zur Bewahrung oder -
bibeltheologisch genauer - Erneuerung der
Schöpfung, wenn nicht die Arbeit? Kann
es daher eine Verantwortung der Arbeit
für die Schöpfung geben ohne die

Mitbestimmung der Arbeitenden?

Bewahrung und Erneuerung der
Schöpfung
Für den Religiösen Sozialismus ist der
Sinn der Geschichte nicht nur die Befreiung

des Menschen, sondern die universale

Befreiung aller Kreatur. Das «Harren

der Schöpfung » (Rom 8,19ff. meint,
dass Gottes Welt noch nicht fertig, die
Schöpfung noch im Werden ist. In
seinem Bibelwerk kann Leonhard Ragaz

sogar schreiben: «Wer an die Auferstehung

Christi recht glaubt, der glaubt
überhaupt an die Auferstehung der ganzen

Schöpfung..., auch an die Auferstehung

der Natur.»1
Diese Schöpfungstheologie reicht weit

über das hinaus, was wir unter
«Nachhaltigkeit» verstehen. Es geht hier
nicht nur um Bewahrung, sondern auch

um Erneuerung der Schöpfung. Gewiss
ist es nach dieser Theologie Gott, der das

Antlitz der Erde erneuert. Aber der

Willy Spieler

Vom Recht

«inj
# S3

'«lui
failli ^

auf nachhaltige
Arbeit

mwmm

flj
m ^m

Mensch muss darauf nicht passiv warten,

er ist vielmehr gefordert, als
«Mitarbeiter Gottes» (1 Kor. 3,9) sich an
diesem Erneuerungswerk zu beteiligen.
Wir müssen auch nicht spekulieren, was
dabei Tat Gottes und was Tat des
Menschen sei. Der Mensch soll im Sinne

einer ethischen Pflicht die Schöpfung
bewahren und erneuern. Und er kann
seinen Beitrag leisten: durch sinnvolle
Arbeit.

Huldrych Zwingli hat als einer der

ersten Theologen diesen Zusammenhang

zwischen Schöpfung und Arbeit
erkannt. In seiner Schrift «Eine
freundschaftliche und ernste Ermahnung der

Eidgenossen» schreibt er: «Arbeit ist
etwas Gutes, etwas Göttliches... Das
Allerschönste aber ist, dass aus der Hand
des Arbeiters Frucht und Gewächs
entspringt, so wie aus der Hand Gottes bei
der Schöpfung; der Arbeitende ist also
äusserlich Gott ähnlicher als irgendein
Wesen auf der Welt.»2

Als «Beitrag zur Vollendung des

Schöpfungswerkes Gottes» würdigt in
den 60er Jahren des vergangenen
Jahrhunderts auch das Zweite Vatikanische
Konzil die Arbeit: Diese «ist unmittelbarer

Ausdruck der Person, die den
stofflichen Dingen ihren Stempel aufprägt
und sie ihrem Willen dienstbar macht....;
so kann der Mensch seinen Beitrag zur

237



Vollendung des Schöpfungswerkes Gottes

erbringen...»3 Die von Teilhard de

Chardin beeinflusste Pastoralkonstitution

deutet die Evolution als göttliche
Kraft, die den Menschen befähigt, einen
echten, humanen Fortschritt zu erreichen
und dadurch selbst immer mehr Mensch
zu werden. Sozialismus war die Signatur

der Zeit, auch wenn ein Teilhard im
damaligen «Kommunismus» zu Recht
erst «die embryonale oder gar karika-
turenhafte Form eines wie ein Neugeborenes

plärrenden Neo-Humanismus»4
sah.

Was für die Theologie «Schöpfung»,
ist für eine weltliche Philosophie «Natur».

Theologisch gesehen, vollendet
Gott seine Schöpfung mit den Händen
des arbeitenden Menschen. Im Fall des

innerweltlich argumentierenden Philosophen

ist Arbeit das, was Karl Marx
einen «Stoffwechsel mit der Natur» nennt:
die «Bearbeitung der gegenständlichen
Welt», worin der Mensch « die Natur als

sein Werk und seine Wirklichkeit» - und
damit sich selbst «erst wirklich als

Gattungswesen» -erfährt.5 Der Mensch
verändert die Natur nach seinen eigenen
Ideen und verwirklicht damit sich selbst:

«Eine Biene beschämt durch den Bau
ihrer Wachszellen manchen menschlichen

Baumeister. Was aber von
vornherein den schlechtesten Baumeister

vor der besten Biene auszeichnet, ist,
dass er die Zelle in seinem Kopf gebaut
hat.» Marx entwickelt daraus die grossartige

Dialektik einer «Naturalisierung
des Menschen» und einer «Humanisierung

der Natur»6.
Hier müssen wir weiterdenken. Wenn

es nämlich der Sinn der Arbeit ist, zur
Vollendung der Schöpfung oder der
Natur beizutragen, dann kann sinnvoll
nur eine Arbeit sein, die auch wirklich
der Schöpfung oder der Natur dient.

Arbeit zwischen Produktiv- und
Destruktivkraft
Vor der Frage nach der schöpfungs- oder
naturdienlichen und damit sinnvollen

Arbeit müssten wir die Vorfrage stellen,
ob Natur und Schöpfung gegenüber dem
Menschen einen Grundwert oder nur
einen Instrumentalwert bedeuten. Sprechen

wir z.B. von den «natürlichen
Lebensgrundlagen», dann meinen wir
«Natur» nicht als Grundwert, Selbstwert
oder Selbstzweck, sondern als
Instrumentalwert, als Mittel zum Zweck des

Menschen. Wäre Natur dagegen ein

eigener Grundwert wie der Mensch, dann
stellte sich wiederum die Frage, welche
«Natur» damit gemeint sei. Von der
«Würde der Kreatur» spricht z.B. unsere

Bundesverfassung. Was heisst das?

Steht die «Würde der Kreatur» gleichrangig

neben der «Würde des
Menschen» Und was alles umfasst die «Würde

der Kreatur» Fallen darunter nur die
Wirbeltiere? Oder etwa auch die Viren?
Was bedeutet «Würde der Kreatur»
angesichts ihrer Instrumentalisierung für
den Menschen von der Vivisektion bis

zur Gentechnologie?
Die Fragen müssten in einer

Grundwertediskussion vertieft werden. Mit zur
Diskussion stünde dabei auch die

neuerdings postulierte «Resakralisie-

rung» der Natur.7 Aber vielleicht wäre
schon genug gewonnen, wenn wir
wenigstens bereit wären, in einem
schöpfungstheologischen Sinn anthropozentrisch

zu denken und zu handeln.
Schöpfungstheologisch denken heisst
immer auch vom wahren Absoluten her
denken, um nicht die falschen Götter von
Macht und Profit anzubeten. Unter
diesem schöpfungstheologischen Vorbehalt
liefe auch die anthropozentrische Rede

von den «natürlichen Lebensgrundlagen
des Menschen» nicht mehr Gefahr,
destruktiv zu werden.

Gleichgültig, ob wir Natur bzw.
Schöpfung als Grundwert oder als

(anthropozentrischen) Instrumentalwert
verstehen, verlangt unser Umgang mit ihr
einen neuen Arbeitsbegriff. Sinnvoll und
zu verantworten ist so oder anders nur
eine Arbeit, die der Schöpfung bzw. dem
Menschen dient, indem sie seine natürli-

238



chen Lebensgrundlagen bewahrt und
erneuert. Das ist alles andere als

selbstverständlich; denn Arbeit kann mit der

Schöpfung oder der Natur- und dadurch
auch mit dem Menschen! - zerstörerisch
umgehen.8

Arbeit, die der Schöpfung oder der
Natur dient, ist vor allem Reproduktionsarbeit:

Arbeit in Haus und Haushalt, Be-

ziehungs- und Betreuungsarbeit in
Partnerschaft, Familie, Wohngemeinschaft
usw. Diese Form der Arbeit wird in der
traditionellen Ökonomie und Ethik
kaum erwähnt, weil diese die Arbeit
regelmässig auf (bezahlte und vorwiegend

männliche) Produktionsarbeit
verkürzen. Trotzdem ist die (unbezahlte)
Reproduktionsarbeit nicht weniger wichtig,

denn sie befriedigt elementare Bedürfnisse

des Menschen, gibt ihm Heimat,
schafft Ordnung und stiftet Sinn.

Die zweite Art der Arbeit ist die
Produktionsarbeit, die Gütererzeugung
und Dienstleistungen umfasst. Auch sie

kann zur Bewahrung, ja Erneuerung der

Schöpfung beitragen. Ich denke an sanfte

Technologien, z.B. an die Nutzung von
Wind- und Sonnenergie. Hier wäre
Arbeit wirklich eine Produktivkraft, und

zwar in allen Sektoren der Wirtschaft.
Arbeit im heutigen Kapitalismus ist

aber leider nur zu oft nicht Produktivkraft,

sondern Destruktivkraft. Sie
verhält sich dann wie die Strategie der Krebszelle

und forciert das Wachstum um des

Wachstums willen. Im Dienst von
Grosstechnologien bewirkt sie
Grossrisiken für Mensch und Natur. Im Dienst
des Krieges wird sie vollends
zerstörerisch. In der politischen Polemik
wird das Arbeitsplatzargument immer
dann am heftigsten vertreten, wenn die

fraglichen Arbeitsplätze in ihren Auswirkungen

auf Mensch und Umwelt mehr
als nur zweifelhaft sind. Was wurde und
wird bei uns in der Schweiz nicht alles

mit dem Arbeitsplatzargument begründet:

Der Export von Kriegsmaterial in die

Dritte Welt, der Ausbau des Flughafens
Kloten für immer mehr Flugbewegungen,

die Erhaltung von Geldspielautomaten,
wie sie vor ein paar Jahren mit einer sog.
Fair Play-Initiative im Kanton Zürich
gefordert wurde.

Arbeit im Dienst des Profits wird
destruktiver Götzendienst. Oder wie
Ragaz einmal sagte: «Weil man ohne
Gott die Unendlichkeit doch nicht
haben kann, so will man die Schöpfung
wenigstens zerstören.»9 Solche
Zerstörungsarbeit verliert ihren Sinn als Arbeit
und verstösst gegen die Menschenwürde

der Arbeitenden selbst.

Mitbestimmung als Recht auf
sinnvolle Arbeit
Arbeit, verstanden als Teilhabe am
Schöpfungswerk, ist ein Wert menschlicher

Selbstverwirklichung, ein Selbstwert.

Kapital kann demgegenüber immer
nur ein Mittel zum Zweck (des
Menschen), ein Instrumentalwert sein. Darum

spricht die Sozialethik von einen
« Vorrang der Arbeit vor dem Kapital».
Woraus wiederum folgt: «Man darf die
Produktionsmittel nicht gegen die Arbeit
besitzen; man darf sie auch nicht um des

Besitzes willen besitzen, weil das einzige
Motiv, das ihren Besitz rechtfertigt - sei

es in der Form des Privateigentums, sei

es in der des öffentlichen oder kollektiven

Eigentums -, dies ist, der Arbeit zu
dienen.»10 Der Shareholder Value-Kapi-
talismus behauptet das genaue Gegenteil

und erweist sich damit als die Spitze
einer sozialethischen Perversion.

Der Vorrang der Arbeit ergibt sich nur
schon daraus, dass sich der arbeitende
Mensch in den Produktionsprozess mit
seiner ganzen Person, mit seinen beruflichen

und menschlichen Fähigkeiten
sowie mit einem hohen Anteil an Lebenszeit

einbringt. Demgegenüber leistet die
Seite des Kapitals keinen wirklich
existentiellen Einsatz. Sie investiert Geld-
und Sachmittel, trägt eigenes Risiko nur
mit dem Vermögen, in grösseren
Unternehmungen nur bis zur Höhe des eigenen

Anteils (Aktien). Kapital ist immer
nur Mittel, Arbeit dagegen ein Wert an

239



sich selbst (unter der Voraussetzung, dass

sie sinnvoll ist). Nicht Kapital, sondern
Arbeit ist «Ausdruck der Person».

Mitbestimmung der Arbeit mit dem

Kapital, selbst gleichgewichtige oder
paritätische, ist gemessen an diesem Vorrang

eine bescheidene Forderung. Eigentlich

müsste die Wirtschaft demokratisiert,

das einzelne Unternehmen von den
darin arbeitenden Menschen «regiert»
werden. In grösseren Unternehmen würden

sie die Leitung selber wählen und ihr
Zielvorgaben machen, was, wie, wo und
für wen produziert werden soll.

Aus unseren Überlegungen zum
Arbeitsbegriff folgt noch ein anderer
Zugang zur Mitbestimmung. Wenn
nämlich Arbeit Verantwortung für Natur

und Schöpfung bedeutet, dann muss
der arbeitende Mensch auch die
Möglichkeit haben, über das Produkt seiner
Arbeit und die Art und Weise seiner
Herstellung zu entscheiden. Nur so kann
er sich dagegen verwahren, eine Arbeit
leisten zu müssen, die nicht im Einklang
mit der Schöpfung und mit seiner eigenen

Würde steht.
So richtig es ist, den ökologischen

Umbau der Wirtschaft über die wahren
Kosten der Naturnutzung zu lenken, so
sehr ist es doch die unternehmerische
Entscheidung, die das nachhaltige
Wirtschaften unmittelbar verantworten
muss. Es ist deshalb nicht einzusehen,

warum nur das (Aktien-)Kapital die

Unternehmenspolitik legitimieren soll,
während die im Unternehmen arbeitenden

Menschen dazu nichts zu sagen
haben. Gerade die Arbeit ist an
Nachhaltigkeit eher mehr interessiert als das

Kapital; denn von der Nachhaltigkeit
hängt der eigene Arbeitsplatz ab, während

Aktien sich jederzeit abstossen und
durch neue ersetzen lassen.

Leider ist Mitbestimmung im
schweizerischen Recht wenig entwickelt. Aber
es spricht auch nichts dagegen, dass

Aktionärsversammlungen heute schon
Vertreterinnen und Vertreter einer
Belegschaftin den Verwaltungsrat wählen.

Warum sollen Organisationen, die
kritische Aktionärinnen und Aktionäre
vereinigen, nicht auch ökologisch bewusste

Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen zur
Wahl vorschlagen? Das müsste erst recht
für die Pensionskassen eine
Selbstverständlichkeit sein, da sie ja bereits
paritätisch mitbestimmt werden, weshalb es

jeder Logik entbehrt, wenn sie mit ihren
Aktien nur die Seite des Kapitals
unterstützen. Sie verwalten 400 Mia. Franken,
die für den ökologischen und sozialen
Umbau unserer Wirtschaft eingesetzt
werden könnten...

Im übrigen ist die Ausbeutung der
Natur von der Ausbeutung des Menschen
nicht zu trennen. Wenn heute 40 % der
Arbeitenden unter übermässigem Stress

leiden (Weltwoche, 5.7.01), dann hängt
das mit den immer hektischeren Re-

strukturierungen durch einen rücksichtslosen

Shareholder-Kapitalismus zusammen.

Wer umgekehrt mit der Natur
partnerschaftlich umgehen will, der wird
auch den arbeitenden Menschen ein dem

Kapital zumindest gleichwertiges Recht
auf Partizipation an den Entscheidungen

- und natürlich auch an den Erträgen -
eines Unternehmens einräumen. Die
vorenthaltene Mitbestimmung missachtet

nicht nur die Würde der arbeitenden
Menschen, sondern auch den Auftrag der

Arbeit gegenüber Natur und Schöpfung.

1 Die Bibel - eine Deutung, Band V, S. 270.
2 Schriften I, Zürich 1995, S. 322.
3 Pastoralkonstitution «Über die Kirche in der

Welt von heute», Nr. 67.
4 Die Zukunft des Menschen, Werke V, Olten/

Freiburg im Breisgau 1963, S. 348, Anm. 1.
5 Ökonomisch-philosophische Manuskripte, in:

Frühe Schriften I, Stuttgart 1962, S. 568.
6 Vgl. Alfred Schmidt, Der Begriff der Natur in

der Lehre von Marx, Frankfurt a.M. 1962, S.

63ff.
7 Vgl. Fernando Gabeira, in: NW 2001, S. 22.
8 Vgl. Zeichen der Zeit: Vom Menschenrecht auf

sinnvolle Arbeit, in: NW 1993, S. 238ff.
9 Bibel, Band I, S. 52.
10 Enzyklika «Über die menschliche Arbeit», Nr.

14f.

240


	Zeichen der Zeit : vom Recht auf nachhaltige Arbeit

