
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 95 (2001)

Heft: 7-8

Artikel: Schöpfungsdämmerung

Autor: Staubli, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Der Christ liebt die Tiere nicht
mehr«'
In einer Dorfschenkenszene des frühen
Stücks «Baal« (1919) von Bertolt Brecht
plant der Titelheld ein imposantes Fest

für seinen Freund Ekart. Aus sieben Dörfern

sollen die Bauern die besten Stiere

zusammentreiben, nur damit sie beide
sich an diesem Anblick weiden können.
Baals Pläne werden jedoch durch den
Pfarrer des Ortes rasch vereitelt.
Enttäuscht sagt Baal zu Ekart: «Er begreift
es nicht. Er hat die Geschichte verdorben.

Der Christ liebt die Tiere nicht
mehr.» In diesem Satz kulminiert die
Konfrontation zwischen Baal, dem

naturwüchsigen, vitalen Genussmenschen,
dessen Name dem kanaanäischen
Fruchtbarkeitsgott entliehen ist, und dem

Repräsentanten der christlichen Religion.

Die christliche Bestimmung des

Verhältnisses zwischen Mensch und Tier
wurde und wird weitgehend durch
Auslegungen der anthropozentrischen Kapitel

1-3 der Genesis geprägt. Ganz im
Gegensatz zu den altorientalischen
Religionen und besonders zur altägyptischen
Religion spielen Tiere und Pflanzen zur
Erfassung des Göttlichen im Christentum
kaum noch eine Rolle. Die geflügelten
Schlangen, die Serafim, die Jesaja im
Tempel noch gesehen hat, wurden in der
christlichen Kunst zu schamhaften,
menschengestaltigen Engeln domestiziert.

Die Kerubim, Tiergenien, die

JHWHs Thron bildeten, wurden zu
«Thronen und Mächten» abstrahiert.
Letzte Relikte einer einst reichen
Vergegenwärtigung Gottes in der Tierwelt sind
Gottes Adlersfittiche (eigentlich
Geierflügel), Christus als Lamm und der Geist
als Taube in den Kirchenliedern. In allen
Fällen ist den Sängern und Sängerinnen
die Bedeutung dieser Tiere kaum noch
bewusst.

Da sie theologisch somit kaum
eingebunden waren und die Isolierung des

Unterwerfungsbefehls in Gen 1,28 vom
übrigen biblischen Kontext die gesamte

Thomas Staubli

Schöpfungsdämmerung

Gegenüber der Ökologie zeigt sich die Geistesverwandtschaft

freisinniger und sozialistischer Politik besonders deutlich.

Beide Bewegungen haben ihre Wurzeln im industriellen

Zeitalter. Beide erwarten die Erlösung aus der Misere
durch den technologischen Fortschritt. Sozialistische
Ministerinnen und Minister eröffnen wie ihre liberalen Kolleginnen

und Kollegen neue Autohahnabschnitte, planen neue
Bahnlinien, machen Zugeständnisse an den boomenden
Flugverkehr, planen ein Europa, wo die Distanzen und
damit auch der Verkehr und seine schädlichen Folgen immer
nebensächlicher werden sollen... Gibt es überhaupt
Alternativen zu einer anthropozentrischen Politik? Gäbe es

insbesondere für einen religiösen Sozialismus Möglichkeiten,
an andere Traditionen anzuknüpfen? Wenn ja, an welche?
Das sind Fragen, die nicht zuletzt auch im Anschluss an das

NW-Gespräch mit dem grünen brasilianischen Politiker
Fernando Gabeira (1/2000) zu stellen sind, der im Hinblick
auf eine ökologische Revolution eine Resakralisierung der

Natur fordert. Im Bemühen, auf sie eine Antwort zu finden
und damit der Resignation angesichts der - besonders durch
die inzwischen definitiv und als menschenverschuldet
bewiesene Klimaveränderung - angesagten Katastrophe Einhalt

zu gebieten, möchte ich im Folgenden aufzeigen, gegen
welche Mächte geistesgeschichtlicher Finsternis sich schöp-
fungsbewusstes Denken durchzusetzen hatte, und dabei auf
ein paar vergessene oder zu wenig bekannte jüdische und
christliche Lichter aufmerksam machen, in der Hoffnung,
dass uns die ökologische Sonne der Gerechtigkeit doch eines

Tages noch aufgehen wird.
Wertvolle Einsichten und Hinweise gewann ich aus

Gesprächen mit meinem Freund und Rosenstock-Kenner Peter
Galli und meiner Frau und leibhaftigen Schöpfungstheologin
Silvia Schroer. T.St.

197



Fauna buchstäblich zum Freiwild der
Menschheit werden liess, konnten die
Tiere in der abendländisch-christlichen
Kultur einerseits zu reinen Objekten
menschlicher Herrschaft, Ausbeutung
und Ausrottung werden und andererseits
der Romantisierung, Verhätschelung
und Vermenschlichung anheimfallen.

Ein erstes Licht hinein in die schöp-
fungsvergessene menschliche Nabelschau

kam aus dem Judentum, also aus
einer Tradition, die einen weniger
eklektischen Umgang mit dem ersten Teil der
Bibel pflegt als die christliche. Nicht nur
Christen, auch Sozialisten und Faschisten

hat Franz Rosenzweig diese Tradition

in Erinnerung gerufen, allen, die
damals zwischen den Weltkriegen im
Bann der geschichtlichen Ereignisse ihre
Basis und damit auch ihre Zukunft, die

Schöpfung, vergassen.

Schöpfung als Verheissung des
Wunders
Franz Rosenzweig konstatierte in seinem
1921 erschienenen «Stern der Erlösung»,
dass das Wunder den Theologen peinlich

geworden ist. Jahrhundertelang war
das Wunder des Glaubens liebstes Kind
gewesen: «Je wunderbarer, desto wahrer»,

hiess es. Die liberale Theologie des

ausgehenden 19. Jahrhunderts aber
wollte «aufgeklärt» sein und erklärte die
Wunder wissenschaftlich weg. Damit
begann eine unselige und scheinbar
unaufhaltsame Abspaltung des Glaubens

vom Wissen. Sie gipfelte in den theologischen

Gebäuden von Schleiermacher und
Ritschi. Darin trat an die Stelle des Wunders

die historische Weltanschauung und
mit ihr der Begriff des «Fortschritts».
Dieser diente dazu, die wundererfüllte
Vergangenheit ganz auf die Gegenwart
und die von der Wissenschaft verheissene
Zukunft zuzuschneidern.

Die Kinder dieser Theologie, die
Leben-Jesu-Forscher einerseits und die
Panbabylonier andererseits, waren es, die
den Umgang der historischen Theologie
mit der Vergangenheit als «Um-

schminkung», dem Zeitgeist entsprechend,

entlarvten. Theologisch gesprochen

handelte es sich um eine
Vernachlässigung der «Schöpfung» zugunsten
der einseitig betonten «Offenbarung».
Rosenzweig formulierte deshalb die zu
lösende Aufgabe wie folgt: «Es gilt also
die Schöpfung wieder in vollem Schwergewicht

ihrer Gegenständlichkeit neben
das Erlebnis der Offenbarung zu stellen;
ja noch mehr: es gilt, die Offenbarung
selbst und ihre Einbindung und Begründung

in die Zuversicht auf das Kommen
des sittlichen Reichs der endlichen
Erlösung, diesen ganzen heut als den eigentlichen

Kern des Glaubens empfundenen
Zusammenhang, den die Hoffnung
zwischen den Begriffen Offenbarung und
Erlösung stiftet, selber wieder einzubauen

in den Begriff der Schöpfung. Auch
Offenbarung, auch Erlösung sind eben

in gewisser, noch nicht auseinanderzusetzender

Weise Schöpfung.»2
Die an dieser Stelle des «Sterns der

Erlösung» noch ausgesparte
Auseinandersetzung erfolgt in den drei Büchern
des Zweiten Teils mit den
aussagekräftigen Titeln «Schöpfung oder der
immerwährende Grund der Dinge»,
«Offenbarung oder die allzeiterneuerte
Geburt der Seele» und «Erlösung oder
die ewige Zukunft des Reichs » .Diese drei
Kapitel stehen in der Mitte des nach

strengen Formkriterien strukturierten
Hauptwerkes von Rosenzweig. Sie stellen

die « Lösung» dar, um die Rosenzweig
drei Jahre als Freiwilliger im Ersten
Weltkrieg «gedient» hatte und deren

Konzeptionsmoment er fand, als er auf
dem Weg von der Front nach Prilep in
Mazedonien über eine scheusslich
stachelige Pflanze stolperte.3

Wichtig für Rosenzweig ist der
Gedanke, dass Gott die Welt geschaffen hat
und sie durch täglich erneuerte Schöpfer-
taterhält.4 Sie sei nicht etwas einmal
Hergestelltes und dann ihrer Eigengesetzlichkeit

auf Gedeih und Verderb Überlasse-

nes. In der Bibel heisse es: Gott stieg
herab.5 Alles komme darauf an, dass

198



Gott, Welt und Mensch nicht als reine
Elemente, sondern in beziehungsfähigen
Kategorien erfasst würden. Daher kann
Rosenzweig das Verhältnis von Schöpfung,

Offenbarung und Erlösung auch

mit den Phasen Geburt, Ehe und Tod
vergleichen.6

Die Offenbarung diene der Erneuerung

der Schöpfung. Sie stelle die Norm,
d.h. das Natürliche, wieder her. Rosenzweig

untermauert diesen Gedanken mit
einer Auslegung von Dtn 4,35: «Du wurdest

sehend gemacht, zu erkennen. » Was
die von Haus aus passive Vernunft
erkennen müsse, werde von der autonomen,

experimentierenden Vernunft
hinterfragt. Darin wirke die Offenbarung,
die dem Menschen das Erkennen gleichsam

aufdränge. Dazu notiert Rosenzweig:

«Goethe gegen Newton.»7
Gehört ersterer als Ahnvater der
Anthroposophie auch zu den «Mitbegründern»
des mit Knospen-Label ausgezeichneten
bio-dynamischen Landbaus unserer
Tage, so letzterer zu den Wegbereitern
einer Agronomie, die sich die Erde

gegenwärtig mittels Gentechnologie Untertan

macht.
Für Rosenzweig ist also die Offenbarung

ihrem ganzen Inhalt nach bereits in
der Schöpfung vorgesehen. Ihre philosophische

Auslegung durch die Theologen
ist Weissagung auf die Offenbarung hin.
«Damit aber gewinnt die Offenbarung
vor unseren staunenden Augen wieder
echten Wundercharakter, - echten, denn
sie wird ganz und gar zur Erfüllung der

in der Schöpfung geschehenen Verheissung.»8

Schöpfung und Offenbarung
verhalten sich zueinander wie denken zu
sprechen. Und wie es kein Denken gibt,
ohne dass wir zuvor von einem Du
angesprochen worden wären, gibt es auch kein
Erkennen der Schöpfung ohne Offenbarung.

Im Grunde ist die Schöpfung selber

schon Offenbarung, nämlich
Offenbarung der Schöpfermacht Gottes. Aber
sie wird als solche erst erkannt durch die

Offenbarung im engeren Sinne, die sich

in der Seele des liebenden Menschen er¬

eignet, der die Schöpfung als solche
erkennt und sich selber als ihren Teil.

Rosenzweigs Gedankengänge sind

eigentlich ein theo-philosophischer
Midrasch zu Gen 1-2 mit allen Verzweigungen,

die zum Midrasch gehören. Ein
wichtiges Echo hiervon findet sich in der

nur für wenige Jahre (1926-30) erschienenen,

von Martin Buber (jüdisch),
Joseph Wittig (katholisch) und Victor v.
Weizsäcker (evangelisch) herausgegebenen

Zeitschrift «Kreatur»: «Diese
Zeitschrift will von der Welt - von allen Wesen,

von allen Dingen, von allen
Begebenheiten dieser gegenwärtigen Welt -
so reden, dass ihre Geschöpflichkeit
erkennbar wird. Sie will nicht etwa Theologie

treiben, eher, in geistiger Demut,
Kosmologie. Wenn sie stets der Kreation

eingedenk bleibt, muss ihr jede Kreatur

denkwürdig werden, der sie sich
zuwendet.»' Eine weitere Verbindung
ergibt sich zum monumentalen Genesis-
Kommentar des einstigen Dortmunder
Rabbiners Benno Jacob.

Der Stammbaum des Himmels und
der Erde

Benno Jacob (1862-1945) war von
1906-1929 Rabbiner in Dortmund und
für viele jüdische Denker, so auch für
Rosenzweig, ein wichtiger Gesprächspartner.

Sein Genesiskommentar
erschien 1934 in Hamburg bei Schocken.
Er gilt als exegetische Glanzleistung
jüdisch-deutscher Gelehrsamkeit, war und
ist für viele Exegeten ein wichtiges
Referenzwerk. Das Buch wurde dank den

Bemühungen des Leo-Baeck-Instituts
und des Calwer-Verlags im vergangenen
Jahr neu auf deutsch herausgegeben10,
nachdem es nur noch in einer englischen
Übersetzung greifbar war, versehen mit
Vorworten von Bernd Janowski
(evangelisch), Erich Zenger (katholisch) und
Shimon Gesundheit (jüdisch).

Für unser Thema aufschlussreich ist
die Auslegung von Gen 2,4a: «Dies sind
die toledot des Himmels und der Erde
nach ihrer Erschaffung, nachdem ER,

199



Von links nach
rechts: Franz Rosen-

zweig (1886-1929),
Margarete Susman

(1872-1966) und
Eugen Rosenstock-

Huessy (1888-1972).

Gott, Erde und Himmel gemacht hatte. »

toledot, eine Verbalform von «zeugen»,
ist ausschliesslich den Generationenreihen

vorbehalten. Es bedeutet nach
Jacob die Sicherheit der Vaterschaft und
damit die Heiligkeit des Eheweibes
(Monandrie) und begründet letztlich den
menschlichen Adel, Ebenbild Gottes zu
sein. Der Zweck und Sinn aller toledot
ist: die Herkunft der «bene Jisrael»
festzustellen. Die siebzig Geschlechter der
zwölf Stammeshäupter werden über
Jakob, Isaak und Abraham zu Terach, Sem,
Noah und schliesslich zu Adam
zurückgeführt.

Wie aber verhält sich die Erschaffung

•»lil

len ja auch tun (vgl. Gen 6,9; 11,27;
25,19 etc.). Es handelt sich um die toledot
von Himmel und Erde, da es für das Ins-
Dasein-Bringen kein anderes Gleichnis
geben kann als «zeugen» und «gebären»,
wobei Erde und Himmel als Einheit zu
denken sind. «Indem also die Tora das

erste Menschenpaar als toledot des Himmels

und der Erde beschreibt, hat sie

Natur und Geschichte organisch miteinander

verbunden. Geschichte gibt es nur
vom Menschen und in seinen toledot,
während die Natur des Fadens ewge
Länge, gleichgültig drehend, auf die Spindel

zwingt.»
Die Einheit von «Himmel und Erde»

Ili

sbnliŒ»

M

«&;

*
%

^
1Ksn

('asah) Adams durch Gott nach seinem
Ebenbild zur Zeugung der Söhne Israels?

Als - und dadurch dass - Gott Adam
schuf, hat er ihn zum Ebenbild Elohims
gemacht, indem er ihn gepaart schuf, ihn
befähigte und dazu bestimmte zu zeugen.

Ebenso konnte sein Sohn im Ebenbild

des Vaters, also auch Gottes, gezeugt
werden (vgl. Gen 5,Iff). Schöpfung ist
Schaffung der Möglichkeitgleichartiger
Zeugung. Der Anfang ist um der
Fortsetzung, der Vater um der Nachkommen
willen da. Da es um eine uranfängliche
Analogie geht, die das Folgende begründet,

muss gesagt werden, wie es dabei zu
und her gegangen ist. Eben dies geschieht
im sog. Zweiten Schöpfungsbericht, der
durch diesen Satz (Gen 2,4a) überschrieben

wird, wie es alle anderen toledot-Stel-

als typisch orientalische, paarige
Ausdrucksweise für die Ganzheit des Kosmos

bzw. der Schöpfung wird durch die

Umkehrung der Begriffe, Erde und Himmel,

unterstrichen, die nur noch in
Psalml48,13, wohl in Anlehnung an
unsere Stelle, vorkommt. Sie bildet einen
Parallelismus zu «erschaffen» (bara) und
«machen/herrichten» ('asah). «Es sind
also Himmel und Erde, Erde und Himmel

von vornherein geschaffen und
gemacht worden im Hinblick auf den
Menschen und seine toledot, die nunmehr
erzählt werden sollen. Der Sinn der
Schöpfung ist der Mensch und seine
Geschichte.»

Diese Beziehung werde nun, so Jacob,
noch durch die kunstvoll-bewusste
Nebeneinandersetzung der Gottesnamen

200



JHWH und Elohim bekräftigt. Sie findet

sich im ganzen Pentateuch nur noch
einmal (Ex 9,30), wo es im Zusammenhang

mit den ägyptischen Plagen um die

Anerkennung JHWHs als des einzigen
und wahren Gottes (Elohim) geht. Da
nun der Mensch nicht nur etwas von Gott
Geschaffenes, sondern auch noch sein
Ebenbild ist und ihm dies in der Natur
Herrschaft verleiht, gibt es für ihn ein
Sollen, Wollen und Nichtwollen und
damit auch Sünde und Schuld.

Daher ergeht im Paradies das erste und

einzige Gebot an das Menschenpaar vor
der sinaitischen Gesetzgebung von Gott,
der als JHWH Elohim in betonter
Majestät erscheint. Denn Gott ist Schöpfer
und Fürsorger schon für das erste
Menschenpaar, wie er es später für die Kinder

Israels ist. Die hier erstmals ergehende

Gleichung JHWH Elohim wird
oftmals in Erinnerung gerufen (z.B. Jes

37,16; 45,18). Definitionen, wonach
Elohim den strengen Gerechtigkeitssinn
Gottes, JHWH seine milde Barmherzigkeit

vergegenwärtige, oder wonach Elohim

der Gott der Schöpfung, JHWH
dagegen der Gott der Offenbarung sei,
enthalten Wahres, sind aber nicht
erschöpfend und nicht immer in dieser
Eindeutigkeit zutreffend.

Zusammenfassend können wir
festhalten, dass Jacob ganz im Rosenzweig-
schen Sinne das Herausgeborensein der
Menschen aus der Schöpfung im Text
verankert, und zwar durch eine Auslegung,

die dem Mainstream der historischkritischen

Exegese zuwiderläuft, derzu-
folge Gen 2,4a Unterschrift des ersten
und nicht Überschrift des zweiten
Schöpfungsberichts ist. Anders als Rosenzweig
legt er die Sinnrichtung der Schöpfung
aber wieder im traditionell anthropozentrischen

Sinne ganz auf den Menschen
und die Geschichte hin aus.

Ijobs Einsicht durch die Natur
Es bedurfte offenbar des schmerzlichen
Lernens eines Ijob, um der Schöpfung
näher zu kommen. Die katastrophalen

Erfahrungen von Auschwitz und Treb-
linka, aber auch Hiroshima und Nagasaki

haben dazu geführt, dass die Frage
nach der Schöpfung nicht mehr primär
im Zusammenhang mit der Frage nach
der Weltordnung oder einem Weltplan
gestellt wurde, sondern existentieller
nach der Gegenwart Gottes in der Schöpfung

überhaupt.
Dass der Mensch, ausgerechnet der

Mensch, Sinn und Zweck der Schöpfung
sein sollte, wurde durch die Gewalt der

Erfahrung so grundsätzlich widerlegt,
dass allmählich die demütige Einsicht
wachsen konnte, dass ein Sinn auch
ausserhalb der Menschen sein könnte.
Margarete Susmann tönt es schon 1946
in ihrem Buch «Hiob» an: «Die Schöpfung

ist eine einzige Offenbarung der
Macht Gottes auf allen ihren Stufen.»11

Pflanzen und Tiere, Gesteine und
Mineralien, die ganze Schöpfung kommt
plötzlich als Partner und Schicksalsgenosse

in den Blick. Dem ohnmächtigen

Ijob wird offenbar, dass alles von
Gottes Macht durchwaltet wird. Er wird
Gottes Macht als «Kraft des Herzens»,
als Mittelpunkt der Schöpfung, gewahr.
In der Ohnmacht gibt sich Gott seinem
Ebenbild zu erkennen. «Nur der von
Kraft des Herzens mächtige Mensch
erfährt überhaupt die Schöpfung; nur dem,
in dem selbst Ursprung ist, gehen die

Augen auf für eine Ordnung, die er nicht
begreift, aber überall ausserhalb und
innerhalb seiner gewahrt und schaffend
wahrt.»12 Was Ijob aus menschlicher
Perspektive als Unrecht erfuhr, erscheint
ihm nun, im Antlitz Gottes, als Wunder.

Sensibilisiert durch das neue Bewusstsein

von der Relativität des Menschen

angesichts der in der Nachkriegszeit
astro-physikalisch in den Blick gekommenen

Übermacht des Universums,
verwurzelt in einer katholischen Frömmigkeit,

für die grundsätzlich alle Kreatur
sakramentale Qualität haben kann, vor
allem aber kenntnisreich in der
altorientalischen Bildsymbolik, hat der Freiburger

Alttestamentier Othmar Keel 1978

201



Herr der Strausse.

Motiv auf einem
judäischen Stempel-
Siegel (um 900 v.
Chr.).

eine neue Deutung der Gottesreden an
Ijob (Ijob 38-40) vorgelegt. Das Revolutionäre

seiner Deutung besteht darin,
dass er den Text weder durch eine
symbolische Deutung theologisch vereinnahmt

noch ihn durch philosophisch-
existentielle Verallgemeinerungen
verwässert, sondern die im Angesicht des

leidenden Ijob als rätselhaft, wenn nicht

gar als anstössig empfundenen
naturkundlichen Details ernst nimmt. Sein
Schlüssel zur Lektüre entstammt der
altorientalischen Bildwelt.

Es gelingt ihm aufzuzeigen, dass die
in den rhetorischen Fragen der ersten
Gottesrede genannten Tiere (Löwen,
Steinböcke, Onager, Strausse, Pferde
usw.) bevorzugt im altorientalischen
Bildmotiv des «Herrn der Tiere»
Verwendung finden, dass sich JHWH mithin
als eine göttliche Macht präsentiert, die
die dem Menschen fremden und ihn äng¬

stigenden Bereiche der Schöpfung
geschaffen hat, wie alles andere auch, und
darüber mit Sympathie und Souveränität

herrscht. In der zweiten Gottesrede
wird in Bezug auf die besonders gefährlichen,

scheinbar feindlosen und
unbesiegbaren Tiere Krokodil (Leviatan) und
Nilpferd (Behemot) Gott als Bändiger
der in diesen Tieren vergegenwärtigten
chaotischen Mächte und damit als
Erhalter des Kosmos präsentiert, was in der

ägyptischen Bildkunst als Aufgabe des

Sonnengottes Re bzw. seiner menschlichen

Inkarnation, des Pharao, oft
dargestellt wird.

So hat sich, ausgelöst durch das

unsägliche Leid des Zweiten Weltkriegs, die
Aufmerksamkeit von der Schöpfungsgeschichte

wegverlagert hin zum Leider
Ijob, und damit hin zu einer konkreten
Wahrnehmung der Schöpfung in ihrer
Andersheit und Vielfalt. Dieser Schritt
war notwendig, um die Erkrankung der
Theologen am deutschen Idealismus
vollständig zu heilen. Rosenzweig
erwähnt die scheusslich stachelige Pflanze,

über die er als Soldat in Mazedonien
stolperte, nur, weil er in jenem Moment
das Konzept seiner Philosophie fand.
Nun beginnen sich Theologen, und nicht
nur Biologen, auch für die Namen der
Pflanzen und Tiere zu interessieren.
Freilich in anderer Weise, denn:
«Naturforschung macht alles, was sie

erforscht, entbehrlich. Nur einer ist in
ihren Augen unentbehrlich: der Naturforscher

selber.»13 Jetzt, wo ihre allmähliche

Ausrottung durch menschlich-technische

Usurpation des Planeten dramatische

Formen annimmt, regt sich die
Pflicht, zumindest «Jad waShem», Denkmal

und Name, auch der nichtmenschlichen

Kreatur zuteil werden zu lassen.

Kein Wunder, dass sie sich dort am meisten

regt, wo auch das Mitleiden am
grössten ist - bei den Frauen.

Ijobs Frau und die Tiere
«Das erste Mittel, aus dem Forschereiwahn

aufzuwachen, der die schöne

Schöpfung entbehrlich machen will,
wäre also wohl, das Ding zu werden, das
der Fachmann betreut und der Forscher
treulos reduziert und entbehrlich macht,
das Geschöpf, das beiden, Fachmann und
Forscher, erst ihr Brot, ihr Prestige und
ihre Arbeit verschafft. Dies Geschöpf
atmet und spricht, singt und hört zu, hört
sogar dem Fachmann und dem Forscher

zu. Vom Zuhören kommt es sich ja so
entbehrlich vor; der Nihilismus ist die
weise Antwort des erforschten
Gegenstandes. Wir Forschungsgegenstände
sind eigentlich gar nicht da. Wenn wir
da sein sollten, so gewiss nicht auf lange.

202



Dank unseres gewissen Todes haben die
Forscher am Ende bestimmt recht. Wir
stehen schon auf ihrer Vergasungsliste
und werden dort als eine weitere
vorübergehende Kombination von Elektronen

angekreuzt und ausgekreuzt.»14
Der dies 1952 schreibt, als hätte er

nicht allein die wissenschaftlich systematisierte

Ausrottung der Juden unter den

Nazis, sondern auch die Genforschung
unserer Tage vor Augen, ist Eugen Ro-
senstock-Huessy (1888-1972). Als einer
der wichtigsten Gesprächspartner vor
und nach Rosenzweigs existentieller
Hinwendung zum Judentum spinnt er den
Faden Rosenzweigs fort - hier radikali-
siert durch Erfahrungen mit der
Naturwissenschaft. Was er von den Geschöpfen

schreibt, beschreibt vorwiegend
Erfahrungen von Frauen, Tieren und Pflanzen,

die bevorzugten Untersuchungs- und
Versuchsobjekte weitgehend männlicher
Wissenschaftler.15

Die Leidensgemeinschaft von Frau
und Tier wurde schon früh erfasst in der
Gestalt von Ijobs Frau, die nicht nur alle

Folgen der Schläge ihres Mannes mittragen,

sondern auch noch seine Klagen
ertragen muss. In der biblischen Ijob-
geschichte findet sich nur gerade eine

Sentenz, die von Ijobs Frau gesprochen
wird: «Hältst du immer noch fest an
deiner Frömmigkeit? Segne/fluche
(barach) Gott und stirb» (Ijob 1,9)!
Aufgrund der Ambivalenz des hebr. barach,
nicht nur hier, sondern an allen Stellen
im Ijob-Buch, kann die Haltung der Frau,
die Gottes eigene Worte aufgreift (vgl.
2,3), verschieden interpretiert werden.
Entweder rät sie ihrem Mann, sich Gott
zu empfehlen und dann in Frieden zu
sterben, oder sich fluchend von dem

abzuwenden, der ihn fallen liess und dafür
die Todesstrafe, die auf Gotteslästerung
steht (Lev 24,16), als kleineres Übel in
Kaufzu nehmen. «In beiden Fällen könnte

statt Spott und Sarkasmus auch Mitleid,

jedenfalls gesunder Menschenverstand

mit im Spiel sein. Ijobs Frau will
einen Ausweg aus der Ausweglosigkeit,

und sei es durch den Tod.»16 Ijob geht
nicht darauf ein und weist seine Frau als

Törin zurück. Es ist die einzige Stelle im
Ersten Testament, wo ein Mann nicht
auf den Rat seiner Frau hört. Immerhin
ist es die Intervention seiner Frau, die Ijob
zu einem Fragenden werden lässt. Von
diesem Moment an rechtet er mit Gott.

Der Kurzauftritt der Frau lässt viele

Fragen zurück. Erst in dem auf der Sep-

tuaginta fussenden, griechisch verfass-

ten «Testament Hiobs», einer um die
Zeitenwende im hellenistischen Judentum

entstandenen Erbauungsschrift,
erhält Hiobs Frau auch einen Namen. Sie

heisst Sitis, was an Ausitis, die griechische

Übersetzung von Uz, der Heimat
Hiobs, erinnert oder Sitidos, was soviel
wie «Brotspenderin» heissen könnte, sie

also als Ernährerin ihres kranken Mannes

auswiese.17 Wir erfahren, dass sie bis

auf den Aussatz alle Leiden ihres Mannes

teilt. Um für den Lebensunterhalt des

in Armut gefallenen Jobab (Hiob)
aufzukommen, verdingt sie sich als Wassersklavin.

Sie wird nach Strich und Faden

ausgebeutet. Schliesslich verlangt ein
Brotverkäufer für drei Laibe Brot das

Haar der Sitidos: «Da sprach sie bei sich

selbst: Was nützt mir mein Haar, solange

mein Mann hungert? Und so stellte
sie alle Bedenken beiseite und sprach zu
ihm: Nun denn, nimm es. Da nahm er
die Schere, schnitt ihr Haar ab und gab
ihr drei Brote, und alle sahen zu»
(TestHiob 23,2-10). Die grenzenlos
solidarische Sitidos rät Jobab, seine

Angelegenheit «zum Herrn» zu sagen. Damit
leitet sie den langen Prozess des Rechtens

mit Gott ein, in dessen VerlaufJobab sich

mit seinem Satansglauben auseinandersetzt,

von dem er sich schliesslich
verabschiedet.

Auch Sitidos erhält einen neue
Namen. Sie heisst jetzt Dina, womit das von
ihr mit der vergewaltigten
Namensschwester (Gen 34) geteilte Schicksal

angetönt wird. Sie klagt - darin der
Mutter Zion gleich - über den Verlust
ihrer Kinder: «Bin ich denn ein wildes

Horus als Sieger über
das Krokodiol
(Leviatan) verkörpert
die kosmosstiftende
Macht gegen das
Chaos (um 1600 v.
Chr.). Das Bild wird
in der 2. Gottesrede
des Buches Ijob auf
JHWH gemünzt.

203



Tier, oder habe ich eines Tieres Schoss,
dass mir zehn Kinder gestorben sind und
ich keines von ihnen begraben habe»

(TestHiob 39,10)?
Mit dem Tiervergleich klingt ein Thema

an, das bei der Vollendung ihrer Passion

ergreifend fortgeführt wird, als sie

in die Stadt geht, um bei ihrem Patron
den Lohn für ihre Sklavinnendienste
einzufordern: «Und sie ging weg in die Stadt
und betrat den Stall ihrer Kühe, die von
den Herren, denen sie diente, geraubt
waren. Sie legte sich in einer Krippe nieder

und starb guten Muts. Ihr herrischer
Gebieter suchte sie und fand sie zunächst
nicht. Als es Abend geworden war, ging
er in den Stall der Tiere und fand sie tot
da liegen. Und alle (Tiere?), die es sahen,
brachen ihretwegen in lautes Schreien
und Wehklagen aus und der Lärm durchdrang

die ganze Stadt. Und da liefen die
Leute herbei, zu erfahren, was geschehen

war. Und sie fanden sie tot, um sie

herum standen aber die Tiere und klagten

um sie» (TestHiob 40,5-11).
Der Leichnam Christi, so erzählen es

Texte und Bilder, ist umgeben von
klagenden Frauen und einigen wenigen
Männern, von denen einer ein menschenwürdiges

Begräbnis für den Gekreuzigten

organisiert. Sitidos wird im Stall, wo
sie krepiert, von den Tieren beweint,
deren laute Klagen einen Volksauflauf
hervorrufen. Sie verendet dort, wo das

Leben des am Kreuz Erhöhten begann.
Drastischer könnte die Dimension der
Passion der Frau kaum erfasst werden,
die buchstäblich das Schicksal von Tieren

teilt und nur noch die hilflos klagende

Solidarität dieser «minderen Kreatur»
erfährt.

Dieser «nur» in der apokryphen
Literatur überlieferte Nachtrag zur Ijobs-
geschichte erhält im Kontext heutiger
Naturzerstörung und Frauenunterdrük-
kung geradezu symbolischen Charakter.
Er verweist auf die vor aller Augen sich

abspielende Tragödie, die durch den
Kanon der orthodoxen Berichterstattung
und Welterfassung systematisch ausge¬

blendet wird. Er verweist auf die
katastrophalen Folgen einer patriarchalen
Kultur, die die Geschlechter in die
Vereinzelung und zuletzt in den Tod drängt.
Er verweist eindringlich auf den Mangel
einer Kultur des Mitleidens, der guten
Beziehungen.

Eine ganze Reihe von ökofeministischen

Werken versucht, den Schrei der
leidenden Kreatur zu verstärken und
Möglichkeiten gerechterer Beziehungen
aufzuzeigen. Entscheidend scheint mir
dabei der Hinweis auf die Kraft der Liebe

zu sein, die jenseits von Optimismus
und Pessimismus dazu beiträgt, eine
ausbeuterische, egoistische Praxis zu
überwinden.18

Heil(ig)ung
Im Bemühen um eine positive Beantwortung

der Frage nach guten Beziehungen,
nach einer schöpfungsgerechten
Organisation menschlichen Lebens, wird heute

- von Frauen und Männern - auch an
biblische Modelle angeknüpft.

1. Im Vordergrund steht die Schab-

bat-Theologie, also die Idee der
regenerierenden Pause für alles Leben, wobei
gerade hier nach wie vor die Gefahr
einer anthropozentrischen Interpretation
besteht, wenn zwar arbeitsrechtlich für
die Begrenzung menschlicher Arbeit
gekämpft wird, nicht aber gegen eine alle
Bereiche der Natur überwuchernde
Freizeitkultur. Ökologisch macht die
Schabbat-Theologie nur dann einen Sinn,
wenn sie wirklich die ganze Schöpfung,
also auch Tiere und Pflanzen in Kultur
und Natur umfasst.19

2. Durchaus volkstümlich ist der
Lobpreis der Schöpfung, wie er uns in den
Psalmen (z.B. 104; 148) entgegentritt. In
Jodelliedern und auf frommen Täfeichen
entlang von Wanderwegen nimmt der
Lobpreis allerdings manchmal Formen
romantischer Kompensation und kitschiger

Verniedlichung der Natur an. Besonders

eindrücklich ist es daher, wenn eine
echte naive Malerin wie Sibylle Neff
(Appenzell) statt der traditionellen Alpauf-

204



züge mit ihren intakten, heilen Alpenwelten

plötzlich Baumaschinen malt, die
für den Strassenbau tiefe Narben in die

voralpinen Weiden graben.
3. Im Anschluss an eine biblische

Gesetzgebung, die die Tiere auch als
Rechtssubjekte einbindet und sie vor dem
willkürlichen Zugriff der Menschen schützt
(beispielhaft sei auf Ex 23,5.19b; Dtn
22,6f.; 25,4 verwiesen), sind in der neuesten

Rechtsentwicklung bei uns
Fortschritte zu verzeichnen, bis hin zur
Erinnerung der Schöpfungsverantwortung an
erster Stelle in der Präambel der neuen
Bundesverfassung. Ja, es wird erwogen,
die Natur von der Sache zum rechtsfähigen

Subjekt zu erheben.20

4. Ich möchte hier auf die für die
hebräische Bibel, unser Erstes Testament,
zentrale, im gottesfürchtigen Diskurs um
den gesunden Welthaushalt (Ökotheo-
logie) aber noch kaum beachtete Kategorie

der Heiligung aufmerksam machen.
Sie wurde in nachexilischer Zeit im
Anschluss, aber auch in Korrektur priesterlicher

Konzepte desJerusalemer Tempels,
entwickelt. Ein wichtiges Ziel war die

konsequente Demokratisierung klerikaler

Modelle. Wahrscheinlich liegen hier
die Wurzeln für das Pharisäertum, aus
dem das Christentum hervorgegangen ist.

Heiligung bedeutet die Ausgrenzung und
der besondere Schutz der Quellgründe
des (göttlichen) Segens. In vorexilischer
Zeit sah man darin ausschliesslich den

Tempel. Das war naheliegend, denn der
Tempel war das ökonomische, politische
und geistige Zentrum des Landes. Im Exil
machten die Deportierten aber die
religionshistorisch revolutionäre Erfahrung

des «Gott-mit-uns» ohne Tempel.
Die ethische Personalisierung der
Tempeltheologie war die Folge, unter deren

Gesichtspunkt die «Heiligkeitsschule»
die priesterschriftlichen Texte redaktionell

überarbeitete. Refrainartig wird in
den Unterschriften des sog.
«Heiligkeitsgesetzes» in der Mitte der Tora (Lev
17-26) Heiligung gefordert: «Seid heilig,
denn ich, JHWH, euer Gott, bin heilig»

(Lev 19,2; vgl. 20,7.26; 21,8; 22,32).
Zugespitzt wird diese Art der
Tempeltheologie in den jesuanischen Formulierungen

vom Menschensohn als Tempel,
der nach seiner Zerstörung in drei
Tagen wieder aufgebaut wird (Mt 26,61;
Joh2,19f).

Was heute nötig ist, ist die ethische

Ökologisierung der Tempeltheologie,
nämlich das Verständnis der gesamten
Schöpfung als eines geheiligten Bezirkes.
Unter umgekehrten Vorzeichen wurde
diese Theologie in der Nachkriegszeit
angewandt, als man die Erde in Vollendung

kolonialistischen Denkens konsequent

in Zonen unterschiedlicher
Nutzbarkeit (und nicht etwa zu bewahrender
Biodiversität) einzuteilen begann.
Industriezonen, Wohnzonen,
Landwirtschaftszonen, Erholungszonen usw.
entstanden so. Die besonders aufwendig
ausgebauten Strassenzonen wurden nach

strengen Regeln in Fussgänger-, Fahrrad-,

LKW- und PW-Zonen eingeteilt,
wobei als oberster Wert die reibungslose

Mobilität (und nicht etwa der Schutz
der Lebewesen) massgebend war.
Naturschutzzonen wie der Schweizerische
Nationalpark oder die Galapagos-Inseln
müssten dem menschlichen
Nützlichkeitsdenken durch NGOs abgetrotzt
werden. Noch heute ist es einfacher ein
Stück Regenwald zu retten, wenn nicht
mit der Ehrfurcht vor dem Leben,
sondern mit dem künftigen Nutzen für die

Pharmakologie argumentiert wird. Am
Beispiel der Tankerkatastrophen, die die

Galapagos-Inseln und viele andere

Naturschutzgebiete erster Klasse verseucht
haben, wird besonders deutlich, wie die

Heiligkeit des Kapitals und des Marktes
über die der Artenvielfalt und Lebensräume

gestellt wird, denn nur damit ist
die grobe Fahrlässigkeit in der Seefahrt
letztlich zu erklären.

So legen sich also unterschiedliche
Netze der Heiligkeit über unseren
Planeten, je nachdem, welcher Gott oder
Götze da verehrt wird. Der Markt und
die Mobilität sind heute die globalen

205



Tempelgelände des monotheistischen
Götzen «Profit». Die Kategorie der

Heiligung zeigt, dass Zonenplanung in
Raum und Zeit ein eminent theologisches
Geschäft ist, und die bei uns vom
Aussterben bedrohte Spezies der Verständigen

in Sachen Heiligkeit täte gut daran,
sich lauter und deutlicher in die öffentliche

Debatte einzubringen.
Neben der Frage «Was ist uns heilig? »

im gesellschaftlichen Diskurs muss sich
aber auch jede und jeder der Frage stellen:

«Was ist mir heilig?» Die persönliche

Entscheidung ist natürlich umso
bedeutsamer, je grösser die individuellen
Freiheiten innerhalb einer Gesellschaft
sind. Im Kontext einer auf Konsum
ausgerichteten Gesellschaft, die kein Pardon
gegenüber der Mitschöpfung kennt, läuft
das in der Tat auf ein Ethos der
Selbstbeschränkung hinaus. Die Verlockung
des gottgleichen Lebens für den
Menschen ist nur um den Preis der
Umweltzerstörung zu haben. Einsamkeit ist
daher die letzte Konsequenz der Selbst-

vergötzung, während die asketische
Reaktion auf den Raubbau die Gemeinschaft

fördert. Tatsächlich verkehrt sich
innerhalb der verkehrten Welt die
herkömmliche Wirkung der Askese, die
traditionellerweise mit Isolation einherging.

Sie ist Negation der Negation. Sie

schafft einen neuen Geist. •
1 Vgl. zum Folgenden: Silvia Schroer, Häufig
geringgeachtet: Christ in der Gegenwart 50

(1998), S. 255.
2 Franz Rosenzweig, Der Stern der Erlösung,
§90.
3 Brief vom 22.8.1922 an Martin Buber; Franz

Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk. Gesammelte

Schriften 1 : Briefe und Tagebücher. 2. Band

1918-1929, The Hague 1979, S. 816.
4 Franz Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk.
Gesammelte Schriften 3: Zweistromland. Kleinere

Schriften zu Glauben und Denken, Dordrecht
1984, S. 89.
5 Ebd. S. 100.
6 Ebd. S. 116.
7 Ebd. S. 760.
8 Franz Rosenzweig, Der Stern der Erlösung,
§97.
9 Aus dem Vorwort.
10 Benno Jacob, Das Buch Genesis, Stuttgart 2000

Berlin 1934). Die folgenden Ausführungen und
Zitate beziehen sich auf S. 71ff.
11 Margarete Susmann, Hiob, Zürich 1946.
12 Ebd. S. 187.
13 Eugen Rosenstock-Huessy, Heilkraft und
Wahrheit. Konkordanz der politischen und der
kosmischen Zeit, Stuttgart 1952, S. 90.
14 Ebd.
15 Vgl. dazu auch das von Rosenstock-Huessy
1920 verfasste Kapitel «Die Tochter» aus seinem
Buch «Die Hochzeit des Krieges und der Revolution»,

jetzt als Einzelbüchlein, hrsg. und
kommentiert von Bas Leenman, Talheim 1988.
16 Christi Maier/Silvia Schroer, Das Buch Ijob.
Anfragen an das Buch vom leidenden Gerechten,
in: Schottroff L./Wacker M.-T. (Hg.), Kompendium

Feministische Bibelauslegung, Gütersloh
1998, S. 192-207.
17 Luzia Sutter-Rehmann, Das Testament Hiobs.
Hiob, Dina und ihre Töchter: L. Schottroff/M.-
T. Wacker (Hg.), Kompendium Feministische
Bibelauslegung, Gütersloh 1998, S. 465-473.
18 Vgl. etwa Rosemary Radford Ruether, Gaia &
Gott. Eine ökofeministische Theologie der
Heilung der Erde, Luzern 1994.
19 Christoph Uehlinger, Vom dominium terrae
zu einem Ethos der Selbstbeschränkung.
Alttestamentliche Einsprüche gegen einen tyrannischen

Umgang mit der Schöpfung: Bibel und
Liturgie 64 (1991), S. 59-73.
20 Saladin Peter, Das Recht der Natur in unserer
Kultur, in: Svilar M. (Hg.), Kultur und Natur
(Kulturhistorische Vorlesungen der Universität
Bern), Bern u.a. 1992, S. 201-222; Rappel
Simone, «Macht euch die Erde Untertan». Die
ökologische Krise als Folge des Christentums?,
Paderborn u.a. 1996; Ina Praetorius, Die Würde
der Kreatur. Ein Kommentar zu einem neuen
Grundwert, in: dies., Zum Ende des Patriarchats.
Theologisch-politische Texte im Übergang,
Mainz 2000, S. 97-137.

206


	Schöpfungsdämmerung

