
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 95 (2001)

Heft: 3

Rubrik: Zeichen der Zeit : Staatskirchenrecht als Kirchennotrecht

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

a.
M
ciì

13
S
g

'ÌU!

M

Staatskirchen-
recht als
Kirchennotrecht

Die römisch-katholischen Kirchenleitungen

tun sich schwer mit dem «Volk
Gottes», wenn dieses sich als Subjekt der
Kirche versteht und sein Recht auf
demokratische Partizipation reklamiert.
Selbst die demokratische Kirchenverfassung,

die aus der staatlichen Anerkennung

einer Kirche folgt, ist ihnen ein
Dorn im Auge. Was aber, wenn die
staatskirchliche Demokratie dem
Evangelium näher stünde als der anhaltende
Autoritarismus und Zentralismus der
Amtskirche? Und warum soll das Volk
Gottes nicht die demokratischen Strukturen

nutzen, die ihm der Staat zur
Verfügung stellt, und sei es als kirchliches
Not- und Widerstandsrecht gegen ein
allzu hierarchisches Kirchenverständnis?

Kritik an der staatskirchlichen
Demokratie
Dass der Rechtskatholizismus die
staatskirchliche Demokratie ablehnt, ist nicht
neu. Der inzwischen abgesetzte Churer
Bischof Wolfgang Haas und seine ihm
ergebene Vereinigung «Pro Ecclesia»
haben deshalb sogar die Initiative für eine

Trennung von Kirche und Staat im Kanton

Zürich 1995 unterstützt. Damit wäre
die katholische Kirche wieder auf ihre

eigenen undemokratischen Strukturen
reduziert worden. Neu dagegen ist, dass

auch besonnene Bischöfe wie Kurt Koch

von Basel den staatskirchlichen Gremien

die theologische Legitimation absprechen

und sie nur noch als Finanzierungsorgane

der Kirche gelten lassen.

In einem umfangreichen Artikel in der
Schweizerischen Kirchenzeitung vom 21.

September 2000 sucht Koch diese Kritik
zu begründen. Zwar räumt der einstige
Hoff-nungsträger des demokratischen
Katholizismus ein, dass die staatskirchlichen

Systeme «vielen engagierten
Katholiken und Katholikinnen die Möglichkeit

geben, ihre Mitsorge für das Leben
der Kirche wahrzunehmen». Aber es

gehe um die «Thematisierungeines
strukturellen Problems». Dieses bestehe darin,

dass sich die «staatskirchenrecht-
lichen Systeme nicht an der katholischen

Ekklesiologie orientierten, sondern
dass sie ganz den staatlichen Strukturen
nachgebildet» seien. Die «staatskirchen-
recht-lichen Systeme» dürften jedoch
nicht an die Stelle der Kirche treten,
sondern sie hätten sich auf einen « auxiliaren
Auftrag der Finanzierung der Kirche» zu
beschränken. Zwar ist Koch nicht gegen
jede «Laienmitverantwortung», aber
diese habe in «kirchlich-synodalen
Gremien wie beispielsweise in den Pfarreiräten

und kantonalen und diözesanen

Seelsorgeräten» zu erfolgen, also überall

dort, wo «Laien» nach der
innerkirchlichen Ordnung zwar mitreden,
aber nicht wirklich mitentscheiden können.

Schwer tut sich Koch mit der
demokratischen Wahl von Personen im
kirchlichen Dienst, die nach dem kanonischen
Recht nicht vorgesehen sei. Vor allem in
der « Wiederwahl» und damit eben auch
in der Möglichkeit der Abwahl eines

Amtsträgers sieht er einen Widerspruch
zur «Auffassung der katholischen Kirche

vom kirchlichen Amt».
Koch spricht auch den staatskirchlichen

Gremien die theologische Legitimation

ab. Die Kirche soll diese «zwar als

Hilfsstrukturen für die Befriedigung
ihrer ökonomischen Bedürfnisse» verwenden.

Das Problem aber bleibe, dass «je-

88



der finanzielle Entscheid auch einen
pastoralen Vorentscheid» voraussetze, für
den nach Koch eben nur die Kirche, letztlich

die Hierarchie zuständig sein kann.
Statt dessen würden die staatskirchlichen
Gremien heute bei pastoralen Fragen «in
einer Weise mitwirken die <auxi-
liaren> Gefässen so nicht zusteht».

Was Koch am meisten stört, ist das
Fehlen des Bistums in den staatskirchlichen

Strukturen. Er führt beredte Klage

darüber, dass es auf der Ebene des

Bistums «die staatskirchenrechtliche Au-
xiliarität überhaupt nicht» gebe, da dem
Bischof von den Steuereinnahmen weniger

als ein Prozent zur Verfügung stünden.

Dass die Bistümer in der
Bundesverfassung nur vorkommen, insofern
ihre Errichtung einem Genehmigungsvorbehalt

des Bundes unterliegt, ist für
Koch eine «sehr problematische
konfessionelle Ausnahmebestimmung», die er
als diskriminierend empfindet und zur
Abschaffung empfiehlt.

Warum keine Demokratie in der
Kirche?
Kurt Koch hat in allen Punkten recht, in
denen er die Unvereinbarkeit zwischen
dem vom Vatikan erlassenen Kirchenrecht

und dem von den Kantonen
eingeführten Staatskirchenrecht darlegt. Der
Widerspruch dürfte solange unlösbar
sein, als nicht die Kirche selbst sich
demokratische Strukturen gibt. Der moderne

Staat kann in sein öffentliches Recht
nur kirchliche Körperschaften aufnehmen,

die sich einer demokratischen
Organisation unterziehen. Eine hierarchisch
verfasste Kirche wäre im öffentlichen
Recht des demokratischen Staates ein
Fremdkörper.

Warum aber soll die katholische Kirche

nicht demokratisierbar sein? Sie

müsste nur ihre eigene Soziallehre auf
sich selbst anwenden. «Autoritäre
Regime durch demokratische Ordnungen»
zu ersetzen, sei «ein Prozess, von dem

wir wünschen, dass er sich ausbreite und
verstärke», schrieb Johannes Paul II. in

seiner Enzyklika « Sollicitudo rei socialis »

von 1988 (Nr. 44). Warum soll dieser
«Prozess» vor der Kirche Halt machen?
Und wenn die Enzyklika fortfährt, «die
'Gesundheit' einer politischen Gemeinschaft»

drücke sich «in der freien und
verantwortlichen Teilnahme aller Bürger

am öffentlichen Leben» aus, dann
wird damit vielleicht auch etwas über die

Krankheit des heutigen Katholizismus
ausgesagt, der ohne die Partizipation der

Gläubigen am kirchlichen Leben immer
sklerotischer wird. Jedes «Führungsmonopol»,

so heisst es weiter, sei totalitär

und führe «zur Zerstörung des wahren

Subjektcharakters der Gesellschaft
und der Bürger als Personen» (Nr. 15).
Wie aber steht es mit dem Führungsmonopol

der Hierarchie? Zerstört dieses

nicht auch den «Subjektcharakter»
des Volkes Gottes und der einzelnen
Gläubigen als Personen?

Und noch etwas lehrte die zitierte
Enzyklika: Es gebe «Strukturen der Sünde»,
die «im Verlangen nach Macht mit dem

Vorsatz, anderen den eigenen Willen
aufzuzwingen» (Nr. 37), ihre Ursache hätten.

Hat dieses Verlangen nach Macht
nicht auch in der Kirche autoritäre Strukturen

geschaffen, die als sündig bezeichnet

werden müssten? Auch und gerade

wenn sie als «göttliches Recht» dogma-
tisiert werden?

Die Churer «Synode 72» mahnte zu
Recht, « dass die Kirche sich vermehrt der

Frage stellen muss, wie sie in ihrem eigenen

Bereich jene Freiheit achtet, die sie

in der Welt verwirklicht sehen möchte».
Der Text, dem dieses Zitat entnommen
ist, heisst «Kirche im Verständnis des

Menschen von heute». Darin werden die

bibeltheologischen Grundlagen für die

Demokratisierung der Kirche dargelegt:
Das Volk Gottes ist eine Gemeinschaft

gleicher und freier Menschen. Die
Gleichheit äussert sich durch die allen
zukommende Würde in der Verschiedenheit

ihrer Berufungen. «Es gibt nicht
mehrJuden und Griechen, nicht Sklaven
und Freie, nicht Mann und Frau» (Gal.

89



3,28). «Wer bei euch gross sein will, sei

euer Diener...» (Mt. 20,26). Und Freiheit

ist, «wo der Geist des Herrn wirkt»
(2 Kor. 3,17). Für die Gläubigen gilt
deshalb: «Ihr braucht euch von keinem
belehren zu lassen» (1 Joh. 2,27). Die
Hierarchen sollen sich bescheiden: «Wir
sind nicht Herren über euren Glauben,
sondern Helfer zu eurer Freude» (2 Kor.
1,24).

Aus der grundlegenden Gleichheit
und Freiheit aller Gläubigen folgert die
Synode « ein allgemeines aktives und
passives Wahlrecht in der Kirche». Als
«Diözesane Entscheidung» wird
festgehalten, «dass alle kirchlichen Ämter
durch Wahlen besetzt werden, an denen
die betroffenen Gläubigen direkt oder

repräsentativ beteiligt sind ». Dazu gehöre

auch, «dass die Amtsträger sich einer
periodischen Wiederwahl stellen müssten»

Nicht nur die Pfarrer, sondern auch
die Bischöfe sollten vom Kirchenvolk
gewählt werden. Das entspreche im
übrigen einer «guten Tradition der älteren
Kirche». Verwiesen wird hier zum
Beispiel auf das Wort Papst Leos des Grossen

(440-461): «Der allen vorstehen
wird, soll von allen gewählt werden.»

Die andere Konsequenz aus einer
Gemeinschaft der Gleichen und Freien ist
die «Mitbestimmung der Laien mit den

zuständigen Amtsträgern» bei allen
wichtigen Entscheidungen, «mit denen
die Kirche ihre konkreten Lebensformen
gestaltet, ihre Soziallehre entwickelt und
anwendet oder ihren helfenden Einsatz

plant», bis hin zur «Vertiefung des

GlaubensVerständnisses ».

In der Logik der Churer Synode
entspricht daher die Demokratie, die der
Staat den Katholikinnen und Katholiken
in der Kirche ermöglicht, dem Evangelium

weit besser als der Autoritarismus des

Codex Juris Canonici.

Ein innerkirchliches Notrecht
Wenn dem aber so ist, wenn das
demokratische Staatskirchenrecht dem
Evangelium näher kommt als das undemokra¬

tische Kirchenrecht, dann muss es dem
Volk Gottes erlaubt sein, die ihm
zustehenden Rechte durch die heutigen
«staatskirchenrechtlichen Gefässe»
geltend zu machen. Die Zürcher Katholikinnen

und Katholiken haben genau diesen

Weg beschritten, als sie den
unrechtmässigen Churer BischofWolfgang
Haas in seiner Amtsführung boykottierten.

Das war der Paradefall eines
Konflikts der beiden Rechtsordnungen, auf
den Kurt Koch leider nicht eingeht.

Wenn rechtskatholische Theologen
demgegenüber die «Religionsfreiheit»
bemühen, um sich die autoritäre Verfassung

der katholischen Kirche über eine
öffentlich-rechtliche Anerkennung
verbriefen zu lassen, übersehen sie, dass der
Staat der Kirche zwar nicht verbieten
kann, undemokratisch strukturiert zu
sein, dass er aber auch nicht verpflichtet
ist, eine so verfasste Kirche als Körperschaft

des öffentlichen Rechts
anzuerkennen. Wer die demokratischen Grundrechte,

j a die Würde der Menschen - und
insbesondere der Frauen - missachtet,
hat keinen Anspruch, vom Staat dafür
auch noch privilegiert zu werden.

Recht hat Koch mit seiner Kritik, dass

im kantonalen Staatskirchenrecht das

Bistum fehle. Aber auch dieses Problem
wäre einfacher zu lösen, wenn der
Bischofvom Volk gewählt würde, als wenn
das Volk Bischöfe vorgesetzt bekommt,
die es ablehnt. Mit der Demokratisierung
der Bischofswahlen könnte sogar der
Bistumsartikel aus der Bundesverfassung
verschwinden. Solange aber der Vatikan
nur Bischöfe ernennt, die seiner Linie
folgen, und solange der Nuntius wie ein
Denuntius dafür sorgt, dass sie von dieser

auch nicht abweichen, solange
benachteiligt der Bistumsartikel nicht das

Volk Gottes, sondern allenfalls j enen Teil
der Hierarchie, der Demokratie in der
Kirche ablehnt. Wie das kantonale
Staatskirchenrecht so schützt auch der
Bistumsartikel die Gläubigen vor
Bestrebungen Roms, das Volk Gottes zu
disziplinieren, statt ihm zu dienen. •

90


	Zeichen der Zeit : Staatskirchenrecht als Kirchennotrecht

