
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 95 (2001)

Heft: 3

Artikel: Dorothy Day (1897-1980)

Autor: Lehner, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144287

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Barbara Lehner

Dorothy Day (1897-1980)

« Unter die geistlichen Werke der
Barmherzigkeit fallen: die Unwissenden
belehren; die Sünder zurechtweisen; die
Betrübten trösten und Unrechtgeduldig
ertragen. Wir haben immer Streikposten-
Stehen und Flugblätter-Verteilen zu diesen

Werken mitgerechnet.»1

Dorothy Day - in Amerika ein Begriff, bei uns praktisch
unbekannt. Eine Frau, radikal links und tief religiös, die als

Laienfrau zusammen mit anderen die Bergpredigt konkret
zu leben versuchte. «Pray and Protest» - heisst es auf einem
bekannten Bild, das sie vor der amerikanischen
Einwandererbehörde zeigt. «Pray and Protest» könnte auch das
Leben von Dorothy Day überschrieben werden. Sie lebte diese

Spannung im konkreten Engagement für die Rechte der
Arbeiterinnen und Arbeiter, für Stellen- und Obdachlose,
für Menschen im Gefängnis, für Landlose, für Schwarze
und im gewaltlosen Einsatz für den Frieden. - Die
freischaffende Theologin Barbara Lehner hat aus Anlass einer
Gedenkveranstaltung zum 20. Todestag von Dorothy Day
am 29. November 2000 in Luzern das nachstehende Porträt

verfasst und es für die Neuen Wege überarbeitet. Red.

Erwachendes politisches Bewusstsein
Dorothy Day wurde am 8. November
1897 als drittes von fünf Kindern in
Brooklyn geboren. Zu ihrem Vater,
einem Sportjournalisten, der sich für
Pferderennen interessierte, Whisky liebte und

«Neger, Ausländer und Radikale»
verabscheute, hatte Dorothy nie ein sonderlich

gutes Verhältnis. Ihre Kindheit war
geprägt von Ortswechseln der Familie,
die der Arbeitssuche des Vaters folgten.
Ihre Mutter beeindruckte sie, als diese

1904 während des grossen Erdbebens

von San Franzisco Nahrungsmittel und
Kleider mit den obdachlos Gewordenen
teilte.

In der Mittelschule erwachte Dorothy
Days politisches Bewusstsein. Ihr ältester

Bruder arbeitete bei einer Zeitung,
welche die Arbeitsbedingungen in Fabriken

und Warenhäusern anprangerte.
Dorothy begann sozialkritische Bücher

zu lesen. Upton Sinclairs Roman «Der
Sumpf», der in Chicagos riesigen Vieh-
und Schlachthöfen spielt, berührte sie tief
und bewegte sie dazu, statt am See oder
in den Parks ihre obligaten Spaziergänge

mit dem kleinen Bruder in die Armenviertel

von Chicago zu verlegen. Aber
selbst dort nahm sie die Schönheit und
Lebenspoesie in winzigen Blumengärten
und Gemüsebeeten inmitten einer trostlosen

Einförmigkeit wahr.
Mit siebzehn ging Dorothy an die

Universität von Illinois in Urbana,
«erfüllt von einem herrlichen Gefühl der
Unabhängigkeit». Sie schrieb sich in den
Fächern Latein, Englisch, Geschichte,
Biologie und Rhetorik ein, mit keinem
eigentlichen Interesse an einem Studien-
abschluss. Um ihren Lebensunterhalt zu

8o



bestreiten, nahm sie eine Reihe von
Haushaltsstellen an, und verdiente sich
zusätzlich etwas mit Beiträgen für die

Lokalpresse. Ihr Herz schlug für die
Massen und so schloss sie sich 1915 der
Sozialistischen Partei an. Nach dem
Abbruch des Studiums fand sie in New
York ihren ersten Job bei der einzigen
sozialistischen Tageszeitung New Yorks,
«The Call».

In dieser Zeit machte sie ihre erste
Gefängniserfabrung, die sie sehr prägte:
1917 demonstrierten Suffragetten gegen
den Ausschluss der Frauen von Wahlurnen

und öffentlichen Ämtern. Sie wurden

verhaftet und müssten unter schlech-

fl
M

testen Bedingungen ihre Gefängnisstrafe
absitzen. Da ihre Freundin Peggy Brian

eine der Initiatorinnen war, schloss sich

Dorothy Day spontan einer Gruppe von
Frauen an, die sich vor dem Weissen
Haus verhaften liessen und mit einem
Hungerstreik im Gefängnis gegen die
schlechte Behandlung protestierten. Hier
erlebte sie zum ersten Mal in ihrem
Leben die Gewalttätigkeit der Gefängnisse
am eigenen Leib. Am dritten Tag des

Hungerstreiks fiel Dorothy Day in eine
tiefe Depression, die sie noch stärker in
die Identifikation mit den Armen führte.

«Es war furchtbar, den ganzen lieben

Tag herumzuliegen, das Gefühl von
Übelkeit und Leere des Magens, das

anfängliche Schwindelgefühl und danach

die fieberhafte Tätigkeit des Gehirns...
Ich verlor jedes Gefühl meiner eigenen
Identität. Ich grübelte über die Trostlosigkeit

von Armut, Not, Krankheit und
Sünde. Dass ich in dreissig Tagen frei sein

würde, bedeutete mir nichts. Nie wieder
würde ich mich frei fühlen, nie wieder.
Wusste ich doch, dass überall auf der
Welt Frauen, Männer, junge Frauen und
junge Männer hinter Gitterstäben
Zwang, Strafe, Isolierung und
Entbehrungfür Vergehen erlitten, an denen wir
alle schuldig waren... Warum wurden in
einigen Fällen Prostituierte gerichtlich
verfolgt und in anderen geachtet und
umschmeichelt? Menschen verkauften
sich für Positionen, für Lohnebecks, und
wennsiehoch bezahltwurden, ehrteman
sie. Vollzogen sich ihreBetrügereien, ihre
Diebstähle, ihre Lügen in kolossalen
Proportionen und waren sie erfolgreich, so
wurde ihnen Lob zuteil, nicht Tadel.
Warum erwischte man einige, nicht die
anderen? Warum nannte man einige
Verbrecher und andere tüchtige
Geschäftsleute? Was war rechtund was war
unrecht? Was wargut und was war böse?

In meiner elenden Verfassunggingen mir
alle diese Gedanken wie ein Mühlrad im
Kopfherum... Ich war die Mutter, deren
Kind vergewaltigt und erschlagen war.
Ich war die Mutter, die das Scheusal
geboren hatte, das die Tat beging. Ich war
sogar der Untäter selber und fühlte in
meiner eigenen Brust jede Art von
Schändlichkeit. »2

Nachts störten Albträume ihren
Schlaf, tags litt sie unter dem dumpfen
Hungergefühl. Sie bat um eine Bibel und
fand in den Psalmen Stärkung.

Unruhige Jahre des Suchens,
Konversion zum Katholizismus und
Trennung vom Partner
Im Frühjahr 1918 begann sie eine
Ausbildung zur Pflegerin und lernte im Spital

Lionel Moise kennen. Bald darauf
merkte sie, dass sie schwanger war.
Moise hatte ihr damit gedroht, sie zu
verlassen, falls sie ein Kind bekäme. Er riet

Dorothy Day, 1956

8i



ihr zur Abtreibung und versprach, sie

danach abzuholen, aber er erschien nie
mehr. In der Wohnung fand sie einen
Brief, worin er ihr ins Gedächtnis rief,
dass Millionen von Frauen dasselbe
erlebt hätten. Er lasse etwas Geld da und
hoffe, sie werde einen reichen Mann
heiraten.

Und tatsächlich: 1920 heiratete
Dorothy Day den um zwanzig Jahre
älteren und wohlhabenden Schriftsteller
Barkeley Tobey, der sie auf eine längere
Reise nach Europa mitnahm. Während
ihres Europa-Jahres schreibt sie «Die
elfte Jungfrau», einen Roman mit
autobiographischen Zügen. Im Sommer 1921

f

Ili*

langen Spaziergängen die Liebe zur freien

Natur.
Im Juni 1925 stellte sie fest, dass sie

schwanger war. Im Glück dieser Zeit fing
sie an, täglich zu beten. Schon bald zeichnet

sich ein unlösbarer Konflikt ab. Mit
Foster war es unmöglich, über ihren
wachsenden Glauben zu sprechen. Als
Anarchist und Atheist betrachtete er
Religion als «Opium des Volkes» und
reagierte auf ihre Versuche des offenen

Gesprächs mit Wut und Rückzug. Sie

begann regelmässig den Sonntagsgottesdienst

zu besuchen und beschloss ihr
Kind zu taufen. Sie wollte ihm die

Ordnung und innere Beheimatung geben, die
sie selbst vermisst hatte. Ihr war bewusst,
dass dieser Entscheid schmerzhafte Folgen

für ihre Partnerschaft beinhaltete,
und dies liess sie warten und zögern.

Am 3. März 1926 kam ihre Tochter
Tamar Theresa zur Welt. Nach langem
innerem Ringen wurde Tamar getauft.
Foster weigerte sich, dabei zu sein. Im
Dezember 1927 kam es zur Trennung
von Foster und zu Dorothys Eintritt in
die katholische Kirche. Trotz ihrer grossen

Loyalität hatte sie Mühe mit der rein
karitativen, unpolitischen Haltung der
Kirche. Bitteren Herzens fragte sie sich,
ob sie nun auch ihre zweite grosse Liebe
der Kirche wegen verlieren müsste: ihre
Liebe zu den Massen und zur radikalen
Bewegung.

Dorothy (Mitte)
verkauft, zusammen mit
zwei Kolleginnen,
The Call an einer
Anti-Kriegsdemonstration,

etwa 1916

beendete sie die Ehe. Nach verschiedenen

Jobs in Chicago kehrte Dorothy Day
1924 nach New York zurück, wo sie sich
auf Anraten einer Freundin in Staten
Island eine Strandhütte kaufte - einen
ruhigen Ort zum Schreiben.

Etwa zu derselben Zeit lernte sie

Foster Batterham kennen, der ein
«Anarchist englischer Herkunft und Biologe»

war. Es entwickelte sich eine Beziehung,

und sie kamen überein, in ihrem
Strandhaus «teilzeitlich zusammenzu-
wohnen». Es folgten vier ihrer glücklichsten

Jahre. Sie schrieb Artikelserien für
Zeitungen, und Foster erschloss ihr mit

Lebenswende
Am 30. November 1930 machten sich

6000 Stellenlose zum Hungermarsch der
Arbeitslosen nach Washington auf, um
dort Arbeit und den Ausbau des Sozialsystems

einzufordern: Arbeitslosenversicherung,

Altersversorgung und die

Unterstützung für Frauen und Kinder.
Dorothy begleitete den Zug als Reporterin

und stand mit gemischten Gefühlen

am Strassenrand, als die Demonstrierenden

nach drei Tagen Blockade endlich in
die Stadt einziehen konnten:

«An einem klaren sonnigen Tag zog
die zerlumpte Horde, dreitausend Mann

82



hoch, mit fliegenden Fahnen, in den
Händen Stangen mit Plakaten, auf
denen ihre Parolen in grossen Buchstaben

gemalt waren, triumphierend durch die

an beiden Seiten mit Bäumen bestandenen

Strassen von Washington. Ich stand

am Rand des Bürgersteiges und sah sie

vorüberziehen, freudigen Stolz im Herzen

aufden MutdieserScharMännerund
Frauen, in die aber auch Bitterkeit
gemischt war, da ich jetzt, als Katholikin
mit grundsätzlich abweichenden
philosophischen Anschauungen, nicht mehr
mit ihnen marschieren konnte. Ich konnte

schreiben, konnte protestieren und die
Gewissen aufrütteln. Aber wo waren die
Katholiken, die sich an die Spitze von
Scharen von Männern und Frauen stellen

würden, um die aktuellen Werke der

Barmherzigkeit zu üben, welche die
Genossen immer in ihrer Taktik, die Arbeiter

zu erreichen, aufgenommen hatten...
Als die Demonstration vorbei war und
ich meinen Bericht fertiggemacht hatte,
ging ich, am Fest der Unbefleckten
Empfängis, zum (National-Shrine> der
katholischen Universität und sandte,
unter Tränen und in Seelenqualen, ein
besonderes Gebet zu Gott, er möge mir
irgendeinen Weg zeigen, aufdem ich die
Gaben, die mir verliehen waren, für meine

Mitbrüder - die Arbeiter und die
Armen - nutzbar machen könnte.»3

Und es scheint, als sei ihr Gebet er¬

hört worden, denn bei ihrer Rückkehr
nach New York traf sie Peter Maurin,
einen französischen Landstreicher, Lehrer,

Bauern und philosophierenden
Gesellschaftsreformer, den es nach Kanada

und schliesslich Amerika verschlagen
hatte. Maurin erzählte ihr von seinen
Visionen und ermunterte sie, mit ihm
zusammen eine radikale katholische
Zeitung ins Leben zu rufen, welche die
katholische Soziallehre verbreiten und
Schritte zur friedlichen Umformung der
Gesellschaft fördern sollte.

The Catholic Worker und die «Häuser
der Gastfreundschaft»
«Der Mann denkt, die Frau lenkt», pflegte

Peter Maurin zu sagen. Und tatsächlich

war es Dorothy Day, die die Sache

letztendlich in die Finger nahm. Sie richtete

in ihrer Küche das Redaktionsbüro
ein und begann mit der Arbeit für die

Erstausgabe des «Katholischen Arbeiters»

- «The Catholic Worker» -, die
am 1. Mai 1933 für einen Penny an Linke

und Arbeiter verteilt wurde. Eines
ihrer grössten Probleme war der Geldmangel.

Dorothy suchte eine günstige Druk-
kerei, investierte zwei Honorare, die sie

eigentlich für Gasrechnung und Miete
gebraucht hätte, und verpfändete ihre
Schreibmaschine, um die zweite Ausgabe

zu finanzieren. Glücklicherweise trafen

daraufhin viele begeisterte Briefe und

4EV*A2*i » ä&* H4j ŒJ*

»mï
'".''.. ''¦¦¦ä;-;v.

zSFfm

Dorothy beim Streik
der Landarbeiterinnen

in Kalifornien,
1973

83



Abonnementsbestellungen ein, die das

Fortbestehen der Zeitung sicherten.
Innert weniger Monate stieg die Auflage
von 25'000 auf 75'000.

Neben Gesprächen am runden Tisch
und der Rückkehr der Arbeiter aufs Land
in kollektiv geführte «Arbeiterfarmen»
waren die «Häuser der Gastfreundschaft»

ein zentraler Punkt in Peter
Maurins visionärem Programm. Maurin
wollte den Hospiz-Gedanken, der im
Mittelalter in Klöstern gelebt wurde,
erneuern und gegenüber Fremden öffnen.
Er fand, dass die Werke der Liebe und
Barmherzigkeit für jedermann gelten und
zum christlichen Alltag gehören müssten.

Jedes Heim sollte sein «Christus-
Zimmer» haben, das den von Gott
Gesandten offenstehe. Jeder sollte bereit
sein, in einem unvertrauten Gesicht Christus

zu erkennen.
Wieder war es Dorothys Wohnung,

die zum ersten Haus der Gastfreundschaft

wurde. Es stand von früh morgens
bis spät abends für jedermann offen, Kaffee

floss in Strömen, und auf dem Herd
köchelte immer ein Eintopf-Gericht.
Schon bald wurden zusätzliche Wohnungen

gemietet. 1936 zog die Gemeinschaft
in ein grösseres Haus um, ins Sankt-Jo-
sefs-Heim. Zu dieser Zeit stand Dorothy
Day bereits mit dreiunddreissig anderen
übers Land verteilten « Katholischen
Arbeiter-Häusern» in Kontakt.

Infolge der grossen Weltwirtschaftskrise

benötigen viele Menschen Hilfe.
Allein das New Yorker Haus ernährte
1937 täglich vierhundert und ein Jahr
später die doppelte Zahl abgeschobener
Menschen. Die meisten der verteilten
Nahrungsmittel waren erbettelt oder
geschenkt, manches nicht mehr verkäufliche

Ware, die von Freiwilligen aussortiert

und verwertet wurde. Für Dorothy
waren die Armen Gottes jeder liebevollen

Verschwendung würdig, wie folgende

Episode illustriert:
«Tom Cornell erinnerte sich an eine

gut gekleidete Frau, die das (Arbeiten-
Haus eines Tages aufsuchte undDorothy

einen Diamantring gab. Dorothy dankte

der Besucherin, steckte den Ring in
die Tasche und gab ihn später am Tag
einer alten Frau, die allein lebte und ihre
Mahlzeiten oft im Sankt-Josefeinnahm.
Einer vom Stab gab Dorothy zu bedenken,

dass man den Ring besser an der
Diamantenbörse verkauft und mit dem
Erlös der Frau ihre Jahresmiete bezahlt
hätte. Dorothy erwiderte, die Frau habe
ihre Würde und könne mit dem Ring tun
und lassen, was sie wolle. Sie könne ibn
verkaufen, um das Geld für die Miete zu
haben oder eine Reise nach den Babama-
lnseln zu machen. Oder sie könne es

gemessen, genau wie die Dame, die ibn
dem (Arbeiter) gebracht hatte, einen
Diamantring an der Hand zu tragen.
(Glaubst du denn>, fragte Dorothy, (Gott
habe Diamanten nur für die Reichen
erschaffen?»)4

Pazifismus und Kampf gegen den
Antisemitismus
Der Spanische Bürgerkrieg forderte
Dorothy Days Pazifismus heraus. Während

praktisch jedes katholische
Presseerzeugnis sich auf die Seite Francos stellte,

weil er in seinem Kampf gegen die
Kommunisten als pro-katholisch galt,
verweigerte der Catholic Worker beiden
Seiten seine Unterstützung und warnte
vor dem Antisemitismus, der den Faschismus

kennzeichnete. Dorothy Day
erinnerte die Leserschaft daran, dass die
Juden das Volk seien, zu dem Christus
gehöre. Eine Welle des Protests folgte diesen

Stellungnahmen: Viele Einzel- und
die meisten Kollektiv-Abonnemente
wurden abbestellt, und mehrere Bischöfe

verbannten das Blatt aus jeder Kirche
und Pfarreischule ihrer Diözese. Die
Auflage sank von 160'000 Exemplaren
auf 50'000.

Doch Dorothy Day ging den Weg
unbeirrt weiter und nahm 1939 an der
Gründung eines katholischen Komitees

zur Bekämpfung des Antisemitismus teil.
Die katholische Arbeiter-Gemeinde
appellierte an die Nation, ihre Tore allen

84



Juden zu öffnen, die Zugang zu Amerika

wünschten.

Persönliche Zerreissprobe als
Alleinerziehende

Dorothy Day war in den vierziger Jahren

bereits eine bekannte radikale
Schriftstellerin. Sie besuchte die katholischen

Arbeiter-Gemeinden und hielt
Vorträge. Vielen Laien war sie ein Vorbild.

Sie genoss auch die Anerkennung
einiger Bischöfe, welche sie ermutigten
und ihr finanzielle Unterstützung
zukommen liessen. Trotzdem fühlte sie sich
in ihren intimsten Beziehungen als

Versagerin, da sie so wenig Zeit für Tamar
aufbringen konnte, die abgesehen von
Wochenenden und Ferien den grössten
Teil ihrer Kindheit in einem katholischen
Internat auf Staten Island verbrachte.
Dorothy Day litt auch darunter, dass sie

nicht verheiratet war.

McCarthy-Ära
In den 50er Jahren entwickelte sich der
Kalte Krieg. Der «innere Feind» wurde
zu einem der politischen Hauptthemen
und die kommunistische Partei als illegal

erklärt. Der blosse Verdacht einer
kommunistischen Sympathie oder
Vergangenheit kostete vielen den Lebensunterhalt.

Die katholische Kirche war
bekannt für ihren Anti-Kommunismus.
Papst Pius XII. erklärte, dass jeder
Katholik, der mit Kommunisten zusammenarbeite,

exkommuniziert sei.

Auch Dorothy Day wurde oft beschuldigt,

Kommunistin zu sein. Sie leugnete
ihre Freundschaft mit prominenten
Kommunistinnen und Kommunisten nicht,
sondern setzte sich für sie öffentlich ein,
als diese verhaftet und der «Verschwörung»

angeklagt wurden. Als Reaktion
darauf erhielt der Catholic Worker eine
Flut zorniger Briefe und
Abonnementsabbestellungen. Dorothy hob daraufhin
in einer der nächsten Kolumnen ihre
Dankespflicht gegenüber den Kommunisten

hervor. Sie schrieb:
«Ich kann von Herzen sagen, dass ich

die Kommunisten, mit denen ich
zusammenarbeite, geliebt und dass ich viel von
ihnen gelernt habe. Sie haben mir geholfen,

Gott in Seinen Armen, Seinen
Verlassenen zu finden, wie ich Ihn in den
christlichen Kirchen nicht fand...»5

Friedenspolitisches Engagement und
Ziviler Ungehorsam

Gewaltfreie Aktionen und pazifistisches

Engagement bildeten einen roter
Faden im Leben Dorothy Days und prägten

auch den Catholic Worker. Fasziniert

von der Gewaltfreiheit Martin Luther
Kings solidarisierte sich Dorothy Day mit
der Bürgerrechtsbewegung der Schwarzen

und besuchte gemischte Kommunen,
die als alternative Modelle friedlichen
Zusammenlebens dem Rassismus trotzten.

Während des Vietnamkriegs
unterstützte der Catholic Worker
Dienstverweigerer mit Broschüren, öffentlichen
Aktionen und Beratungen. Ende der 70er
Jahre kämpfte Dorothy Day mit der
staatlichen Behörde, weil sich die Bewegung

des Catholic Workers während
Jahrzehnten geweigert hatte, die Steuern

zu bezahlen, die seiner Meinung nach den

Krieg mitfinanzierten.
1955 wurde eine Zivilschutzübung

für den Fall eines Atomkrieges für den
Staat New York angekündigt. Wer sich

weigerte, nach den Warnsirenen Schutz

zu suchen, riskierte bis zu einemJahr
Gefängnis und 500 Dollar Busse. Dorothy
Day und eine Handvoll anderer New
Yorker Pazifisten trafen sich im Park vor
dem Stadthaus im unteren Manhatten.
Dort wurden sie vor laufenden Fernsehkameras

verhaftet. Sie weigerten sich, die
Kaution zu ihrer Freilassung zu leisten,
und wurden vierundzwanzig Stunden

später aus der Haft entlassen.
Im folgenden Jahr wurde die Übung

wiederholt und damit auch der Protest.
Nun vor die Wahl gestellt, eine Busse zu
zahlen oder fünf Tage im Gefängnis zu
verbringen, wählte Dorothy Day das

Gefängnis, weil die Armen auch keine
Bussen bezahlen könnten.

85



Dorothy nach ihrem
letzten Gefängnisaufenthalt

1973,
anlässlich der Protestaktion

für die Rechte
der Landarbeiterinnen

und Landarbeiter,

mit dem von den
Mitinsassen
unterschriebenen Gefängniskleid

1957 gehörte Dorothy Days Ungehorsam

schon fast zum städtischen Brauchtum.

1961 - nach sechs Jahren des

Protests - versammelten sich mindestens
2000 Menschen zur gewaltfreien Aktion

im Stadthauspark. Aber nicht nur in
diesem Stadtteil wurde der staatliche
Aufruf ignoriert. In ganz New York riefen

die Sirenen die Leute nun eher auf die

Strasse als in den Untergrund. Das war
den Politikern zuviel. Seither gab es keine

Luftschutzübungen mehr in New
York.

Reisen nach Rom
Nicht nur in New York schien sich der

Zeitgeist zu radikalisieren. Papst Johannes

XXIII. forderte 1963 mit der Enzyklika

Pacem in Terris dazu auf, den

Rüstungswettlauf zu beenden, Kernwaffen
zu verbieten und die schrittweise
Abschaffung anderer Waffen voranzutreiben.

Weiter betonte er die Wichtigkeit
jedes friedenspolitischen Engagements,
da die Sache des Friedens nicht nur den

Mächtigen überlassen werden könne.
Dorothy Day nahm daraufhin an der Pil-

<*

«

k
f* *

*«»

>'*

BD
P

su«H mfe^ i

gerfahrt der « fünfzig Mütter für den
Frieden» nach Rom teil, um ihm für das

Rundschreiben zu danken und sich der
Friedensarbeit zu weihen.

Im September 1965 war sie wieder in
Rom, um im Kreis von zwanzig Frauen
mit einem zehntägigen Fasten das

Vatikanische Konzil dazu zu bewegen, in
seinen Texten Gewaltlosigkeit als legales
Mittel im Kampf um soziale Gerechtigkeit

zu unterstützen, Dienstverweigerern
den Rücken zu stärken und
Massenzerstörungswaffen zu verurteilen. Der
Vorschlag wurde in gemilderter Form
aufgenommen.

Obwohl Dorothy Day manche kirchliche

Amtsträger scharf kritisierte, war
ihre Haltung der Kirche gegenüber von
einer starken Loyalität und kritischen
Liebe geprägt. Sie bemerkte in den

siebziger Jahren einmal, dass sie ganz links
stehe, wenn es um Politik gehe, aberganz
rechts, wenn es um die Kirche gehe. Für
sie war die Kirche wesentlicher Teil des

mystischen Leibes Christi. Die Kraft für
ihr Engagement erhielt sie aus dem
Gebet, dem täglichen Gottesdienstbesuch
und aus geistlichen Retraiten, die sie

mehrmals jährlich besuchte.

Landarbeiterbewegung
Seit den 40er Jahren erschienen im
Catholic Worker Artikel über die Situation

der Landarbeiterinnen und Landarbeiter.

Dorothy Days Identifikation mit
deren Kampf führte 1973 zu ihrem letzten

Gefängnisaufenthalt, als Joan Baez
sie ans Institut für Gewaltlosigkeit nach
Kalifornien einlud. Obwohl ein kalifornischer

Richter den Streik verboten hatte,

beschloss Dorothy Day, sechsund-

siebzigjährig, sich an den Streikpostenlinien

zu beteiligen:
« (Sie) standum zwei Uhr morgens auf,

stand während des Tages an mehreren

Rebbergen Posten und trotzte
Polizeiketten, die mit Knütteln und Schusswaffen

ausgerüstet waren. Gelegentlich
stützte sie sich aufihren zusammenklappbaren

Stocksitz und redete mit den Poli-

86



zisten, forderte sie auf, ihre Waffen
niederzulegen. Sie sagte ihnen, am folgenden

Tag werde sie wiederkommen und
laut die Bergpredigtvorlesen... Am
kommenden Tag wurde sie zusammen mit
anderen 99 Frauen und 50 Männern
verhaftet... Nach fast zwei Wochen
Gefängnisaufenthalt wurden die Gefangenen

wieder entlassen. -Dorothy
überraschte die Wärter mit der Weigerung,
das Gefängniskleid abzugeben. Ihre
Mitgefangenen hatten aus Dankbarkeit
für Dorothys Ausharren mit ihnen das

Kleid mit ihren Unterschriften versehen
und es ihr zum Geschenk gemacht.»6

Würdigung im Alter und Zeit des
Loslassens
Bei ihrem 75. Geburtstag erfuhr Dorothy
Day viel Anerkennung: Die
Jesuitenzeitschrift «America» widmete ihr als

Einzelperson eine Sonderausgabe, da sie

am besten das sozialpolitische Wollen
und Wirken amerikanischer Katholikinnen

und Katholiken symbolisiere. Die
Universität «Notre Dame» ehrte sie mit
der höchsten Auszeichnung, weil sie

«Zeit ihres Lebens die Betrübten
beglückt und die Glücklichen betrübt»
habe. Mutter Teresa schickte ihr einen

Geburtstagsbrief aus Kalkutta.
Im März 1975 kündigte Dorothy Day

mit 78 Jahren ihren Rücktritt aus allen
täglichen Geschäften an und zitierte dabei

die buddhistische Lehre des Lebens

in drei Etappen: die erste des Heranwachsens

und der Erziehung, die zweite für
Ehe, Familie und Arbeit und die dritte
für die Ablösung. Dies sei eine Zeit des

Rückzugs aus der Verantwortung, des

Loslassens der Dinge dieses Lebens, wo
Gott die Führung überlassen werde.

Im September 1976 hatte Dorothy
Day ihren zweiten Herzinfarkt. Der Arzt
verschrieb ihr strikte Ruhe. Die letzten
vier Jahre ihres Lebens verbrachte
Dorothy Day praktisch nur in ihrem Zimmer.

1976-1979 schrieb sie weiterhin
Kolumnen für den Catholic Worker. Ihre
Texte sprachen über das Gebet, Besuche¬

rinnen und Besucher, ihre Lektüre. Sie

las Bücher russischer Schriftsteller, hörte

Opern am Radio, sah Theaterstücke
am Fernsehen, genoss die Aussicht aus
dem Fenster und den Wechsel der
Jahreszeiten.

Zeitweilig fühlte sich Dorothy Day
wie eine Gefangene ihres zerbrechlichen
Körpers. Sie beklagte ihre Unfähigkeit an
den gewaltfreien Aktionen in einer
Kernwaffenfabrik in Colorado teilzunehmen.
«Schwäche und Alter sperren mich -
wenn auch anders als im Gefängnis - ein,
aber ich kann für die Aktiven mit
Inbrunst beten», schrieb sie in der Juli-
Kolumne.

Am 29. November 1980 hörte ihr
müde gewordenes Herz auf zu schlagen.

Dorothée Solle schrieb in ihrem Artikel

zu Dorothy Day: «Im Neuen Testament

werden gewöhnliche Christen heilig

genannt. Bei Paulus bedeutet das Wort
nicht, dass sie fehlerlos... sind, sondern,
dass sie Gott geweiht, geheiligt sind in
ihrem Leben. Ich denke, dass heilig ein
religiöses Wort ist für das, was wir <radi-
kal> nennen. Gemeint ist nicht Askese,
Weltflucht, besondere Tugendhaftigkeit,
sondern konsequentes Eintreten für das

Leben und eine Unbeirrbarkeit der
Liebe.»7

Dorothy Day selbst wehrte sich
zeitlebens gegen eine Verherrlichung ihrer
Person. Sie entgegnete einmal einem
schwärmerischenJournalisten widerborstig:

«Machen Sie aus mir keine Heilige
- so leicht werden Sie mich nicht los!»8 •

1 Dorothy Day, Ich konnte nicht vorüber. Ein

Lebensbericht, Freiburg i. Br. 1957, S. 271.
2 Ebd., S. 90f.
3 Ebd., S. 194f.
4 Jim Forest, Das Mass ist die Liebe. Die Biographie

von Dorothy Day, Zürich 1989, S. lOlf.
5 Zit. nach ebd., S. 139.

6Ebd.,S. 180f.
7 Dorothée Solle, Dorothy Day oder die Leidenschaft

für das Leben, in: Karin Walter, Sanft und
rebellisch. Mütter der Christenheit - von Frauen

neu entdeckt, Freiburg i. Br. 1990, S. 40.
8 Jim Forest, Das Mass ist die Liebe, S. 220.

87


	Dorothy Day (1897-1980)

