
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 95 (2001)

Heft: 3

Buchbesprechung: Nach 50 Jahren wiedergelesen : René Michel, France, pays de
mission?

Autor: Imfeld, Al

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Al Imfeld

Nach 50 Jahren
wiedergelesen: René Michel,
France, pays de mission?

Mir geht es nicht so sehr ums Buch, das französisch um
1946 herum erschien und deutsch 1950 veröffentlicht
wurde, als um die Debatte, die damals entstand. Man stelle
sich vor, was es hiess, Frankreich ein Missionsland zu
nennen! Frankreich, das so etwas wie die westliche Mutter
des Christentums war, wo die Könige als die Gesalbten
Gottes galten. Die ganze Sache, das Buch sowie die Folgen
daraus: das Arbeiterpriestertum und die Zweifel an Gottes
missionarischem Auftrag, wurden von Rom verdammt.
Die Kirche verbot damals, ohne es zu spüren, eine längst
anstehende theologische Debatte - vor allem in der Zeit
des zu Ende gehenden Kolonialismus. Die Kirche und wir
haben jetzt die Folgen zu tragen. Es hat jedoch keinen Sinn,
frustriert zu glauben, dass wir bereits wieder im Denk-
Rückstand sind. Wenn die Strecke nach vorn nicht gelaufen
wurde, kann sie niemals einfach gestrichen werden. Ich
stelle Fragen - an mich selbst, der damals fasziniert war,
und hoffe, andere werden endlich diese Fragen ebenfalls
aufnehmen. A.I.

1. Begriff «Land»:
Damals wurde die Frage nach dem
Missionsland gestellt. Wo eigentlich
befindet es sich? Kann nach und nach die

ganze Welt bekehrt werden, sodass das

Missionsland verschwindet und es nachher

nur noch «beiliges Land» und keine
Heiden, sondern bloss noch Sünder und
Sünderinnen gibt?

Theologisch kam die Frage nach dem
Rückfall ins Heidentum auf. Werden
nach einer gewissen Zeit aus Sündern und
Sünderinnen wieder Heiden? Aber als

Heiden konnte man die penetranten
Kulturkämpfer Frankreichs nicht
bezeichnen. Mit der Aufklärung war im
Abendland ein neues Phänomen
aufgetaucht, das der Kirchenlosen. Die katholische

Kirche bekam gewaltige
Schwierigkeiten mit ihrer alten Kategorisierung
von Zweiflern und Atheisten. Die meisten

Betroffenen liessen sich von dieser
Kirche fast mit Stolz Atheisten nennen.
Vor allem die Theologen haben mit
Worten um sich geworfen; was jedoch
hinter diesen Worten stand, wurde kaum
je gefragt. Die Theologen behaupteten,
diese Atheisten würden Gott kennen, ihn
jedoch nicht anerkennen.

Auch Michel verwechselte
Kulturkämpfer, die in Frankreich Tradition
hatten und stets stark waren, mit
Abgefallenen, Gottlosen und Neuheiden.

Die Kirchenleitung und mit ihr die
meisten Theologen versuchten, dem Kern
des Problems dadurch auszuweichen,
dass sie die Mission den Kolonien - und
in Europa den Nationalstaaten -, nicht
aber den Menschen zuordneten.

2. Begriff der Reife:
Die Frage nach dem Missionsland hing
viel enger mit dem Kolonialland zusammen,

als die meisten annahmen. Für
Frankreich waren die Schwierigkeiten
besonders gross; weniger für
Grossbritannien, das viel pragmatischer und
weniger religiös an diese Sache herangegangen

war. Für das Kolonialland war
und blieb die Kolonie Kolonie. Um die-

66



sen Zustand möglichst lange halten zu
können, behauptete man, die Betroffenen

seien noch nicht reif.
Katholiken und Franzosen waren sich

einig: Die betroffenen Menschen-in der
Kolonie oder im Missionsland - waren
noch nicht reif, um selbständig zu werden.

An das glaubte ein Albert Schweitzer

genauso wie Bischof Lavigerie, der
Begründer der Weissen Väter, oder auf
der extrem rechten Seite die Dutch
Reformed Church im südlichen Afrika.
Alle sahen ihre Bekehrten oder Kolonisierten

als Kinder, die vor der bösen Welt
beschützt werden müssten. Daran glaubte

vor allem Südafrika als Staat der
Weissen und machte daraus eine ganze
Apartheid-Mystagogie.

Die Kirchen fielen herein, vor allem

wegen des Missionsbegriffs. Die Schwarzen

müssten doch in ein Gebiet der Mission

geschafft werden. Und wenn sie sich
bekehrten? Die meisten Missionare
glaubten nicht an die Macht und Kraft
der Bekehrung allein, diese würde
vielmehr wie ein Samenkorn langsam wachsen.

Was für ein Unsinn. Ist der Mensch
bekehrt oder nicht? Das gesamte Kon-
strukt kam einer evolutionären Bekehrung

gleich. Zur Bekehrung kam also die

Entwicklung hinzu; Bekehren allein
reichte nicht, es ging auch noch ums
Aufholen.

An diese hilfreiche Ideologie glaubten

Briten wie Portugiesen, Belgier wie
Franzosen. Das war ein Grund, warum
de Gaulle so wütend wurde, als Guinea
1959 «non» stimmte, also sich von
Frankreich lösen wollte. Guinea wurde
hinausgeworfen und systematisch
unterminiert, um zu beweisen, dass diese Neger

noch nicht reif für die Freiheit
waren.

Die Katholiken waren übrigens böse

auf den Weltmissionsrat, der seit
Edinburgh 1910 die optimistische
Meinung vertrat, dass noch in diesem
Jahrhundert die ganze Welt bekehrt sein
würde, und der seit den 30er Jahren um
eine grössere Geschwindigkeit im Ein¬

heimischwerden der Kirchen bemüht
war. Für Katholiken war das zu früh und
zu rasch.

3. Unterschied zwischen Kolonie und
Missionsland:
Mit Michels Buch war grundsätzlich die
Frage nach dem Unterschied zwischen
Mission und Kolonisation gestellt. Ganz
klar mag es wenigen gewesen sein, doch
man ahnte etwas. Im Gegensatz zu den
Briten schützten und - das hiess auch -
bevorzugten die Franzosen in den Kolonien

die Katholiken massiv. War das ihre
christliche Aufgabe? Waren Kolonisieren

und Missionieren nicht doch eins?
Frankreichs Wissenschaftler wiesen
zudem mit Recht auf den Islam bin.

Für die französische Kolonialmacht
war es wichtig, dass sie (auch) einen
göttlichen und christlichen Auftrag hatte. Um
den islamischen Kleinhandel niedrig zu
halten, holten sie bewusst die Libanesen
in die westafrikanischen Kolonien. Statt
die islamischen Kaufleute (wenn sie es

denn getan hätten) beuteten nun christliche

Libanesen Afrikaner aus.
Der Islam war hier ehrlicher. Von

Anfang an gab es nie eine Trennung
zwischen Religion und Politik, zwischen
Theologie und Macht. Das Christentum
verleugnete klar dieses enge Zusammengehen.

Demgegenüber hatte der Islam nie
Umwege und Ausreden wie das Christentum

erfinden müssen: Politik und Glaube

waren eins. Aufgrund dieser Offenheit

kam es gar nie zu einer Kontroverse,
ob nun der Islam kolonialistisch sei oder
nicht.

4. Markierung:
Das Buch von Michel markiert das Ende
der traditionellen Mission, eine
kirchengeschichtlich wichtige Phase. Theologisch

ist jedoch nachher wenig darüber
reflektiert worden und daher auch
weniggeschehen. Alle Missionsgesellschaften

jammern bloss, dass sie kaum neue
Mitglieder erhalten. Die Frage dreht sich
nicht um die Existenzberechtigung und

67



das Wesen von Mission, sondern um
Nachwuchs und Sittenzerfall. Statt in die

Tiefe gebt man in die Breite und bedauert

den verlorenen Opfergeist.
Zehn Jahre später, 1961, starb Dag

Hammarskjöld im Kongo mitten in der

schwierigen Entkolonisierung. Er hin-
terliess ein Buch mit dem Titel Markierungen.

Es wurde in den Bereich der

Mystik abgedrängt. Das neue Denken
erkannte man noch nicht.

Ähnliches geschah 1950; aber
niemand nahm es als eine Markierung am
Weg der Zeit wahr. Es wurde als Abweichung

verstanden. Die Folge daraus, die

Mission de France, wurde missverstanden

und zu einer klassenkämpferischen
Sache gemacht - wie wenn Arbeiter den
Glauben leichter verlieren würden als

Bourgeoisie und Top-Leute. Hier sind
wir bereits wieder zurück bei dieser
Wahnidee: Heiden und Arbeiter dürfen
nicht zu früh in die Freiheit entlassen
werden.

Wiederum Ähnliches geschah, so
scheint mir, mit der Befreiungstheologie.
Diese schuf sich rasch eine theologisch
sehr billige Basis. Statt wie 1950 auf
Arbeiter wurde hier auf Landbevölkerung
rekurriert und eingewirkt. Diese Basis
wurde als Arbeitsgrundlage genommen,
aber als Begriff kaum je reflektiert und
vertieft.

5. Von Land zu Sand:
Nicht aus religiösen Gründen, sondern

wegen der politischen Folgen oder
Implikationen konnte Frankreich kein
Missionsland sein.

Es gab einen guten Grund, den
Schwarzen Südafrikas Heiden) eigene

Gebiete zuzuweisen, um darauf das

«Missionsrecht» zu handhaben. Die
Kontroverse war letztlich eine politische,
aber die Theologen gingen in die Falle.
Rom zeigte, dass es nicht theologisch,
sondern politisch eng mit Frankreich
verbunden dachte. Die Kirche hätte
schon damals die Algeriendebatte
vorwegnehmen können. Die «Heiligen der

Wüste» von Charles de Foucauld (1858-
1916) und Charles Péguy (1873-1914)
bis René Voillaume und Antoine de

Saint-Exupéry, der 1944 als Pilot in der
Wüste abstürzte, waren Mystiker der
Wüste und der Wolken, nicht des
konkreten Landes. Sie reflektierten nicht die
brennenden Fragen, was es mit dem Land
auf sich hatte. Das fragwürdige Kolonialland

drohte verloren zu gehen. Es wurde

sozusagen pulverisiert - zur Wüste
gemacht. Waren nicht die Arbeiterviertel

von Marseilles oder Paris Wüsten Die
Arbeiterpriester gingen in diese, die Dichter

in jene und die Kirche in die
missionarische Wüste.

6. Mission wird von Entwicklung
abgelöst:
Um 1950 beginntganz langsam der weltliche

Wandel: Anstatt zu missionieren,
entwickelt man jetzt. Nicht mehr ein
Missionsland, sondern eine Dritte Welt.
Der Heide wird ein Unterentwickelter.

Nach dem Zweiten Weltkrieg
entdeckte die Theologie die Armut zu Hause.

Vielleicht deutete sie diese als eine

Folge des Glaubensabfalls, denn ein
Gläubiger konnte an Gottes Gnade und
Erbarmen auch materiell teilhaben. Es

zeichnete sich bereits um diese Zeit herum

ab, dass Unabhängigkeit in den
Kolonien auch ein Aufgeben der Schulen
und Spitäler bedeuten würde. Das jedoch
waren die Bereiche der Mission und
ihrer Caritas.

Die Kirchen Europas besässen um
diese Zeit keine neuen Rezepte, um mit
der nach dem Krieg und erst recht in der
kommenden Entkolonisierung auftretenden

Armut umzugehen. Für die französische

Politik war es klar (wie im Falle
Guinea): Wer glaubt, zu Frankreich steht,
mit ihm im Währungsverbund ist, fällt
nicht in die totale Armut. Die Kirchen
wussten damals noch nicht, wo sie in
dieser neu aufgetretenen Lage standen
und in Zukunft stehen könnten und was
sie tun sollten.

Michel spürte, dass es um Geld gehen

68



würde; er jedoch wollte auf der Seite des

Hl. Geistes stehen. Michel wählte eine

neue Form der Mystik. Die Kirche freundete

sich bereits in den 50er Jahren mit
dem Begriff der Entwicklung an. Vor
allem diesen Christen passte es, Jesus als

einen vollen Menschen unter Menschen

zu sehen. Die Arbeiterpriesterwaren also
die ersten kirchlichen Entwicklungshelfer.

7. Was soll «heidnisch» sein?
Darunter können eigentlich nur jene
Gegenden oder jene Menschen fallen, die
der Westen noch nicht einbezogen hat.
Das kann ganz sachlich gemeint sein;
aber es heisst meist rückständig, primitiv,

der Entwicklung ausgesetzt, abhängig

sein - auch wenn der oder die
Abhängige meinte, für sich zu sein, und es

gar nicht war.
Sind etwa diese Menschen heidnisch,

die nicht schreiben und lesen können und
somit keine Hl. Schrift besitzen? Auch
hier scheint eine natürliche Furt zu
existieren: «KeinBuch» heisst implizit «keine

Offenbarung». Europäer kamen und
misstrauten dem Wort, der Tradition
oder dem Oralen. Heiden sind daher in
der Handhabung und somit in der Macht
des Wortes (im heutigen Sinn natürlich)
Benachteiligte. Alles müsste
niedergeschrieben werden. Vor allem das
traditionelle Recht. Könnte also der Heide der
rechtlich nicht Erfasste und Fassbare
sein?

Für die Franzosen trat neben das

Recht als essentielles Kriterium die Sprache.

Einer, der Französisch sprach, war
ein Franzose, oder er wurde ganz langsam

einer (dem entspricht «Unsere
Vorfahren waren Gallier» ); so jemand konnte

niemals mehr ein Heide sein. Wiederum

stellen wir bei Michel fest, dass es

um ungelernte Arbeiter ging, um
Fremdarbeiter, gerade im damaligen Marseille
um schwarze Arbeiter Heiden).

Als eine weitere - für diese Debatte
nicht so wichtige- kulturelle Komponente

kam die Berührung mit östlichen Län¬

dern hinzu. Es kommt mir so vor, als ob
der Kriegszug Alexanders nach Indien
bereits aus Heiden Menschen gemacht
hätte. - Später bekam die Kirche höchstens

Probleme mit dem Verständnis von
China und Japan. Hatten die buddhistischen

Mönche etwa das Heidnische
vertrieben, denn der Buddhismus besass

Schriften? - Es wäre den Kirchen des

Westens kaum eingefallen, Mohammedaner

als Heiden zu bezeichnen: Sie

besässen wenigstens eine Schrift, den
Koran.

Solches jedoch wagte man für Afrika
nicht anzunehmen, denn die einfachen
Menschen waren kaum bekehrt worden;
sie selbst schlössen sich auf afrikanische
Weise dem Islam an, um der Sklavenjagd
zu entgehen. Ob Islam oder Christentum

- beide gaben etwas: entweder die
Befreiung vom Sklavenschicksal oder übers
Lesen den Anschluss an die moderne
Welt. Beides gute Gründe, um sich zu
einer Religion zu «bekehren».

8. Bekehrung und Abfall:
Weiter kommen wir zur Frage, was denn

Bekehrung ist. Immer heisst es, niemand
verdränge die Vergangenheit total;
niemand könne alles zudecken oder
verschütten. Warum aber soll die Aufforderung

zur Aufarbeitung von Geschichte

ernstgenommen werden, wenn eine

Bekehrung alles anders macht?
Eine Bekehrung bringt höchstens

Neues hinzu, sie erweitert Horizont und
Herz; verleiht neue Dimensionen. Hier
gehe ich weit über Michel hinaus, denn

er reflektierte weder die Begriffe der
Bekehrung noch des Abfalls.

Nehmen wir einmal den Begriff des

Abfalls. Von was waren diese Menschen
abgefallen? Von der Staatstreue wohl
mehr als vom Glauben. Der mögliche
Glaube an den Kolonialismus ging im
Zweiten Weltkrieg verloren; als Soldaten

kämpften die Schwarzen an allen
Fronten (besonders den unangenehmen)
mit; mehr und mehr wurden sie zynisch
gegenüber einem «verlogenen» Schutz

69



der Kolonien durch Frankreich. In der
Kirche kam ein langsamer Abfall von der
durchtriebenen Art und Weise, wie die

Macht des Papstes definiert wurde. Die
gewöhnlichen Menschen (ich bezeichne
sie lieber so als mit «Volk » wandten sich

einfach von den Machtspielen ab.
Wo immer es engagierte Priester oder

Pfarrer gab, gingen Menschen mit. Es

ging nicht um den Verlust des Glaubens,
sondern des Vertrauens. Die Nachkriegszeit

war derart hart, dass bei diesen
Menschen kein Sentimentalismus Platz
hatte. Alle kamen langsam etwas mehr
auf den Boden. Die Mystik und die
Bekehrung der Schriftsteller etwa betrafen
die grosse Masse nicht. Was sagten
ihnen ein Claudel, Mauriac oder Green?
Oder Teilhard de Chardin (gest. 1955)?
Nichts. Letztlich handelte es sich hier
nicht um Konversionen zum Katholizismus,

sondern um das Finden mystischer
Elemente im Kosmos.

Bekehren ist eine bewusste Wende
oder Abkehr, aber niemals ein Vergessen.

Das Vorausgehende muss seinen
Sinn haben und bekommen. Wer
bekehrt, ohne Traditionen aufzunehmen,
ist ein Kulturpfuscher. Eine Bekehrung
integriert Altes und Neues in einem.

9. Nicht institutionell gebunden:
Was heute bereits fast selbstverständlich
ist, war es 1950 noch nicht.Jemand kann
religiös sein, muss aber nicht zu einer
Kirche gehören. Es ging vielen um ein
Sich-Abwenden von der Institution Kirche.

Das hiess auf keinen Fall, dass aus
diesen Menschen Neu-Heiden wurden.

Um 1950 herum begann ganz langsam

die rapide zunehmende Trennung
von kirchlich und religiös. Jemand konnte

Christ sein, aber brauchte keine
Kirche. Also war die Folge logisch: Immer
weniger Menschen kamen in die Kirchen.
Ob das mit Abfall zu tun hat, bezweifle
ich.

Erst in den 50er Jahren begann sich
die Religionswissenschaft langsam zu
entwickeln (Eliade, CG Jung, Eranos-

Kreis). Zusammen mit einer bescheidenen

katholischen Missionswissenschaft
in Münster und Schöneck NW wurden
wissenschaftliche Kriterien erarbeitet;
die Evangelischen waren durch den
internationalen Missionsrat etwas weiter;
dennoch wurden letztlich andere
Religionen nicht ernst genommen. In diesen

letzten 50 Jahren ist hier fast Undenkbares

geschehen. Nach und nach kam es in
der westlichen Zen-Literatur sogar zur
Frage, ob jemand Christ und Buddhist
sein könnte. Mehr Mühe gab es mit dem

Islam, aber so gegen 2000 gibt es immer
mehr Menschen, die sagen, dass sie Christen

und Muslime sein könnten. Vom
Entweder-Oder kommen wir langsam

weg.
Afrikanische Menschen verstehen sich

sehr gut auf eine gelebte Vielfalt und ihr
Nebeneinander. Sie wissen ganz genau,
dass ihre Tradition auch mit neuen
Religionsteilen weiter lebt, und sie wollen,
dass sie weiter lebt. Sie wissen und spüren

auch, dass diese mit einer neuen
Religion ergänzt werden müssen. Für sie

ist Religion, wie wohl für alle Menschen,
auch wenn sie es nicht aussprechen, eine

Disposition zum Vorteil. Religion - dafür

beten die Menschen - soll etwas bringen.

Gott oder Heilige möchten etwas
bringen, genauso wie Geister oder
Ahnen. Hier waren afrikanische Menschen

stets ehrlicher: Warum soll ich an einen
Gott glauben, der mir nichts bringt?
Warum soll ich mich nicht mit zwei
Religionen absichern? Heute beginnt die

Debatte, ob es sich mit einer Doppelreligion

nicht genau gleich wie mit einer

Zweisprachigkeit verhält?

10. Multikulturalismus und Demokratie:

1950 war die alte Welt definitiv zerstört.
Langsam erwuchs eine neue aus den
Trümmern des Krieges. Begreiflicherweise

konnte damals nicht alles schon gesehen

werden; man war mitten in einem

Aufbruch, der zu einem schleichenden
Prozess wurde. Michel riss etwas auf;

70



aber es ging im verkrusteten Kontext
unter und nahm seltsame Wege.

Wie soll der Mensch mit Auswahl
umgehen? Das war die grosse Frage, die

erst langsam und zögernd einsetzte. Früher

gab es nur das Eine, das Wahre und
Richtige; heute existiert die Vielfalt. Wir
beginnen mit vielen Kulturen und
Sprachen, mit allen Religionen und verschiedensten

Kunstrichtungen zusammen zu
leben. Heute geht es längst nicht mehr
um die Frage: Welche davon ist wahr?
Etwas Wahrheit haben alle, und alle
haben ihre Stärken und Schwächen.

Auswahl wird angeschwärzt und
schlecht gemacht. Viele - auch Intellektuelle

- spotten, dass der Mensch von
heute sich seine Wahrheit wie im Supermarkt

besorgen könne. So einfach ist es

nicht. Jeder, der eine solche Aussage
macht, diskreditiert sich selbst. Ich würde

meinen, das macht die echte
Postmoderne aus.

Das alles hat viel mehr mit Demokratie

als mit Glaube, mit Menseben als mit
Gott zu tun.

11. Wir kommen weg von der Geographie:

Frankreich oder Italien sind nationale
Begriffe und haben höchstens mit
Staatsglauben, nicht aber mit einem echten
Glauben zu tun. Somit kommen wir
nochmals in die Nähe des Politologischen.

Einst gehörte der Glaube den
Fürsten und Bischöfen, dann kam die
Zeit des Nationalstaats - und nun? Wie
könnte es weitergehen?

Es ist heute theologisch müssig zu
fragen, ob Frankreich, ob die Schweiz, ob
die USA ein Missionsland seien, denn seit
der totalen Zerstreuung der Menschen
über die ganze Welt hinweg ist Mission
ein und für allemal überall-in\eder Stadt
oder in jedem Quartier. Dennoch stellt
sich die Frage, was denn Mission ist?
Etwa das, was die Jesuiten in der
Nachreformationszeit als (Volks-) Mission
bezeichneten? Mission hiess in diesem
Kontext: alles von oben herab predigen

und den Teufel solange aufs Tapet
rufen, bis alle zur Beichte und anschliessend

zur Kommunion gingen. So geht es

bestimmt nicht, denn «alle» werden nie
mehr zu erreichen sein, wenn wir auf
Vielfalt, Demokratie, Menschenrechte
und Multikulturalismus setzen.

12. Schluss:

Kommen wir von der Mission zum
Zeugnisgeben zurück und werden wir
bescheidener. Echter Glaube bezeugt
sich.

In der heutigen Zeit weiss der oder
die echt glaubende und vor der Tradition

Respekt bezeugende Person nicht
mehr, was tun, und zieht sich ehrfurchtsvoll

in den Hintergrund. Das ist kein
Ausschlagen eines Missionsauftrags,
sondern eher eine Form des Sich-Stehens.

Momentan glaube ich, dass jede Form
eines Moratoriums gut ist. Wobei kein
Moratorium von Nächstenliebe und
Menschenrechten entbindet. Wenn der
Beruf eines Missionars anders definiert
ist und so selbstverständlich wird wie der
Beruf eines Psychotherapeuten, dann
darf (vielleicht) wieder über Mission
gesprochen werden. Was Michel einleitete,

nämlich die Missionare nach Frankreich

zurückzuholen, ist nicht genug.
Eigentlich ging etwas im Christentum

parallel, das damals nicht bemerkt wurde.

Zur Zeit des Michel-Buchs auf
katholischer Seite kam es 1947 in Amsterdam

zur historischen Gründung des

Weltkirchenrates, hervorgehend aus dem
Weltmissionsrat. Kirche und Mission -
alles kam unter dasselbe Dach des

Ökumenischen Rates der Kirchen.
Es lag ein neuer Missionsbegriffin der

Luft, aber-eigenartigerweise - bekamen

wir Involvierten wenig direkt zu spüren.


	Nach 50 Jahren wiedergelesen : René Michel, France, pays de mission?

