Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege
Band: 95 (2001)

Heft: 3

Buchbesprechung: Nach 50 Jahren wiedergelesen : René Michel, France, pays de
mission?

Autor: Imfeld, Al

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Al Imfeld

Nach 50 Jahren wieder-
gelesen: René Michel,
France, pays de mission?

Mir gebt es nicht so sehr ums Buch, das franzdsisch um
1946 herum erschien und deutsch 1950 veréffentlicht
wurde, als um die Debatte, die damals entstand. Man stelle
sich vor, was es hiess, Frankreich ein Missionsland zu
nennen! Frankreich, das so etwas wie die westliche Mutter
des Christentums war, wo die Kéonige als die Gesalbten
Gottes galten. Die ganze Sache, das Buch sowie die Folgen
daraus: das Arbeiterpriestertum und die Zweifel an Gottes
missionarischem Auftrag, wurden von Rom verdammit.
Die Kirche verbot damals, ohne es zu spiiren, eine lingst
anstehende theologische Debatte — vor allem in der Zeit
des zu Ende gehenden Kolonialismus. Die Kirche und wir
haben jetzt die Folgen zu tragen. Es hat jedoch keinen Sinn,
frustriert zu glauben, dass wir bereits wieder im Denk-
Riickstand sind. Wenn die Strecke nach vorn nicht gelaufen
wurde, kann sie niemals einfach gestrichen werden. Ich
stelle Fragen — an mich selbst, der damals fasziniert war,
und hoffe, andere werden endlich diese Fragen ebenfalls
aufnehmen. AL

1. Begriff «Land»:

Damals wurde die Frage nach dem
Missionsland gestellt. Wo eigentlich be-
findet es sich? Kann nach und nach die
ganze Welt bekebrt werden, sodass das
Missionsland verschwindet und es nach-
her nur noch «beiliges Land» und keine
Heiden, sondern bloss noch Siinder und
Siinderinnen gibt?

Theologisch kam die Frage nach dem
Riickfall ins Heidentum auf. Werden
nach einer gewissen Zeit aus Stiindern und
Siinderinnen wieder Heiden? Aber als
Heiden konnte man die penetranten
Kulturkdmpfer Frankreichs nicht be-
zeichnen. Mit der Aufklarung war im
Abendland ein neues Phinomen aufge-
taucht, das der Kirchenlosen. Die katho-
lische Kirche bekam gewaltige Schwie-
rigkeiten mit ihrer alten Kategorisierung
von Zweiflern und Atheisten. Die mei-
sten Betroffenen liessen sich von dieser
Kirche fast mit Stolz Atheisten nennen.
Vor allem die Theologen haben mit
Worten um sich geworfen; was jedoch
hinter diesen Worten stand, wurde kaum
je gefragt. Die Theologen behaupteten,
diese Atheisten wiirden Gott kennen, ihn
jedoch nicht anerkennen.

Auch Michel verwechselte Kultur-
kdmpfer, die in Frankreich Tradition
hatten und stets stark waren, mit Abge-
fallenen, Gottlosen und Neuheiden.

Die Kirchenleitung und mit ihr die
meisten Theologen versuchten, dem Kern
des Problems dadurch auszuweichen,
dass sie die Mission den Kolonien — und
in Europa den Nationalstaaten -, nicht
aber den Menschen zuordneten.

2. Begriff der Reife:

Die Frage nach dem Missionsland hing
viel enger mit dem Kolonialland zusam-
men, als die meisten annahmen. Fiir
Frankreich waren die Schwierigkeiten
besonders gross; weniger fiir Gross-
britannien, das viel pragmatischer und
weniger religios an diese Sache herange-
gangen war. Fiir das Kolonialland war
und blieb die Kolonie Kolonie. Um die-

66



sen Zustand moglichst lange halten zu
konnen, behauptete man, die Betroffe-
nen seien noch nicht reif.

Katholiken und Franzosen waren sich
einig: Die betroffenen Menschen—in der
Kolonie oder im Missionsland — waren
noch nicht reif, um selbstandig zu wer-
den. An das glaubte ein Albert Schweit-
zer genauso wie Bischof Lavigerie, der
Begriinder der Weissen Viter, oder auf
der extrem rechten Seite die Dutch
Reformed Church im siidlichen Afrika.
Alle sahen ihre Bekehrten oder Koloni-
sierten als Kinder, die vor der bosen Welt
beschiitzt werden mussten. Daran glaub-
te vor allem Siidafrika als Staat der
Weissen und machte daraus eine ganze
Apartheid-Mystagogie.

Die Kirchen fielen herein, vor allem
wegen des Missionsbegriffs. Die Schwar-
zen mussten doch in ein Gebiet der Mis-
sion geschafft werden. Und wenn sie sich
bekehrten? Die meisten Missionare
glaubten nicht an die Macht und Kraft
der Bekehrung allein, diese wiirde viel-
mehr wie ein Samenkorn langsam wach-
sen. Was fiir ein Unsinn. Ist der Mensch
bekehrt oder nicht? Das gesamte Kon-
strukt kam einer evolutioniren Bekeh-
rung gleich. Zur Bekehrung kam also die
Entwicklung hinzu; Bekehren allein
reichte nicht, es ging auch noch ums
Aufholen.

An diese hilfreiche Ideologie glaub-
ten Briten wie Portugiesen, Belgier wie
Franzosen. Das war ein Grund, warum
de Gaulle so wiitend wurde, als Guinea
1959 «non» stimmte, also sich von
Frankreich l6sen wollte. Guinea wurde
hinausgeworfen und systematisch unter-
miniert, um zu beweisen, dass diese Ne-
ger noch nicht reif fiir die Freiheit wa-
ren.

Die Katholiken waren iibrigens bose
auf den Weltmissionsrat, der seit
Edinburgh 1910 die optimistische Mei-
nung vertrat, dass noch in diesem Jahr-
hundert die ganze Welt bekehrt sein
wiirde, und der seit den 30er Jahren um
eine grossere Geschwindigkeit im Ein-

heimischwerden der Kirchen bemiiht
war. Fiir Katholiken war das zu frith und
zu rasch.

3. Unterschied zwischen Kolonie und
Missionsland:

Mit Michels Buch war grundsitzlich die
Frage nach dem Unterschied zwischen
Mission und Kolonisation gestellt. Ganz
klar mag es wenigen gewesen sein, doch
man abnte etwas. Im Gegensatz zu den
Briten schiitzten und — das hiess auch -
bevorzugten die Franzosen in den Kolo-
niendie Katholiken massiv. War das ibre
christliche Aufgabe? Waren Kolonisie-
ren und Missionieren nicht doch eins?
Frankreichs Wissenschaftler wiesen zu-
dem mit Recht auf den Islam bin.

Fiir die franzosische Kolonialmacht
war es wichtig, dass sie (auch) einen gozt-
lichenund christlichen Auftraghatte. Um
den islamischen Kleinhandel niedrig zu
halten, holten sie bewusst die Libanesen
in die westafrikanischen Kolonien. Statt
die islamischen Kaufleute (wenn sie es
denn getan hitten) beuteten nun christ-
liche Libanesen Afrikaner aus.

Der Islam war hier ehrlicher. Von
Anfang an gab es nie eine Trennung
zwischen Religion und Politik, zwischen
Theologie und Macht. Das Christentum
verleugnete klar dieses enge Zusammen-
gehen. Demgegenuber hatte der Islam nie
Umwege und Ausreden wie das Christen-
tum erfinden missen: Politik und Glau-
be waren eins. Aufgrund dieser Offen-
heit kam es gar nie zu einer Kontroverse,
ob nun der Islam kolonialistisch sei oder
nicht.

4. Markierung:

Das Buch von Michel markiert das Ende
der traditionellen Mission, eine kirchen-
geschichtlich wichtige Phase. Theolo-
gisch ist jedoch nachher wenig dariiber
reflektiert worden und daber auch we-
nig geschehen. Alle Missionsgesellschaf-
ten jammern bloss, dass sie kaum neue
Mitglieder erbalten. Die Frage drebt sich
nicht um die Existenzberechtigung und

67



das Wesen von Mission, sondern um
Nachwuchs und Sittenzerfall. Statt in die
Tiefe geht man in die Breite und bedau-
ert den verlorenen Opfergeist.

Zehn Jahre spater, 1961, starb Dag
Hammarskjéld im Kongo mitten in der
schwierigen Entkolonisierung. Er hin-
terliess ein Buch mit dem Titel Markie-
rungen. Es wurde in den Bereich der
Mystik abgedringt. Das neue Denken
erkannte man noch nicht.

Ahnliches geschah 1950; aber nie-
mand nahm es als eine Markierung am
Weg der Zeit wahr. Es wurde als Abwei-
chung verstanden. Die Folge daraus, die
Mission de France, wurde missverstan-
den und zu einer klassenkdmpferischen
Sache gemacht — wie wenn Arbeiter den
Glauben leichter verlieren wiirden als
Bourgeoisie und Top-Leute. Hier sind
wir bereits wieder zuriick bei dieser
Wahnidee: Heiden und Arbeiter diirfen
nicht zu frith in die Freiheit entlassen
werden.

Wiederum Ahnliches geschah, so
scheint mir, mit der Befreiungstheologie.
Diese schuf sich rasch eine theologisch
sehr billige Basis. Statt wie 1950 auf Ar-
beiter wurde hier auf Landbevolkerung
rekurriert und eingewirkt. Diese Basis
wurde als Arbeitsgrundlage genommen,
aber als Begriff kaum je reflektiert und
vertieft.

5. Von Land zu Sand:

Nicht aus religiosen Griinden, sondern
wegen der politischen Folgen oder Im-
plikationen konnte Frankreich kein
Missionsland sein.

Es gab einen guten Grund, den
Schwarzen Siidafrikas (= Heiden) eige-
ne Gebiete zuzuweisen, um darauf das
«Missionsrecht» zu handhaben. Die
Kontroverse war letztlich eine politische,
aber die Theologen gingen in die Falle.
Rom zeigte, dass es nicht theologisch,
sondern politisch eng mit Frankreich
verbunden dachte. Die Kirche hitte
schon damals die Algeriendebatte vor-
wegnehmen konnen. Die «Heiligen der

Wiste» von Charles de Foucauld (1858-
1916) und Charles Péguy (1873-1914)
bis René Voillaume und Antoine de
Saint-Exupéry, der 1944 als Pilot in der
Wiiste abstiirzte, waren Mystiker der
Wiiste und der Wolken, nicht des kon-
kreten Landes. Sie reflektierten nicht die
brennenden Fragen, wases mitdem Land
auf sich hatte. Das fragwiirdige Koloni-
alland drohte verloren zu gehen. Es wur-
de sozusagen pulverisiert — zur Wiiste
gemacht. Waren nicht die Arbeitervier-
telvon Marseilles oder Paris Wiisten? Die
Arbeiterpriester gingen in diese, die Dich-
ter in jene und die Kirche in die missio-
narische Wiiste.

6. Mission wird von Entwicklung
abgelost:

Um 1950 beginnt ganz langsam der welt-
liche Wandel: Anstatt zu missionieren,
entwickelt man jetzt. Nicht mebr ein
Missionsland, sondern eine Dritte Welt.
Der Heide wird ein Unterentwickelter.

Nach dem Zweiten Weltkrieg ent-
deckte die Theologie die Armut zu Hau-
se. Vielleicht deutete sie diese als eine
Folge des Glaubensabfalls, denn ein
Gliubiger konnte an Gottes Gnade und
Erbarmen auch materiell teilhaben. Es
zeichnete sich bereits um diese Zeit her-
um ab, dass Unabhingigkeit in den Ko-
lonien auch ein Aufgeben der Schulen
und Spitiler bedeuten wiirde. Das jedoch
waren die Bereiche der Mission und ih-
rer Caritas.

Die Kirchen Europas besassen um
diese Zeit keine neuen Rezepte, um mit
der nach dem Krieg und erst recht in der
kommenden Entkolonisierung auftreten-
den Armut umzugehen. Fiir die franzo-
sische Politik war es klar (wie im Falle
Guinea): Wer glaubt, zu Frankreich steht,
mit ihm im Wihrungsverbund ist, fillt
nicht in die totale Armut. Die Kirchen
wussten damals noch nicht, wo sie in
dieser neu aufgetretenen Lage standen
und in Zukunft stehen konnten und was
sie tun sollten.

Michel spiirte, dass esum Geld gehen

68



wiirde; er jedoch wollte auf der Seite des
HI. Geistes stehen. Michel wihlte eine
neue Form der Mystik. Die Kirche freun-
dete sich bereits in den 50er Jahren mit
dem Begriff der Entwicklung an. Vor
allem diesen Christen passte es, Jesus als
einen vollen Menschen unter Menschen
zusehen. Die Arbeiterpriester waren also
die ersten kirchlichen Entwicklungshel-
fer.

7. Was soll «heidnisch» sein?
Darunter konnen eigentlich nur jene
Gegenden oder jene Menschen fallen, die
der Westen noch nicht einbezogen hat.
Das kann ganz sachlich gemeint sein;
aber es beisst meist riickstindig, primi-
tiv, der Entwicklung ausgesetzt, abhin-
gig sein — auch wenn der oder die Ab-
hingige meinte, fiir sich zu sein, und es
gar nicht war.

Sind etwa diese Menschen heidnisch,
die nicht schreiben und lesen kénnen und
somit keine Hl. Schrift besitzen? Auch
hier scheint eine natiirliche Furt zu exi-
stieren: «Kein Buch» heisst implizit «kei-
ne Offenbarung». Europder kamen und
misstrauten dem Wort, der Tradition
oder dem Oralen. Heiden sind daher in
der Handhabung und somit in der Macht
des Wortes (im heutigen Sinn natiirlich)
Benachteiligte. Alles musste niederge-
schrieben werden. Vor allem das tradi-
tionelle Recht. Konnte also der Heide der
rechtlich nicht Erfasste und Fassbare
sein?

Fur die Franzosen trat neben das
Recht als essentielles Kriterium die Spra-
che. Einer, der Franzosisch sprach, war
ein Franzose, oder er wurde ganz lang-
sam einer (dem entspricht «Unsere Vor-
fahren waren Gallier»); so jemand konn-
te niemals mehr ein Heide sein. Wieder-
um stellen wir bei Michel fest, dass es
um ungelernte Arbeiter ging, um Fremd-
arbeiter, gerade im damaligen Marseille
um schwarze Arbeiter (= Heiden).

Als eine weitere — fiir diese Debatte
nicht so wichtige —kulturelle Komponen-
te kam die Berithrung mit éstlichen Lin-

dern hinzu. Es kommt mir so vor, als ob
der Kriegszug Alexanders nach Indien
bereits aus Heiden Menschen gemacht
hitte. — Spiter bekam die Kirche hoch-
stens Probleme mit dem Verstindnis von
China und Japan. Hatten die buddhisti-
schen Monche etwa das Heidnische ver-
trieben, denn der Buddhismus besass
Schriften? — Es wire den Kirchen des
Westens kaum eingefallen, Mohamme-
daner als Heiden zu bezeichnen: Sie be-
sassen wenigstens eine Schrift, den Ko-
ran.

Solches jedoch wagte man fiir Afrika
nicht anzunehmen, denn die einfachen
Menschen waren kaum bekehrt worden;
sie selbst schlossen sich auf afrikanische
Weise dem Islam an, um der Sklavenjagd
zuentgehen. Ob Islam oder Christentum
— beide gaben etwas: entweder die Be-
freiung vom Sklavenschicksal oder iibers
Lesen den Anschluss an die moderne
Welt. Beides gute Griinde, um sich zu
einer Religion zu «bekehren».

8. Bekehrung und Abfall:

Weiter kommen wir zur Frage, was denn
Bekehrung ist. Immer heisst es, niemand
verdringe die Vergangenbeit total; nie-
mand konne alles zudecken oder ver-
schiitten. Warum aber soll die Auffor-
derung zur Aufarbeitung von Geschich-
te ernstgenommen werden, wenn eine
Bekehrung alles anders macht?

Eine Bekehrung bringt hochstens
Neues hinzu, sie erweitert Horizont und
Herz; verleiht neue Dimensionen. Hier
gehe ich weit tiber Michel hinaus, denn
er reflektierte weder die Begriffe der
Bekehrung noch des Abfalls.

Nehmen wir einmal den Begriff des
Abfalls. Von was waren diese Menschen
abgefallen? Von der Staatstreue wohl
mehr als vom Glauben. Der mégliche
Glaube an den Kolonialismus ging im
Zweiten Weltkrieg verloren; als Solda-
ten kimpften die Schwarzen an allen
Fronten (besonders den unangenehmen)
mit; mehr und mehr wurden sie zynisch
gegeniiber einem «verlogenen» Schutz

69



der Kolonien durch Frankreich. In der
Kirche kam ein langsamer Abfall von der
durchtriebenen Art und Weise, wie die
Macht des Papstes definiert wurde. Die
gewohnlichen Menschen (ich bezeichne
sie lieber so als mit «Volk») wandten sich
einfach von den Machtspielen ab.

Wo immer es engagierte Priester oder
Pfarrer gab, gingen Menschen mit. Es
ging nicht um den Verlust des Glaubens,
sondern des Vertrauens. Die Nachkriegs-
zeit war derart hart, dass bei diesen
Menschen kein Sentimentalismus Platz
hatte. Alle kamen langsam etwas mehr
auf den Boden. Die Mystik und die Be-
kehrung der Schriftsteller etwa betrafen
die grosse Masse nicht. Was sagten ih-
nen ein Claudel, Mauriac oder Green?
Oder Teilhard de Chardin (gest. 1955)?
Nichts. Letztlich handelte es sich hier
nicht um Konversionen zum Katholizis-
mus, sondern um das Finden mystischer
Elemente im Kosmos.

Bekehren ist eine bewusste Wende
oder Abkehr, aber niemals ein Verges-
sen. Das Vorausgehende muss seinen
Sinn haben und bekommen. Wer be-
kehrt, ohne Traditionen aufzunehmen,
ist ein Kulturpfuscher. Eine Bekehrung
integriert Altes und Neues in einem.

9. Nicht institutionell gebunden:
Was beute bereits fast selbstverstindlich
ist, war es 1950 noch nicht. Jemand kann
religios sein, muss aber nicht zu einer
Kirche gehoren. Es ging vielen um ein
Sich-Abwenden von der Institution Kir-
che. Das hiess auf keinen Fall, dass aus
diesen Menschen Neu-Heiden wurden.

Um 1950 herum begann ganz lang-
sam die rapide zunehmende Trennung
von kirchlich undreligits. Jemand konn-
te Christ sein, aber brauchte keine Kir-
che. Also war die Folge logisch: Immer
weniger Menschen kamen in die Kirchen.
Ob das mit Abfall zu tun hat, bezweifle
ich.

Erst in den 50er Jahren begann sich
die Religionswissenschaft langsam zu
entwickeln (Eliade, CG Jung, Eranos-

Kreis). Zusammen mit einer bescheide-
nen katholischen Missionswissenschaft
in Miinster und Schoneck NW wurden
wissenschaftliche Kriterien erarbeitet;
die Evangelischen waren durch den in-
ternationalen Missionsrat etwas weiter;
dennoch wurden letztlich andere Reli-
gionen nicht ernst genommen. In diesen
letzten 50 Jahren ist hier fast Undenkba-
res geschehen. Nach und nach kam es in
der westlichen Zen-Literatur sogar zur
Frage, ob jemand Christ und Buddhist
sein konnte. Mehr Miihe gab es mit dem
Islam, aber so gegen 2000 gibt es immer
mehr Menschen, die sagen, dass sie Chri-
sten und Muslime sein konnten. Vom
Entweder-Oder kommen wir langsam
weg.

Afrikanische Menschen verstehen sich
sehr gut auf eine gelebte Vielfalt und ihr
Nebeneinander. Sie wissen ganz genau,
dass ihre Tradition auch mit neuen Re-
ligionsteilen weiter lebt, und sie wollen,
dass sie weiter lebt. Sie wissen und spii-
ren auch, dass diese mit einer neuen Re-
ligion erginzt werden miissen. Fiir sie
ist Religion, wie wohl fiir alle Menschen,
auch wenn sie es nicht aussprechen, eine
Disposition zum Vorteil. Religion — da-
fiir beten die Menschen —soll etwas brin-
gen. Gott oder Heilige mochten etwas
bringen, genauso wie Geister oder Ah-
nen. Hier waren afrikanische Menschen
stets ehrlicher: Warum soll ich an einen
Gott glauben, der mir nichts bringt?
Warum soll ich mich nicht mit zwei Re-
ligionen absichern? Heute beginnt die
Debatte, ob es sich mit einer Doppel-
religion nicht genau gleich wie mit einer
Zweisprachigkeit verhalt?

10. Multikulturalismus und Demokra-
tie:

1950 war die alte Welt definitiv zerstort.
Langsam erwuchs eine neue aus den
Triimmern des Krieges. Begreiflicherwei-
se konnte damals nicht alles schon gese-
hen werden; man war mitten in einem
Aufbruch, der zu einem schleichenden
Prozess wurde. Michel riss etwas auf;

70



aber es ging im verkrusteten Kontext
unter und nabm seltsame Wege.

Wie soll der Mensch mit Auswabhl
umgehen? Das war die grosse Frage, die
erstlangsam und zogernd einsetzte. Frii-
her gab es nur das Eine, das Wahre und
Richtige; heute existiert die Vielfalt. Wir
beginnen mit vielen Kulturen und Spra-
chen, mit allen Religionen und verschie-
densten Kunstrichtungen zusammen zu
leben. Heute geht es lingst nicht mehr
um die Frage: Welche davon ist wahr?
Etwas Wahrheit haben alle, und alle
haben ihre Stirken und Schwichen.

Auswahl wird angeschwirzt und
schlecht gemacht. Viele — auch Intellek-
tuelle — spotten, dass der Mensch von
heute sich seine Wahrheit wie im Super-
markt besorgen konne. So einfach ist es
nicht. Jeder, der eine solche Aussage
macht, diskreditiert sich selbst. Ich wiir-
de meinen, das macht die echte Post-
moderne aus.

Das alles hat viel mehr mit Demokra-
tie als mit Glaube, mit Menschen als mit
Gott zu tun.

1. Wir kommen weg von der Geogra-
phie:
Frankreich oder Italien sind nationale
Begriffe und haben hichstens mit Staats-
glauben, nicht aber mit einem echten
Glauben zu tun. Somit kommen wir
nochmals in die Nihe des Politolo-
gischen. Einst gehorte der Glaube den
Fiirsten und Bischéfen, dann kam die
Zeit des Nationalstaats — und nun? Wie
konnte es weitergehens

Esist heute theologisch miissig zu fra-
gen, ob Frankreich, ob die Schweiz, ob
die USA ein Missionsland seien, denn seit
der totalen Zerstreuung der Menschen
tber die ganze Welt hinweg ist Mission
einund fiir allemal siberall-in jeder Stadt
oder in jedem Quartier. Dennoch stellt
sich die Frage, was denn Mission ist?
Etwa das, was die Jesuiten in der Nach-
reformationszeit als (Volks-) Mission
bezeichneten? Mission hiess in diesem
Kontext: alles von oben berab predigen

und den Teufel solange aufs Tapet ru-
fen, bis alle zur Beichte und anschliessend
zur Kommunion gingen. So geht es be-
stimmt nicht, denn «alle» werden nie
mehr zu erreichen sein, wenn wir auf
Vielfalt, Demokratie, Menschenrechte
und Multikulturalismus setzen.

12. Schluss:

Kommen wir von der Mission zum
Zeugnisgeben zurtick und werden wir
bescheidener. Echter Glaube bezeugt
sich.

In der heutigen Zeit weiss der oder
die echt glaubende und vor der Traditi-
on Respekt bezeugende Person nicht
mehr, was tun, und zieht sich ehrfurchts-
voll in den Hintergrund. Das ist kein
Ausschlagen eines Missionsauftrags,
sondern eher eine Form des Sich-Stellens.
Momentan glaube ich, dass jede Form
eines Moratoriums gut ist. Wobei kein
Moratorium von Nichstenliebe und
Menschenrechten entbindet, Wenn der
Beruf eines Missionars anders definiert
istund so selbstverstindlich wird wie der
Beruf eines Psychotherapeuten, dann
darf (vielleicht) wieder uber Mission
gesprochen werden. Was Michel einlei-
tete, namlich die Missionare nach Frank-
reich zuriickzuholen, ist nicht genug.

Eigentlich ging etwas im Christentum
parallel, das damals nicht bemerkt wur-
de. Zur Zeit des Michel-Buchs auf ka-
tholischer Seite kam es 1947 in Amster-
dam zur historischen Griindung des
Weltkirchenrates, hervorgehend aus dem
Weltmissionsrat. Kirche und Mission —
alles kam unter dasselbe Dach des Oku-
menischen Rates der Kirchen.

Es lag ein neuer Missionsbegriff in der
Luft, aber —eigenartigerweise — bekamen

wir Involvierten wenig direkt zu spuren.
[ ]

n



	Nach 50 Jahren wiedergelesen : René Michel, France, pays de mission?

