
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 95 (2001)

Heft: 2

Artikel: Christoph Blumhardts Einfluss auf die Schweiz (zweiter Teil und
Schluss) : Hermann Kutter ; Leonhard Ragaz ; Howard Eugster-Züst ;
Karl Barth ; Eduard Thurneysen, Samuel Dieterle, Gottlieb Roggwiler,
Robert Lejeune

Autor: Specker, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«"

Mi

Hermann Kutter um
1902

Louis Specker

Christoph
Blumhardts
Einfluss auf die
Schweiz
(Zweiter Teil und Schluss)

Hermann Kutter
Ich setze ein mit dem Hinweis auf
Hermann Kutter (1863-1931), dem fruchtbaren

Schriftsteller, der mit seinen

angriffigen und in expressionistischem
Pathos vorgebrachten Appellen
leidenschaftliche Diskussionen hervorrief.
Hermann Kutter, zuletzt Pfarrer in
Zürich, soll seit 1889 fünfmal in Bad Boll
geweilt haben, wo er durch die Begegnung

mit Christoph Blumhardt, welche
ihn stärker als die Universitätstheologie
prägte, erfasst wurde von der « Sehnsucht
nach dem Kommen des Gottesreiches».

1902 trat er mit dem Werk «Das
Unmittelbare» und zwei Jahre später mit
dem Buch «Sie müssen» an die
Öffentlichkeit. Kutter wandte sich darin gegen
einen geisttötenden Intellektualismus,
den er überall, auch in der Kirche, am
Werk sah und votierte mit prägnanten
Worten für die Wiedergewinnung des

unmittelbaren Lebens, für eine Hinwendung

zu einem lebendigen Gott, jenseits
der erstarrten Dogmen.

Der kalt rechnende Geist trat ihm in
seiner Lebensfeindlichkeit vor allem in
der kapitalistischen Wirtschaftsordnung
entgegen, im Mammonismus, wie er es

ausdrückte: «Unsere ganze Gesellschaft
und die Kirche ist vom Mammon
beherrscht», heisst es im Buch «Sie müssen»

Und weiter lautet seine aufrütteln¬

de Anklage: «Lasset den Privatbesitz in
jener schrankenlosen Ausdehnung bestehen,

wie er heute existiert, und haltet
meinetwegen tausend Meisterpredigten
gegen den Mammon. Ihr werdet nicht
ein Stäublein anders machen.»

In der Sozialdemokratie erkannte Kutter

die kraftvollste Bewegung zum
Unmittelbaren hin. Sie, so schien es ihm, die
dem Neuen radikal Bahn brechen wolle,
sei die einzig wahre und verlässliche
Hoffnungsträgerin für eine bessere Welt:
« Soll der Mammon fallen, dann muss das

heutige Privateigentum fallen. Das hat
die Sozialdemokratie erkannt.» Solche

im prophetischen Zorn vorgetragenen
Anklagen blieben nicht ohne Wirkung
innerhalb und ausserhalb der Kirche, und
auch in der Arbeiterbewegung fanden sie

ein lebhaftes Echo.
«Der Vorbote», das Organ der

Sozialdemokratischen Partei der Stadt St.

Gallen, publizierte 1905 umfangreiche
Stellen aus Kutters « Sie müssen », und wir
gehen nicht fehl in der Annahme, dass

Sätze wie die folgenden manchem lesenden

Arbeiter aus dem Herzen gesprochen
haben, zumal sie die Kirche, der nach wie
vor der Grossteil der Arbeiterschaft
angehörte, von der Kritik nicht ausnahmen.
Die Sozialdemokratie, so war da zu
lesen, sage: «Worte und fromme Wünsche
können uns nicht helfen. Wir müssen
handeln. Hierin liegt der verborgene
Grund ihres Atheismus. Sie sieht das
Bekenntnis zu Gott zurückschrecken vor
dem Mammon. Darum hält sie alle Religion

für Aberglauben. Und das bedeutet
eine grosse Schuld der christlichen
Kirche. Die Kirche ist selbst dem Mammon
verfallen. Deshalb ist sie so redselig.
Denn wo die vielen Worte sind und keine

Lust zum Handeln, da lauert der
Mammon dahinter.»

Kutters lautstark verkündete Stellungnahme

zugunsten der Sozialdemokratie
hat indessen beim Blumhardt-Kreis
ziemliches Unbehagen ausgelöst, vor allem
deswegen, weil man darin das Partei-
massige zu sehr betont fand. Man er-

40



kannte wohl die Verdienste der politisch
ausgerichteten Arbeiterorganisation,
mochte aber nicht davon ausgehen, dass

mit der Verwirklichung von deren Zielen

schon das Reich Gottes nahe sei. Das

war dann doch höchst fragwürdig,
schliesslich würden jedem Menschenwerk

Mängel anhaften, und jede noch
so gut gemeinte Leistung könne nur allzu

schnell ins Fahrwasser des

Widergöttlichen geraten.
Dass mit einem Parteiprogramm

allein das Ziel niemals zu erreichen wäre,
dass bei allem Respekt vor den menschlichen

Möglichkeiten es ohne Gottes
Hilfe nicht zu schaffen sei, das hat auch
Blumhardt immer wieder betont. Ihm
kam es auf das Zusammenwirken der
überirdischen und der irdischen Kräfte
an.

Kutter selbst ist nicht in die Parteiarbeit

eingestiegen, er verharrte in der
Position des philosophierenden Theologen
und beschränkte sich auf die Anprangerung

der mangelhaften gesellschaftlichen
Zustände, praktische Vorschläge zu
deren Änderung sucht man bei ihm vergeblich.

Dennoch übte er indirekt einen
Einfluss auf die schweizerische
Arbeiterbewegung aus, der zwar schwer messbar

ist, aber die Tatsache, dass ihre Presse

von seinen Aufrufen und seinen Gedanken

Kenntnis nahm, dass in der
Arbeiterschaft darüber debattiert wurde, ist
ein ausreichender Beleg dafür, dass er
deren Grundanliegen erkannt hatte.

Leonhard Ragaz
Weiter und tiefer als Hermann Kutters
Schriften wirkte das, was Leonhard
Ragaz aus dem Geiste Blumhardts in
Wort und Tat vollbracht hat. Der aus
dem Bündnerland stammende Leonhard
Ragaz (1868-1945) gilt als der eigentliche

Begründer der religiös-sozialen
Bewegung in der Schweiz. Seit 1902 amtete
er als Pfarrer am Basler Münster,
zunächst durchaus im Sinne einer
aufgeschlossenen, von freisinniger Theologie
geprägten Haltung, dann aber öffnete
sich ihm ein neuer Weg der Erkenntnis,
der ihn mitten in die Nöte der Zeit führte.

1906 hielt er vor der schweizerischen

Predigerversammlung in Basel j enen
Vortrag, der sein eigentlich religiös-soziales
Bekenntnis enthält: «Das Evangelium
und der soziale Kampfder Gegenwart. »

In vollkommener Übereinstimmung mit
der sozialistischen Kritik am Kapitalis-

,y

i
V

m

Hermann Kutter an
seinem Schreibtisch
im Pfarrhaus Zürich-
Neumünster am
Tage seines Wegzugs
nach Schaffhausen,
Ende März 1926

41



*

Howard Eugster-
Züst

mus, den auch er als widergöttliches Prinzip

ausmacht, wird ihm das um eine neue
Wirtschafts- und Sozialordnung kämpfende

Proletariat zum Träger einer

Hoffnung, die ihren letzten Grund in der
Verheissung des Reiches Gottes hat. Dass

die junge Arbeiterbewegung «wild und
roh» daherkam und manches Fragwürdige

im Gefolge hatte, focht ihn nicht an:
«Wie unendlich viel hat doch die
Reformation, ja sogar das Christentum selbst

mit sich gebracht, das weder göttlich
noch menschlich gut war! Kamen sie

deswegen nicht von Gott?»
Obwohl Ragaz, als er mit seinem

Vortrag, der ihm natürlich gehässige
Angriffe zuzog, an die Öffentlichkeit trat,
Blumhardt noch nicht begegnet war, er
lernte ihn erst 1909 persönlich kennen,
ist die Übereinstimmung beider frappierend.

Es kann daher nicht verwundern,
dass Leonhard Ragaz, mittlerweile
Professor für Dogmatik in Zürich geworden,

eines der einfühlsamsten Bücher
über die beiden Blumhardt verfasst hat:
«Der Kampf um das Reich Gottes in
Blumhardt Vater und Sohn - und
weiter!», erschienen 1923.

Von Ragaz' Mahnworten, seiner
Bibelauslegung, die sich stets an den Nöten

der Zeit mass und jeden Ton
akademischer Unverbindlichkeit vermied, ging
ein starker Impuls aus, der schliesslich

zur Bildung der religiös-sozialen Bewegung

und der religiös-sozialen Konferenzen

führte. Mit diesen Konferenzen schuf
sich die Bewegung eine Plattform, die

Theologen und Laien die Möglichkeit
bot, sich mit dem Gedankengut eines im
Evangelium wurzelnden Sozialismus
vertraut zu machen.

An der Entstehung der religiös-sozialen
Konferenzen haben Ostschweizer

einen wesentlichen Anteil. Ihr erster
Organisator war der Degersheimer Pfarrer

Hans Bader. An der ersten
Zusammenkunft im Jahre 1906 in Degersheim
nahmen nicht nur Ragaz und Kutter,
sondern unter anderem auch der St.

Galler Kantonsschullehrer Dr. Johann

Georg Hagmann teil. Zur Debatte standen

die brennenden sozialen Fragen der

Gegenwart. Hagmann referierte als

ehemaliger Primarlehrer über die Schulreform,

welche damals die Pädagogen
vorrangig beschäftigte. Sehr bald traten
dann an den religiös-sozialen Konferenzen,

manchmal sogar als Referenten,
auch Politiker auf.

Die Aktivitäten der religiösen Sozialisten

blieben nicht ohne Auswirkungen
auf die organisierte Arbeiterschaft und
ihre führenden Köpfe. Mit Sicherheit
haben sie einen wesentlichen Beitrag
dazu geleistet, dass sich in der Schweiz
das Verhältnis der Sozialdemokraten
zum Christentum wesentlich freundlicher

gestaltete als etwa in Deutschland.
1921 tritt Leonhard Ragaz freiwillig von
seiner Professur zurück, um sich fortan

ganz der Sache der Arbeiterschaft zu
widmen, nicht nur als Schriftsteller,
sondern vor allem durch die Schaffung des

Arbeiterbildungszentrums « Gartenhof»
in Zürich. Leonhard Ragaz starb 1945
in Zürich.

Howard Eugster-Züst

Der «Weberpfarrer»
Als Teilnehmer an religiös-sozialen
Konferenzen tritt uns auch der im kleinen

Appenzeller Dorf Hundwil tätige Pfarrer

Howard Eugster-Züst (1861-1932)
entgegen, der als «Weberpfarrer» in die
schweizerische Sozialgeschichte
eingegangen ist. In ihm begegnet uns eine

Persönlichkeit, welche die Reichgottes-Bot-
schaft Blumhardts am konsequentesten
in die Praxis umgesetzt hat. Weil er ein
Mann der konkreten Gewerkschaftsarbeit

war, hielt er zu den religiösen
Sozialisten, zu Kutter und Ragaz, gehörig
Distanz. Grosser Theorie und
allzumenschlicher geistreicher Rede zog er das

Handeln vor. Blumhardt habe das Nötige

gesagt, nun gelte es, so seine Meinung,
die Ärmel hochzukrempeln.

Geboren wurde Howard Eugster in
New York als Sohn eines Textilkauf-

42



manns; früh verlor er seine Eltern und
wuchs zusammen mit seinem Bruder
Arthur unter der Obhut eines Onkels,
eines pietistisch gesinnten Pfarrers, auf.
Er wählte wie sein Bruder das Studium
der Theologie. Die in jenen Tagen
aufstrebende Reformtheologie versetzte
ihm, der von seiner familiären Tradition
her treu der Parole gefolgt war: «Das
Wort sie sollen lassen stahn!», einen
Schock. Er geriet während seines Studiums

in eine tiefe Krise. Einer der wenigen

Lichtblicke seiner Studentenzeit
bildete die Begegnung mit Hofprediger
AdolfStöcker, dem Gründer der
Christlichsozialen Arbeiterpartei in Berlin, wo
der junge Appenzeller drei Semester
verbrachte. Zwar stiessen ihn der krude
Nationalismus und Antisemitismus
Stöckers ab, aber er blieb ihm dankbar
dafür, dass er ihm die Augen für das
Massenelend der Arbeiterschaft der Grossstadt

geöffnet hatte. War bisher die Frage

nach der Rechtgläubigkeit im Mittelpunkt

seines theologischen Denkens
gestanden, wurde ihm nun das Verhalten
angesichts der sozialen Not zum Kriterium

für eine wahrhaft christliche
Existenz.

Begegnung mit Blumhardt und Entdek-
kung von Marx
Soweit war seine geistige Entwicklung
gediehen, als er zu Beginn der achtziger
Jahre Blumhardt kennenlernte. Es war
sein nachmaliger SchwiegervaterJohann
Conrad Züst gewesen, auch ein Textil-
kaufmann, der ihn auf Blumhardt
aufmerksam gemacht hatte.

Nach der persönlichen Begegnung mit
Christoph Blumhardt schrieb stud, theol.
Howard Eugster in sein Tagebuch: «Viele

Dinge erscheinen mir in anderm Lichte,

namentlich ist meine Stellung zur Welt
eine andere geworden. Es kommt mir
vor, dass wenn ein Bann von mir
weggenommen und als ob meine Seele frei
atmete.» Was ihm aus der Not geholfen
hat, war die Verwandlung der Reich-
gottes-Botschaft in lebendige, geist¬

erfüllte Realität. Und weil Eugster in der
Persönlichkeit Blumhardts nicht nur ein
begnadetes religiöses Talent sah, sondern
einen von Gott beauftragten Propheten
für unsere Zeit, fühlte er sich von nun an
unverbrüchlich an ihn gebunden. Über

fünfzigmal besuchte Eugster Blumhardt
in Bad Boll. Ein umfangreicher
Briefwechsel zwischen den beiden legt Zeugnis

ab von einem seltenen geistigen
Einvernehmen. Eugster hat in der Folge
seinen Lebenskompass konsequent nach
der Botschaft und den Ratschlägen seines

Mentors ausgerichtet; niemals hat er
eine wichtige Entscheidung getroffen,
ohne nicht vorher dessen Meinung
eingeholt zu haben.

Wie sein Vorbild stellte er sich im Jahr
1900 offen hinter die Ziele der
Sozialdemokratie und erregte mit diesem
Geständnis nicht weniger Ärgernis, als es

Blumhardt widerfahren war. Sein Bruder,

der als bürgerlicher Politiker eine
brillante Karriere durchlaufen sollte,
konnte es nicht verstehen, dass man die
soziale Bewegung mit Christus in
Zusammenhang bringe, und erhob den Warnfinger.

Howard Eugster indessen war sich
seiner Sache sicher, zumal ihn mittlerweile

das Studium von Karl Marx, Franz
Mehring und anderer sozialistischer
Klassiker in seiner Überzeugung bestärkt
hatte.

Karl Marx wurde für ihn zu einer
Entdeckung. Weshalb sollte er sich an
Marxens Religionsfeindlichkeit stossen,
wenn er doch dessen Analyse des
kapitalistischen Systems als zutreffend erkannte?

Hauptsache, der Philosoph, dem es

darauf ankam, die Welt zu verändern,
lieferte ein brauchbares Instrumentarium,

mit dessen Hilfe die herrschenden
Zustände wirkungsvoll angegriffen werden

konnten. «Unsere gesellschaftliche
Ordnung», schrieb er damals, «ist ganz
durchdrungen von den Mächten der

Zerstörung, ein Turm voll Rissen, faulen

Steinen und schlechtem Mörtel; sie

wird zusammenbrechen, weil sie ein
Menschen- und kein Gottesbau ist.»

43



Marx' heftiger Angriff gegen jede Religion

fand teilweise seine Zustimmung,
weil er ihn lediglich begriff als gegen die
etablierte Religion gerichtet. Dass diese

gegenüber der sozialen Frage versagt
hatte, war nun beim besten Willen nicht
abzustreiten. Marxist ist er deswegen
nicht geworden, denn auch für ihn galt:
Ohne Gottes Hilfe schaffe es keine noch

so imponierende menschliche Weisheit.
Aber weil die Christen ihre Aufgabe
gegenüber den Opfern des herrschenden

Wirtschaftssystems nicht wahrgenommen

hätten, habe Gott sich für seine
Sache eben andere Diener ausgesucht.

Mann der Praxis
Und das Entscheidende: Eugster war
mehr ein Mann der Praxis als der Theorie.

Nachdem er dank Blumhardt ein
solides weltanschauliches Fundament
erobert hatte, drängte es ihn zur Anwendung

des als wahr und richtig Erkannten.

Dass er damit den Pfad der pietistischen

Frömmigkeit verliess, trifft zu, aber
deren Erbe wirkt dennoch in ihm weiter.
Das dem Pietismus von jeher eigene
soziale Ethos erhielt sich bei ihm in
verwandelter Form, es wurde, um es in die

Kategorien der Hegelschen Dialektik zu
fassen, in dreifacher Weise «aufgehoben»:

Es wurde 1. aufgehoben im Sinne

von aufbewahrt und 2. aufgehoben im
Sinne von überwunden und schliesslich
nach der 3. Bedeutung des Wortes auf
eine höhere Stufe gehoben.

Eugster machte sich unverzüglich ans
Werk. Weit brauchte er nicht zu gehen,

um Not zu finden, die nach Abhilfe
schrie. Ein Grossteil der Appenzeller
Bevölkerung fristete in jenen Tagen eine
kümmerliche Existenz als Kleinbauern
und Heimarbeiter im Dienste der
Textilindustrie. Weber und Sticker verdienten
trotz unmenschlich langer Arbeitszeit ein

mageres Brot, und von all dem Reichtum,

den die Textilproduktion und
-Veredlung ins Land brachte, fiel für sie

nur wenig ab.
Dass es ihm gelang, im Jahre 1900 die

Heimwebergewerkschaftlich zu organisieren,

grenzt an ein Wunder. Sein
Erfolg erklärt sich hauptsächlich aus der

Tatsache, dass er als Mann eines
unbestrittenen positiven Glaubens die
verschüchterten Heimarbeiter zu überzeugen

vermochte. Wenn er die herrschende

kapitalistische Ordnung als

gottwidrig anprangerte, so glaubten sie ihm.
Ein Sozialist atheistischer Observanz
hätte bei ihnen kein Gehör gefunden.

Zusammen mit einer wachsenden
Schar von Anhängern focht Eugster die
Sache durch. Als Präsident des
Weberverbandes hatte er mit den Arbeitgebern
manchen Strauss auszutragen, unermüdlich

agitierte er im Namen des Reiches
Gottes für die Anliegen der Heimarbeiter;

und deren Lebensverhältnisse verbesserten

sich, weil er es unter anderem fertig

brachte, im Gespräch mit den
Fabrikanten Lohntarife auszuhandeln. Und
allmählich fanden die Weber den Weg
hinaus auch aus ihrer geistigen Abhängigkeit

und entwickelten ein
Selbstbewusstsein, welches untrennbar mit der

Vorstellung von der Gottebenbildlichkeit
des Menschen verbunden ist.

Was Howard Eugster, der mittlerweile
den Kanzeldienst aufgegeben hatte, mit

dem Weberverband in Bewegung brachte,

zog immer weitere Kreise. Die
Heimarbeitergewerkschaft wurde zur
Zelle der schweizerischen Textilarbeitergewerkschaft,

um deren Aufbau und
Fortkommen sich der Appenzeller Pfarrer

die entscheidenden Verdienste
erwarb. Als Präsident des Schweizerischen
Textilarbeiter- Verbandes und als Redaktor

des Textilarbeiters ebenso wie als

Angehöriger der Leitung des Schweizerischen

Gewerkschaftsbundes gehörte er
zu jenen Persönlichkeiten, die ein gewichtiges

Wort in der Arbeiterpolitik mitzureden

hatten.
Auch als Politiker in der Funktion als

Regierungsrat und als Nationalrat hat er

zum Wohl der Arbeiterschaft einen von
der Hoffnung auf das Reich Gottes

getragenen Sozialismus vertreten, der sich

44



im Kampf um die materielle und geistige
Hebung der Lohnabhängigen bewährte.
Das Motto seines ganzen Lebenswerks
hat er schon 1899 öffentlich in die Worte

gefasst: «Die soziale Bewegung hat nur
ein Beispiel in der Geschichte, die
Umwälzung, die mit Christus begonnen hat.
Ohne diese ist jene nicht denkbar... Christus

lässt Gottesdienst und Mammonsdienst

sich gegenseitig ausschliessen.»
Bei Eugster fällt es besonders auf: Der

sich aus Blumhardts Botschaft nährende
Religiöse Sozialismus ist eine einfache
und schnörkellose Angelegenheit, eine

Haltung viel mehr als eine Theorie,
jedenfalls hat er mehr mit den handfesten
Problemen dieser Welt als mit abstrakten

Herleitungen zu tun.

Karl Barth
Am stärksten hat Blumhardt über die
Persönlichkeit Eugsters aufdie
Arbeiterbewegung in der Schweiz eingewirkt.
Aber wir wollen nicht vergessen, dass

einer der ganz grossen Schweizer Theologen,

der ebenfalls in wesentlichen Teilen

seines Denkens von Blumhardt
ausgegangen ist, auch eine Zeitlang sich
praktisch in der Arbeiterbewegung
betätigt und zum Sozialismus bekannt hat:
Karl Barth (1886-1968), einer der Väter

der dialektischen Theologie. Karl
Barth hat von Blumhardt «entscheidende

Anregungen erhalten», auch wenn er
sich in späteren Jahren da und dort nicht
ohne ironische Distanz über ihn äusserte.

Nach dem Ausbruch des Ersten
Weltkriegs, der auch die internationalen
Sozialisten zu Verrätern an ihren vordem
so eifrig vorgetragenen Idealen werden
liess, sah er sich gezwungen, einen neuen

Denkansatz zu suchen, der ihn über
Blumhardt und die religiösen Sozialisten
hinausführte. Er bemerkt dazu in seiner
kirchlichen Dogmatik: «Wir müssten
auch die von dem jüngeren Blumhardt,
von Kutter und Ragaz vollzogene
Zusammenschau der christlichen Reichs-

Gottes-Erwartung und der sozialistischen

Zukunftserwartung - das, was bei

jenen Männern leicht als Identifikation
verstanden werden konnte und tatsächlich

als solche verstanden worden war -
hinter uns zurücklassen und über alle
innerzeitlichen Erwartungen vorstossen
zu der Anschauung von der einen und
absoluten Zukünftigkeit Gottes und Jesu
Christi. » Zuviel Allzumenschliches würden

die religiösen Sozialisten dem göttlichen

Worte beimischen, es allzu sehr für
ihre Anliegen in Anspruch nehmen und
damit der absoluten Souveränität Gottes

den ärgsten Eintrag tun.
Obwohl also Karl Barths Verhältnis

zu Blumhardt und zum Sozialismus ein
reichlich kompliziertes war und sich von
Anfang erheblich von jenem Eugsters

aß

¦V'**»/•

**
** y\

J^H

m •,

unterschied, hat er sich in seiner Pfarrerzeit

im Industriearbeiterdorf Safenwil im
Kanton Aargau mutig und wacker in der

regionalen Arbeiterbewegung betätigt.
Schon im ersten Jahr seiner dortigen
Wirksamkeit begann er vor dem
«Arbeiterverein» Vorträge zu halten, z.B.
über «Jesus Christus und die soziale

Bewegung», worin er das soziale Versagen
der Kirche anprangerte und Jesus als

Parteigänger der Armen darstellte.
Dass er seiner Einstellung wegen mit

Karl Barth, 1916 in
Safenwil

45



örtlichen Fabrikanten bald in Streit
geriet, ist weiter nicht verwunderlich,
konnte ihn aber nicht davon abhalten,
weiterhin engagiert für die Arbeiter Partei

zu nehmen. Denn nach wie vor hielt
er die «sozialistischen Forderungen für
ein wichtiges Stück Anwendung des

Evangeliums». Allerdings war er auch
der Meinung, «dass sie sich nicht ohne
das Evangelium realisieren lassen».

Für Barth stand - hierin wies er
wiederum Ähnlichkeiten mit Eugster-Züst
auf - stets die Gewerkschaftsarbeit im
Vordergrund, «so unter der Hand,
manchmal auch direkt, manchmal ein
bisschen von der Kanzel herunter». Er

sagt darüber in «Letzte Zeugnisse»: «In
Safenwil hat mich am Sozialismus vor
allem das Problem der Gewerkschaftsbewegung

interessiert. Ich habe es

jahrelang studiert und habe auch mitgeholfen,

dass in Safenwil (wo es solches vorher

nicht gegeben hat) drei blühende
Gewerkschaften auf dem Plan blieben, als

ich von dort wegging. Das war meine
bescheidene Beschäftigung mit der
Arbeiterfrage und mein sehr beschränktes,
nämlich in der Hauptsache nur praktisches

Interesse am Sozialismus. Natürlich

habe ich da auch noch andere
Sachen mitgemacht. Aber das Prinzipielle,
das Ideologische lag für mich immer am
Rande.»

Eduard Thurneysen, Barths engster
Mitstreiter im Ringen um die Durchsetzung

eines neuen Evangeliumsverständnisses,

das als dialektische Theologie in
die Kirchengeschichte eingegangen ist,
fasste seines Freundes Ziel in die Worte:
«Um die Botschaft vom Hereinbrechen
des jenseitigen Reiches ins Diesseits geht
es Barth lebenslang.» Das enthüllt seine

Übereinstimmung mit dem Kern der
Botschaft Blumhardts, nämlich die
Geschichte der Menschen mit der Geschichte

Gottes in Einklang zu bringen.

Eduard Thurneysen, Samuel Dieterle,
Gottlieb Roggwiler, Robert Lejeune
Mit Eduard Thurneysen (1888-1974),

der von 1920 bis 1927 in St. Gallen-
Straubenzell Pfarrer war, nachdem er seine

ersten Berufsjahre in Leutwil im Kanton

Aargau verbracht hatte, ist der Name
eines weiteren massgebenden Schweizer

Theologen gefallen, der ebenso wie Karl
Barth wesentliche Positionen seines Denkens

im Dialog mit der Verkündigung des

j üngeren Blumhardt formuliert hat. Auch

er, der später Professor in Basel wurde,
hat seinem Mentor mit einem Buch ein
Denkmal gesetzt, um das niemand
herumkommt, der sich mit dem Reichgottes-
Mann aus Bad Boll auseinandersetzen
will. Und wenngleich er wie Karl Barth
im Laufe der Jahre sich zunehmend
skeptischer zum Religiösen Sozialismus
geäussert hat, über dessen Notwendigkeit

und dessen Verdienst in seiner Zeit
liess er keinen Zweifel aufkommen.

Wenn Thurneysen und Barth über das

Religiös-Soziale hinaus, ohne dieses je

gänzlich preiszugeben, ein neues
Grundverständnis des Evangeliums erarbeiteten,

so war ihnen zweifellos auch hierin
Blumhardt ein Vorbild gewesen. Dieses

unbedingte Hören aufdas Wort Gottes,
ein Hören, das sich von keinerlei menschlichen

Bedürfnissen ablenken lassen will,
ist charakteristisch auch für Blumhardts
Reden. Nicht ein eigenes theologisches
System aufbauen, sondern allein Gottes
Wort gegenüber offen sein, war sein
Bestreben. Eduard Thurneysen schreibt in
seinem Blumhardt-Buch: «Er war so gar
nicht, was man einen glänzenden Geist,
eine blendende Persönlichkeit nennt. Er

war kein Denker, und er war kein Redner.

Seine Worte sind von einer oft geradezu

banalen Schlichtheit.» Und noch
lapidarer: «Man könnte Sinn und Gehalt
eines solchen Lebens in drei einfachen
Sätzen so ausdrücken: Gott ist, und Gott
hat geredet, und ich habe Gott gehört.»

Der Einfluss Blumhardts hat sich -
nicht zuletzt auch über die erwähnten
Persönlichkeiten, welche in individuellem

Kontakt mit dem Hausvater von Bad

Boll standen -über mancherlei Wege und

Umwege bei zahlreichen Gläubigen und

46



Kirchenleuten geltend gemacht, und der

Impuls, der von Bad Boll ausgegangen
ist, hat sich über den 1919 erfolgten Tod
Blumhardts hinaus am Leben erhalten.
Bei Samuel Dieterle (1882-1950), ebenfalls

Pfarrer in St. Gallen-Straubenzell,
später an der St. Peters-Gemeinde in
Basel, dominierte die soziale Komponente

der Blumhardtschen Botschaft. Sein

vordringliches Anliegen in der Seelsorge

war es, «zu zeigen, wie das Heilswerk
Gottes wirklich bis dorthin dringt, wo
die Not der Menschen und der Welt am
brennendsten, am zähesten, am
unzugänglichsten ist». Dieterle ging, wie es in
einem Nekrolog heisst, daran, «der
Gemeinde die Augen zu öffnen und das

Gewissen zu schärfen und die
Verantwortung zu wecken für die um ihr Recht
ringende Arbeiterschaft».

Auch in St. Gallen tätig war bis zu
seiner Pensionierung Gottlieb Roggwiler
(1899-1971), nachdem er 16 Jahre lang
als Pfarrer in Rorschach gewirkt hatte.
Für seine prononcierte pazifistische und
soziale Haltung sind die Anregungen des

jüngeren Blumhardt massgebend gewesen.

Lange Zeit der beste Kenner
Blumhardts war der Arboner Pfarrer Robert
Lejeune (1891-1970), der über den
originellen schwäbischen Theologen nicht
nur sehr Lesenswertes publiziert,
sondern sich in den zwanziger und dreissiger
Jahren vor allem einen verdienten Ruf
erworben hat durch die Herausgabe
einer mehrbändigen Auswahl von Predigten,

Andachten und Reden Blumhardts.
Noch von manch anderen Persönlichkeiten,

von Frauen und Männern aus den

sogenannten einfacheren Kreisen wäre
zu berichten, die an der Basis der
Arbeiterbewegung oder in ihrem bescheidenen
Lebensumfeld die Blumhardtsche Hoffnung

auf das Reich Gottes aufrechterhalten

haben.
Was damit gemeint ist, vermag

vielleicht folgendes Beispiel zu verdeutlichen:

In einer Nummer der von Howard
Eugster-Züst redaktionell betreuten Ap-

penzellischen Weber-Zeitung von 1901
findet sich ein Gespräch zwischen zwei
Frauen über die Nützlichkeit der
Webergewerkschaft. Die eine bemerkt dazu:

« Der Weberverband hed au e Bedütig
förs Riich Gottes. Mer mönd gad nüd

mene, mer mösid zerst sterbe ond i s'Grab
sinke, ond denn chämmid mer i s'Riich
Gottes. Nei, of der Welt chönntidmer ond
töridmer no selige Mensche werde. Denn

yy»

s'Riich Gottes werd i der Welt ufgricht
ond nüd imme-n-e ogwösse Jensits. J
ösere Herze mos es de Afang ne, mer
mönd töre ohni Forcht ond Schrecke der
Wahrheit ond Gerechtigkeit Gottes zom
Sieg verhelfe.»

Bei aller Zeitgebundenheit, die
selbstverständlich auch Blumhardts Denken
anhaftet, zögere ich nicht, den Mann aus
Bad Boll zu den grossen und würdigen
Nachfolgern der Reformatoren zu zählen,

zumal ich in Luthers 1520 erschienenen

Schrift «Sermon von den guten
Werken», die unter anderm eine Auslegung

der zehn Gebote enthält, lese: «Es

(das 7. Gebot) streitet nicht allein wider
Diebstahl und Räuberei, sondern wider
alle Verkürzung, so im zeitlichen Gut
einer gegen den andern üben kann ...»

Robert Lejeune,
1962 während eines

Vortrags.

(Alle Aufnahmen
aus dem Archiv von
Konrad Sturzenegger,
Uster.)

47


	Christoph Blumhardts Einfluss auf die Schweiz (zweiter Teil und Schluss) : Hermann Kutter ; Leonhard Ragaz ; Howard Eugster-Züst ; Karl Barth ; Eduard Thurneysen, Samuel Dieterle, Gottlieb Roggwiler, Robert Lejeune

