
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 95 (2001)

Heft: 2

Artikel: Amor mundi - die Liebe zur Welt ... in Zeiten der Veränderung

Autor: Praetorius, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ina Praetorius

Amor mundi - die Liebe

zur Welt ...in Zeiten
der Veränderung

Die franziskanische Ordensgemeinschaft der Baldegger
Schwestern setzt sich seit ihrer Gründung im Jahr 1930 für
die Bildung junger Frauen ein. Heute ist die bekannte
«Schule Baldegg» im Luzerner Seetal, die u.a. ein Primar-
lehrerinnen-, ein Hauswirtschaftslehrerinnen- und ein
Kindergärtnerinnenseminar umfasst, durch die massiven
Umstrukturierungen im Schweizer Bildungswesen - Stichwort
«Fachhochschule» - in ihrer Existenz bedroht. Zu Beginn
des Schuljahres 2000/2001, am 19. August, hielt Ina
Praetorius vor dem aus Laien und Ordensschwestern gemischten

Lehrer/innen-Kollegium den folgenden Vortrag. Es

geht dabei um die Frage, wie christliche Spiritualität Zeiten
der Verunsicberung mit Leben füllen kann: eine Spiritualität,

die sich selbst nicht mit höchstkirchlicher Dogmatik
verwechselt, sondern Abstand nimmt vom Patriarchat und
der prophetischen Tradition Jesu neue Ausdrucks- und
Lebensformen gibt. Red.

Schöne Bilder vom Essen

Wenn ich ein Durcheinander im Kopf
habe, wissen Sie, was ich dann mache?

Ich schaue mir bunte Rezeptbücher an.
Auch nachdem ich vor einigen Monaten
zum ersten Mal über die Veränderungen
im Schweizer Bildungswesen und ihre
Auswirkungen auf die Schule Baldegg
gelesen hatte, bin ich zuerst an das Regal

gegangen, in dem, stets griffbereit, meine

Kochbücher auf solche Momente des

Nichtweiterwissens warten.
Lange habe ich den Griff nach dem

Kochbuch ohne konkrete Kochabsicht
einfach für eine beliebige Gewohnheit
gehalten, die ich im übrigen auch bei

einigen anderen Leuten, vor allem Frauen,
beobachten konnte. Ich fand, ich sei

wahrscheinlich einfach eine, die gern
kocht und isst, und die schönen Fotos in
den Betty Bossi-Büchern lenkten halt
angenehm von den Problemen der Welt
ab. Irgendwann habe ich mich gefragt:
Warum nicht die Bibel, oder Gedichte?
Warum sehe ich mir ausgerechnet
Kochbücher an?

Ich glaube, meine Gewohnheit hat mit
dem Impuls zu tun, mich etwas zuwenden

zu wollen, das gleichzeitig notwendig

ist und schön. So viel sich auch
verändern mag in dieser Welt: Essen werden

wir trotz allem heute und morgen
und übermorgen und allezeit, solange wir
leben. Und auch die Freude am guten
Essen und Trinken wird nicht vergehen.

Ich schaue mir also schöne Bilder vom
Essen an, weil mich das von den
Wirrnissen des Weltgeschehens zurückbringt
zu dem, was bleibt. Warum koche ich
dann aber nicht gleich etwas Gutes?
Abgesehen davon, dass ich auch oft und gern
koche, liegt der Grund wahrscheinlich
darin, dass manchmal nicht das Tun
gefragt ist, sondern das Anschauen. Viele
Möglichkeiten, den immer wiederkehrenden

Hunger zu stillen, lasse ich an mir
vorüberziehen. Und so finde ich allmählich

zu dem zurück, was sich durch all
die faszinierenden und beunruhigenden
Fortbewegungen der Welt zieht, wie ein

34



breiter, ruhiger Fluss: die unveränderlichen

und doch so genüsslich variierbaren

Bedingungen des menschlichen
Daseins: Essen und Trinken, Schlafen und
Wachen, Tun und Anschauen, Gebären,
Erwachsenwerden und Sterben.

Verunsicherte Schulsituation
Sie unterrichten in Ihrer Schule u.a. die
Kunst des Haushaltens: Nützliche und
schöne Tätigkeiten sollen die jungen
Frauen lernen und sich gleichzeitig zu
eigenständigen, klar denkenden und
fühlenden, im christlichen Glauben
verankerten Erwachsenen entwickeln. Jetzt
stehen Veränderungen ins Haus, die zwar
nicht dieses Ziel fragwürdig machen,
wohl aber die Art, wie es erreicht werden

soll.
Was genau verändert sich? Zunächst

will es scheinen, als gehe es nur um
Äusserlichkeiten: Man will - oder
vielleicht muss man j a wirklich - die Schweiz
und ihr Bildungssystem europa- und
globustauglich machen. Dazu braucht es

Anpassungen an bestimmte Normen, die
sich in Europa durchzusetzen scheinen,
insbesondere die Institution der
Fachhochschule. Man ordnet neu, zentralisiert,

strafft, verschlankt, fühlt sich
gedrängt, das zu schaffen, was «Effizienz»
und «Übersichtlichkeit» genannt wird.
Dass sorgfältige Bildung und Ausbildung
für alle jungen Frauen und Männer ein
wichtiges Gut ist, das wesentlich zur
politischen und ökonomischen Stabilität

eines Landes beiträgt, ist nicht mehr
nur die Einsicht einzelner Pionierinnen
und Pioniere, sondern ist zum Gemeinplatz

geworden. Denn angesichts
durchgreifender Rationalisierung und
Mechanisierung der Arbeit in der Industrie, in
Land- und auch Hauswirtschaft gibt es

immer weniger Arbeitsplätze für
Menschen ohne qualifizierte Ausbildung.

In dieser schwer entwirrbaren Mixtur

aus äusserlichem Anpassungsdruck
und wirklich tiefgreifenden kulturellen
Veränderungen taucht nun die Frage auf,
ob die traditionellen Schulen geeignet

sind, um all den neuen Anforderungen
noch angemessen zu begegnen. Was soll
gelernt werden? Wer kann es am besten
lehren? Wie sehen die gebildeten Frauen
und Männer der Zukunft aus?

Irgendwo in meinen Unterlagen über
die Schule Baldegg war auch die Frage
eines Politikers zu lesen, ob Ordensfrauen

im Bildungsbereich überhaupt noch
etwas zu suchen hätten, ob sie sich nicht
besser auf ihre spirituellen Aufgaben
konzentrieren sollten. Zwar müsste ich
lachen ob der Gedankenlosigkeit dieser
säuberlichen Trennung von Spiritualität
und Bildung. Aber es hilft nichts: Auch
diese Frage ist eine Realität. Und es bringt
uns weiter, wenn wir sie ernst nehmen.

Die ökumenische Spiritualität der
Kochbücher
Bevor ich mich auf den Weg mache in
die Beunruhigungen des Wandels, kehre
ich noch einmal zu den Kochbüchern
zurück. Denn sie sind der Ort der
ökumenischen Spiritualität, von dem ich
ausgehen will. Was also sehe ich, wenn
ich über den Kochbüchern ausruhe?

Manchmal fällt mir als erstes der viele

Firlefanz auf: aufdringliche Produkte-
Promotion, mühsam mit hausfraulicher
Geschäftigkeit übertünchte Leere. Betty
Bossi ist u.a. ein Beschäftigungsprogramm

für Frauen, die man vom
Nachdenken abhalten will. Und manchmal
will es mir scheinen, heutzutage dürften
wohl in keinem anständigen Mittagessen

die Crevetten aus indischer Zucht
fehlen...

Wenn ich aber zum Sehen bereit bin,
werden die bunten Bilder transparent für
eine andere Wirklichkeit: das Kunstwerk
mit Namen «Alltag», die Liebe zum
schöpferischen Neubeginn in der
notwendigen Wiederholung, die Sorgfalt der

Vollzüge, die Schönheit im Nähren und
Genährtwerden, der Mut, jede notwendige

Mahlzeit auf ihre eigene Art als Fest

zu begehen, Sinn im Dasein, Freiheit in
der Notwendigkeit.

Es ist eine tröstliche Erkenntnis, die

35



aus der ökumenischen Spiritualität der
Kochbücher kommt: Die grundlegenden
Vollzüge bleiben und werden doch täglich

neu. Deshalb ist die Sorge unnötig,
es könnte überflüssig werden, wer Sorgfalt

auf Essen und Trinken, Sich-kleiden
und Wohnen verwendet. Viel mag sich
ändern. Aber wir werden uns nicht
in Computerprogramme verwandeln.
Selbst wenn MacDonald siegen sollte,
was nicht zu erwarten ist, werden es

immer noch lebendige Menschen sein,
die dort ihre Hamburger essen. Und dies

gibt mir die Gelassenheit, hin und wieder

auch dorthin zu gehen, am liebsten

an grauen Abenden in fremden Städten,
um dem Geheimnis des speziellen Festes

auf die Spur zu kommen, das sich «Fast

food» nennt.
Und jetzt gehe ich einen Schritt weiter

in diese verunsicherte Schulsituation.

Verschiedene Spiritualitäten und die
Spiritualität der Kirchen
Ich habe meinen Ausgangspunkt, das
Ausruhen über den Kochbüchern, eine
«ökumenische Spiritualität» genannt.
« Ökumenisch» nennt man in der Kirche

etwas, das allen Gläubigen gemeinsam
ist, unabhängig von ihrer Konfession.
Was bedeutet aber «Spiritualität»?

Spiritualität bedeutet, sich nicht vom
Funktionieren, von vorgegebenen Abläufen

gefangennehmen zu lassen, sondern
die Verbindung aufrecht zu halten zum
Sinn des Ganzen: meines ganzen Lebens

in Bezogenheit auf das Leben der anderen

und der ganzen Welt. Ich habe meinen

Ausgangspunkt in einer selten zur
Sprache gebrachten, wenn auch häufig
praktizierten spirituellen Form gewählt:
dem Ruhen über den Kochbüchern. Ich
meine nämlich einerseits, dass wir in
Zeiten der Veränderung nichts so nötig
brauchen wie ein spirituelles Leben, diesen

regelmässig geübten Widerstand
gegen das bewusstlose Funktionieren in
scheinbaren Zwangsläufigkeiten. Ich
habe aber andererseits die Erfahrung
gemacht, dass die herkömmlichen, übli¬

chen Formen der Spiritualität oft gerade
dies nicht leisten, weil sich in ihnen zu
viel anderes abspielt.

Die meisten Menschen haben irgendwann

in ihrer Kindheit und Jugend
gelernt, dass es bestimmte akzeptierte Formen

gibt, Spiritualität zu leben: das

Gebet, die Andacht, die Meditation, die
Stille, die Beschäftigung mit Texten, die

Betrachtung von Kunstwerken oder der

Natur. Noch immer verdanken viele
Menschen ihren Zugang zu spirituellen
Formen der Kirche, in der ihre Eltern
Mitglied waren. Ich selber bin in der
evangelischen Kirche getauft und
konfirmiert, habe allerdings in meiner
Jugend, dem Beispiel meiner Eltern folgend,
die Kirche nicht besonders ernst genommen.

Vieles fand ich verquer, zu kompliziert,

unglaubwürdig. Fugen von Bach
oder romanische Gewölbe schienen mir
geeignetere Gegenstände der Kontemplation

als Gebete oder Glaubensbekenntnisse.

Sie, die Ordensschwestern unter
Ihnen, haben sich dagegen entschlossen, die
ausdrücklich christlichen Formen der

Spiritualität in einer verbindlichen und
sichtbaren Form zu leben. Und noch viele

andere biographische und aktuell
gelebte Zugänge zur Spiritualität befinden
sich in diesem Raum. In diese Vielfalt
hinein behaupte ich nun, das Ausruhen
über den Kochbüchern sei eine ökumenische

Spiritualität, das heisst: eine, die

uns alle verbindet oder verbinden könnte.

Ja warum denn nicht die Bibel oder
das christliche Bekenntnis?

Ich meine heute, als studierte
Theologin, dass der zwiespältige
Eindruck, den ich als Jugendliche von der
Kirche und ihren mir sichtbaren geistlichen

Ausdrucksformen hatte, nicht
falsch war. Er war zwar nicht besonders

tief empfunden oder durchdacht, aber
vielleicht gerade deshalb auch zutreffend:
Die Kirchen, das sind alte Damen und
Herren, die es den Leuten, die sich bei
ihnen Ratschläge holen wollen, wie sie

in ihrem Alltag die Verbindung zum Sinn

36



des Ganzen aufrechterhalten können,
nicht gerade leicht machen.

Man muss viel wissen, man muss viel
glauben, man muss sogar Unglaubliches
glauben, um da mitmachen zu können.
Man sollte Mitglied einer Konfession sein
und den Spott derer ertragen können, die
die Kirche das Letzte finden. Und man
muss es hinnehmen können, dass beständig

über Dinge gestritten wird, die man
nicht versteht oder die einer nebensächlich

erscheinen. Ausserdem sollte es mir
nichts ausmachen, am Sonntag früh
aufzustehen, und ich sollte wissen, wie man
sich in einem Gottesdienst benimmt. Ich
muss die richtigen Worte sprechen mit
Leuten, die mir vielleicht ganz fremd sind.
Und oft muss ich das hohle Machtgebaren

dieser Institution ertragen, die sich
nicht an pluralistische Verhältnisse
gewöhnen kann oder will. Die Kirche ist
kompliziert, und vielleicht werde ich da,
wenn ich mich eigentlich in Verbindung
setzen will zum Sinn meines Daseins, in
endlose Debatten darüber verwickelt, ob
auch Frauen Priesterinnen sein können
oder ob Katholiken und Protestanten
gemeinsam das Abendmahl einnehmen
dürfen. Dabei habe ich doch womöglich
noch nicht einmal verstanden, wozu die
Feier es Abendmahls eigentlich gut ist.

Sollen wir uns wundern darüber, dass

es Leute gibt, die sich fragen, ob Ordensfrauen

im Bildungswesen noch nötig
sind, ob sie sich nicht lieber ganz ihren
hochkomplizierten Kirchenproblemen
widmen sollten? Ich glaube, solche
Verwunderung wäre ein wenig heuchlerisch
und setzte allzuviel vorauseilende
Sympathie mit einer Institution voraus, die
sich viel hat zuschulden kommen lassen.

Und dennoch...
Als nächstes, genau an diesem Punkt,
sage ich nun zwei Wörter, die Theologinnen

und Theologen häufig sagen und
die ich eigentlich in ihrem eingeschliffenen

Pathos nicht besonders leiden
kann: Und dennoch...

Und dennoch wäre ich ohne mein

Theologiestudium und ohne beharrliches
Festhalten am Sinn oder an einem Kern
all dieses Komplizierten, nicht zur
ökumenischen Spiritualität der Kochbücher
gelangt. Und dennoch ist das, was Sie in
diesem Kloster und in dieser Schule täglich

tun und leben, vermutlich weit
entfernt von dem eigenartig unzugänglichen,
von historischen Hypotheken überladenen

Bild, das die Kirchen in der
Öffentlichkeit abgeben. Was Sie hier tun, hängt
nämlich vermutlich eng mit der ökumenischen

Spiritualität der Kochbücher
zusammen.

Und dass eben diese Pflege des Schönen

und Notwendigen, dieser stille
Widerstand gegen das wahllose Konsumieren

im Angesicht der Vision eines
sinnvollen Ganzen im Alltag dieses und
anderer christlicher Häuser lebendig ist,
weit abseits höchstkirchlicher Neurosen,
ist wiederum kein Zufall. Zwar mag für
manche die blosse Tatsache, dass hier des

öfteren von Jesus Christus die Rede ist,
zum Anlass werden, sich zu mokieren
und dabei an die Romanklischees vom
bigotten Pater und der schwärmenden
Nonne zu denken.

Aber wer war denn Jesus eigentlich?
Ein rebellischer jüdischer Zimmermann
war er, der das Leben unbändig liebte
und sich deshalb dagegen wehrte, wenn
es unter scheinbar notwendigen Gesetzen

und Abläufen begraben wurde: Wer
Hunger hat, darf am Sabbat Ähren lesen

(Mt. 12,1-8). Wer sich für die Wahrheit
interessiert, soll auch fröhlich tafeln
(Mt.14,13-21). Wer ein Fest gibt, soll
genügend guten Wein haben (Joh. 2,1-
11). Das ist überhaupt nicht kompliziert,
denn es ist Liebe zur Welt und zum
Leben. Könnte ich mich nicht auf solche
Geschichten beziehen, ich wäre vermutlich

der Spiritualität nicht auf die Spur
gekommen, die in den Kochbüchern
verborgen liegt.

Die entscheidende Frage für mich
heisst: Wie kriege ich das alles zusammen?

Und wie mache ich öffentlich klar,
dass zwar nicht all die komplizierten

37



Kirchenprobleme, wohl aber die
Spiritualität der Liebe zur Welt, Amor mundi,
ganz dringend nötig ist, wenn wir all die

Veränderungen, mit denen wir konfrontiert

sind, unbeschadet überstehen wollen?

Männliches Wort - weibliche Tat
Es gibt verschiedene Gründe für das

Auseinanderfallen von offizieller Kirche
und gelebter Liebe zur Welt. Nicht nur,
dass die Kirchen viel historische Altlast
mit sich schleppen, steht dahinter. Auch
dass die Kirchen seit 2000 Jahren -mehr
oder weniger - von Männern regiert
werden, ist wichtig. Dadurch haben sich
zwei Sphären herausgebildet und verfestigt,

die fast unverbunden nebeneinanderher

funktionieren. Dies, obwohl eine
Besonderheit der Person Jesu gerade
darin besteht, Wort und Tun nicht zu
trennen.

Die eine Sphäre ist die der offiziellen
Dogmatik, der kirchenpolitischen
Auseinandersetzungen, der Verkündigung,
protestantisch ausgedrückt: des Wortes.
Sie ist nicht nur von Männern geprägt,
sondern faktisch fast ausschliesslich von
Männern besetzt. Daneben steht die

Sphäre der Praxis, des alltäglich
geleisteten Dienstes, der Diakonie. Und da

im Patriarchat grundsätzlich eine
Hierarchie zwischen den mit Männlichkeit
verknüpften Bereichen der öffentlichen
Worte und den symbolisch an Weiblichkeit

gebundenen Sphären des Persönlichen

und der Alltäglichkeit besteht,

bewegen sich die beiden Bereiche nicht
Hand in Hand, sondern stehen hierarchisch

der eine unter dem anderen.
Das Bild der Kirche in der Öffentlichkeit

ist deshalb kaum geprägt von der
Praxis Jesu und dem, was Sie hier in
Baldegg jeden Tag tun. Diese mit
Weiblichkeit symbolisch verknüpfte Ebene der
kirchlichen Realität ist zwar nicht gänzlich

unsichtbar, aber sie erscheint
vermittelt über die oft sentimentalen und
verzerrenden Worte derer, die diese

Sphäre nur von aussen kennen. Die rich¬

tigen Worte, um die jesuanische
Spiritualität der Kochbücher angemessen
auszudrücken, müssten aber von innen
kommen, von denen, die diesen Bereich
wirklich kennen, von den Frauen, von
Ihnen, den Ordensschwestern, von uns,
den Müttern und Hausfrauen, den
Denkerinnen und Theologinnen.

Die Frau aber, so steht es bei Paulus,
schweige in der Gemeinde. Und diesen

Spruch nehmen wir zwar heute nicht
mehr wörtlich, aber er sitzt uns in den

Gliedern. Er sitzt zum Beispiel dort, wo
Frauen meinen, es reiche schon, wenn sie

in aller Stille das Gute tun, und die grossen

Worte könnten sie getrost den Männern

überlassen. Genau dies nämlich hat
Jesus nicht getan. Er hat gebetet, fürs
Essen gesorgt, geheilt und in grosser
Öffentlichkeit gepredigt.

Worte sind Taten
Vermutlich kennen Sie die Initiative
«Taten statt Worte». Es geht bei diesem

Projekt darum, den vielen schönen und

grossen Worten über Gleichberechtigung
und Frauenbefreiung endlich konkrete
Taten folgen zu lassen. Der Slogan
suggeriert, dass Taten im Grunde wichtiger
sind als Worte, denn erst die Taten
veränderten die Realität «wirklich».

Obwohl auch mich viele schöne Worte

oft ungeduldig machen, bin ich doch
im Prinzip anderer Meinung: Wenn ich
nämlich die biblische Prophétie und das

Evangelium ernst nehme, dann sehe ich:
Auch Worte verändern die Wirklichkeit,
vorausgesetzt sie sind nicht hohl und
heuchlerisch, sondern wahr und lebendig.

Worte sind Taten. Und was in der
Kirche und in der Gesellschaft oft noch
fehlt, was aber doch langsam immer lauter

wird, sind wahre und lebendige Worte

für die Liebe zur Welt.
Und genau hier sehe ich nun die

Aufgabe der Klostergemeinschaft und der
Schule Baldegg und vergleichbarer,
vermeintlich «überholter» Institutionen.
Überlassen Sie das öffentliche Sprechen,
das Philosophieren, Politikmachen und

38



Theologietreiben nicht den atemlosen
Machern und den ahnungslosen
Gewohnheitsrednern. Finden Sie Ihre eigenen

Worte für das, was Sie tun und von
dem Sie ganz genau wissen, dass es Sinn
macht. Und sagen Sie diese Worte laut
und öffentlich. Und sollten Sie beim
Suchen nach dem richtigen Zusammentreffen

von Wort und Tat auf Zonen in Ihrer
Praxis stossen, die vielleicht doch
unlebendig, fremdbestimmt oder
überdiszipliniert sind, dann suchen Sie weiter
und lassen Sie Taten und Worte einander

weiter bringen.
Das Beten haben Sie ja gelernt, und

damit haben Sie denjenigen, die sich vor
der Konfrontation mit dem Sinn des

Ganzen, mit Gott, fürchten, viel voraus.
Und eine Gemeinschaft von Frauen, die
einander unterstützen, ökonomisch und
alltäglich, aber auch im öffentlichen
Ausdruck der Wahrheit, sind Sie auch
schon. Stellen Sie also Ihr Licht nicht
unter den Scheffel und lassen Sie sich
nicht einreden, Sie seien altmodisch. Aber
lassen Sie sich auch nicht kleinreden von
den klerikalen Berufspredigern, die meinen,

die richtigen Worte fürs Sein in
j esuanischer Tradition seien schon längst
gefunden und müssten nur oft genug
wiederholt werden. Nein, diese Worte
sind uns verloren gegangen in unendlichen

Dogmen und Streitereien und in
einer Ordnung, die die eine Hälfte der
Menschheit aus dem öffentlichen Sprechen

ins wortlose Tun verbannt hat.

Distanz zum Gewohnten - Geburt
neuer Worte
Sie stehen heute am Beginn eines neuen
Schuljahres und fragen sich, wie Sie die
nächste Zeit mit guter Motivation und
tatkräftig bestehen sollen, wenn doch die
Zukunft so unsicher ist. Ich sage Ihnen:
Kaufen Sie die Zeit aus und gehen Sie

jeden Tag zusammen mit Ihren Schülerinnen

auf die Suche nach guten Worten
für das, was bleiben wird und sich doch

täglich mit unserer Hilfe erneuert. Dass
der Schulalltag in der nächsten Zeit nicht

mehr in gewohnter, althergebrachter
Weise sicher und stetig funktioniert, ist
dabei kein Hindernis, im Gegenteil:
Distanz zum gewohnten Funktionieren ist
eine Chance, auch wenn sie von aussen
auferlegt ist. Denn Distanz zum Gewohnten

hat mit Spiritualität zu tun. Sie können

entscheiden, mit welcher Spiritualität
Sie die Löcher im alten Sinngefüge

füllen wollen.
Meine Vision ist, dass Veränderungen,

auch diese Umstrukturierungen im
Bildungswesen, die Geburtsstätte neuer
guter Worte für den Sinn des Ganzen sein
können. Die christliche Tradition ist dabei

gleichzeitig ein grosses Hindernis und
eine begeisternde Möglichkeit. Sie ist
Hindernis, insofern sie dogmatische
Streitereien und klerikale Besitzstandwahrung

als ihren Kern ausgibt. Sie ist
wunderbar zukunftsweisend, insofern sie

uns sagt, worum es eigentlich geht: Heute

wie vor 2000 Jahren ist der Welt nicht
gedient mit Menschen, die zwar unheimlich

viel können, die aber nicht gelernt
haben, die Welt zu lieben.

Liebe ist nicht einfach ein romantisches

Gefühl, weder die Liebe zu sich
selbst noch die zu anderen Menschen und

zur Welt. Sie will gelernt sein und täglich
neu in schönem Tun erscheinen. Liebe
braucht Schulen. Das ist der Kern des

Evangeliums und einer lebenswerten
Zukunft. Und das müssen Sie denen, die
es noch nicht wissen, so sagen, dass sie

es verstehen. Sie haben viel zu tun und
zu sagen in der kommenden Zeit. Tun
und sagen Sie es deutlich. •

Die Hauswirtschafts- und Handarbeitslehrerinnen in der Schweiz
formieren sich im kreativen Widerstand gegen die businessorientierte

Schule. Am 4. November 2000 fand in Kreuzungen,
organisiert von den Thurgauerinnen, eine gutbesuchte Tagung zum
Thema «Perspektivenwechsel: Philosophie der Daseinskompetenz»
statt. Die an dieser Tagung verabschiedete Resolution zuhanden
der Erziehungsdirektorenkonferenz hat grosse Resonanz gefunden.

Die Unterschriftensammlung läuft noch. Informationen
unter www.schulnetz.ch/kantone/thurgau/hauswirt-schafttg/
oder bei; Elisabeth Volkart, In der Wies, 8372 Wiezikon.

39


	Amor mundi - die Liebe zur Welt ... in Zeiten der Veränderung

