Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 94 (2000)
Heft: 11
Rubrik: Zeichen der Zeit : von der katholischen Kirche zur Sekte?

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Zeichen der Zeit

VYon der katholischen Kirche zur Sekte?

Sekten werden dadurch definiert, dass
sie sich und die Teilwahrheit, die sie besten-
falls vertreten, absolut setzen. Auf diesem
abschiissigen Weg befindet sich auch die
katholische Kirche oder jener Teil, der in
ihrem Namen zu sprechen vorgibt. In seiner
Erkldrung «Dominus Jesus» bringt es Kar-
dinal Ratzinger an den Tag: Worauf es an-
kommt, ist der «theologale Glaube» an
wahre Sétze und an eine Institution, die sich
fiir unfehlbar hilt. Die vorangegangene Se-
ligsprechung Pius’ IX. legitimierte erneut
das Dogma, das die Kirche wie keines sonst
in die theologische und 6kumenische Sack-
gasse gefiihrt hat. Ist also Okumene nur
noch gegen «Rom» méglich? Zuvor noch
wire zu fragen, wer denn eigentlich das
Subjekt der Okumene in der katholischen
Kirche ist, wenn nicht das Volk Gottes,
ohne dessen Anerkennung («Rezeption»)
ein Verdikt wie das vorliegende auch theo-
logisch der Legitimation entbehrt.

Statt Besinnung auf das Reich Gottes:
Sitze wie Fahnen

«Dominus Jesus» ist die traurige Bestéti-
gung des Bonmots von Albert Loisy, dem
exkommunizierten Kirchenhistoriker: «Je-
sus verkiindete das Reich Gottes, stattdes-
sen kam die Kirche.» Ratzingers Sétze flat-
tern wie Fahnen am Mast des Schiffes Petri
vor dem Untergang. Um Wahrheit wird
nicht dialogisch gerungen. Sie wird dekre-
tiert. Siebenmal gebietet das Dokument,
«fest zu glauben», als wiirde es dem Hei-
ligen Geist selbst nicht mehr iiber den Weg
trauen. Zutiefst verunsicherte Glaubens-
polizisten haben vergessen, was Bischofe,
gar Kardinéle in der Kirche sein sollten:
«nicht Herren iiber euren Glauben, sondern
Mitarbeiter an eurer Freude» (2.Kor. 1,24).

Ratzinger mag ja an das glauben, was er
den andern zu glauben vorstellt. Aber selbst
wenn seine Sidtze oder Dogmen objektiv
wahr wiren, konnten sie nie und nimmer
das Wesen des Glaubens oder das Wesen
der Kirche ausmachen. Insofern ist die Ab-
solutsetzung eines «theologalen Glau-
bens» oder dessen Gleichsetzung mit einer
angeblichen Heilsnotwendigkeit ein klas-
sischer Fall von Haresie. Das Wort kommt
vom griechischen «haireo», was «wihlen»
heisst. Der Héretiker trifft eine Auswahl.
Seine Wahrheit muss nicht falsch sein, aber
indem er sie und nur sie betont oder zu
kennen scheint, verwechselt er einen Teil-
aspekt mit dem Ganzen des Glaubens oder
des Kircheseins. Leonardo Boff sagt es in
diesem Heft mit der notwendigen Schirfe:
Das fiir die Kirche und die Christenmen-
schen Entscheidende, die Liebe und die
Solidaritat mit den unterprivilegierten
Menschen, wird ausgeblendet.

Eine Theologie, die sich derart aus-
schliesslich auf Satzwahrheiten be-
schrinkt, fallt unter das Verdikt des Apo-
stels Paulus vom «drohnenden Erz» oder
der «ldrmenden Pauke» (1. Kor. 13,1).
Oder wie er es nochmals anders sagt: «Die
Erkenntnis macht aufgeblasen, die Liebe
dagegen baut auf» (1. Kor. 8,1). Eine sol-
che Theologie endet in einer Ekklesiologie
ohne Reich Gottes oder — fast noch schlim-
mer — in einer Gleichsetzung von Kirche
und Reich Gottes. Eingesperrt in Ratzin-
gerschen Sitzen, verabschiedet sich Gott
aus der Geschichte, soweit diese ausser-
halb der Kirche stattfindet.

Das Ratzinger-Dokument spricht zwar
nicht von einer «Gleichsetzung», wohl
aber von einer «Untrennbarkeit zwischen
dem Reich Gottes, dem Reich Christi und
der Kirche» (Nr.4), von einer «besonderen

321



und einzigartigen Beziehung zwischen der
Kirche und dem Reich Gottes unter den
Menschen» (Nr. 21). So abstrakt kann das
wiederum nur behaupten, wer den Zusam-
menhang zwischen den beiden nicht ver-
gleichbaren Gréssen Kirche und Reich
Gottes iiber Sitze statt iiber Handlungen
begriindet.

Gewiss: Die Kirche ist «Werkzeug fiir
das Reich» (Nr. 18), aber doch nicht durch
die Produktion wahrer Sitze,sondern durch
ein Tun in Liebe und Solidaritit. Die Kirche
hat im Reich Gottes nicht nur ein Ziel,
sondern auch einen Massstab. Nach die-
sem Kriterium kann sie das Reich Gottes
auch verfehlen. Wie stand es um die Ver-
bundenheit der Kirche mit dem Reich Got-
tes zu Zeiten der Kreuzziige, der Inquisiti-
on,der Hexenverbrennungen, des Klerikal-
faschismus, der Ablehnung der Menschen-
rechte? War Kirche da nicht eher eine Insti-
tution des Unheils als des Heils? War die
katholische Kirche da nicht «objektiv in
einer schwer defizitiren Situation» (Nr.
22)? Kann ein solches Defizit nur davon
abhidngen, dass Menschen oder Religions-
gemeinschaften den katholischen Dogmen
den «theologalen Glauben» versagen? Tut
dem Reich Gottes Geniige, wer an «wahre
Sétze» glaubt, auch wenn er ihm durch sein
Tun den Weg nicht bereitet, sondern ver-
baut? Was ist eigentlich wichtiger, die «Or-
thodoxie» oder die «Orthopraxie»,das Fiir-
wahrhalten solcher Sitze oder das Handeln
in Liebe und Solidaritit? Geniigt es, iiber
alle Heilsmittel zu verfiigen, wenn dieser
«Fiille» keine Heilspraxis entspricht?

Woher nimmt Kirche die Gewihr, dass
Gott sie niemals verwerfen kann? Darf sie
sich alles erlauben, darf sie dem Reich Got-
tes Gewalt antun, die Zeichen der Zeit ver-
leugnen, ein Herrschaftssytem iiber die
Gléubigen errichten, das mit der Freiheit
eines Christenmenschen unvereinbar ist —
und sich dennoch des Beistands des Heili-
gen Geistes sicher wihnen? Wire Ortho-
praxie ein Thema in der kirchlichen Ekkle-
siologie, dann gibe es keinen Raum mehr
fiir den Ratzingerschen Triumphalismus.
Die katholische Kirche miisste anerken-
nen, dass andere Kirchen, auch diejenigen,

322

die nicht einmal mehr «Schwesterkirchen»
heissen sollen, dem Reich Gottes mitunter
nidher waren und sind als sie selbst.

Und wie steht es mit Kirche als Gemein-
schaft? Wird sie durch unfehlbare Sitze
oder durch die Ndhe zum Reich Gottes be-
griindet? Kann ich als katholischer Christ
mit dem «guten Katholiken» Augusto Pino-
chet in Gemeinschaft, gar in einer Euchari-
stiegemeinschaft stehen, nur weil dieser an
Ratzingers Sitze glaubt, auch wenn er da-
neben nichts von den Menschenrechten
hilt? Soll ich die Abendmahlsgemeinschaft
mit reformierten Christinnen und Christen
meiden, die mir nidher stehen als viele «or-
thodox» Glaubige der katholischen Kir-
che? Und ist zentral fiir Kirche nicht eigent-
lich,dass Christus in ihrer Mitte (Mt. 18,20)
weiterlebt? Tut er das, nur weil ein Gottes-
dienst unter einem geweihten Priester statt-
findet und nach den vorgeschriebenen
Ritualen abliduft? Gibt es nicht auch ab-
gestandene katholische Gottesdienste ohne
«Realprisenz», die eben nicht von selbst
(«ex opere operato») sich einstellt?

Gemessen am Reich Gottes macht man
mit der Betonung von Satzwahrheiten die
Nebensache zur Hauptsache. Das eben ist
Héresie. Wenn dagegen Liebe der eigentli-
che Heilsweg ist,dann gibt es diesen Heils-
weg in so vielféltigen Formen, wie lieben-
de Menschen da sind.

Das Ende der Offenbarung?

Es sei «keine Offentliche Offenbarung
mehr zu erwarten vor der Erscheinung un-
seres Herrn Jesus Christus in Herrlichkeit»
(Nr. 5), dekretiert das Dokument, als konn-
te es Gott vorschreiben, dass er ein fiir
allemal gesprochen und deshalb nichts
mehr zu sagen habe. Wie steht es dann aber
mit dem Heiligen Geist, dem Paraklet, der
uns verheissen ist (Joh. 14,26)? Und gehort
zum Beistand des Heiligen Geistes nicht
auch die Lektiire der «Zeichen der Zeit»?
Lesen wir nicht in der Konzilskonstitution
«Gaudium et Spes», das «vom Geist des
Herrn» gefiihrte «Volk Gottes» suche «in
den Ereignissen, Bediirfnissen und Wiin-
schen, die es zusammen mit den {ibrigen



Menschen unserer Zeit teilt, zu unterschei-
den, was darin wahre Zeichen der Gegen-
wart oder der Absicht Gottes sind» (Nr.
11)? Schon Johannes XXIII. hatte in seiner
Enzyklika «Pacem in Terris» von 1963 die
wichtigsten Zeichen seiner Zeit gedeutet.
Er sah sie im sozialen Aufstieg der Arbei-
terklasse, in der Stellung der Frau im o6f-
fentlichen Leben, in der Emanzipation der
Volker der Dritten Welt, in der weltweiten
Anerkennung der Menschenrechte und in
der Bedeutung der UNO, durch die sich die
Volkergemeinschaft ein Organ fiir Frieden
und Gerechtigkeit gegeben habe.

Wenn nun aber die Zeichen der Zeit die
Spuren Gottes in Geschichte und Gegen-
wart sichtbar machen, dann gibt es keinen
«endgiiltigen und vollstindigen Charakter
der Offenbarung Jesu Christi» (Nr. 4, 5).
Mehr noch, dann konnen diese Zeichen
auch gegen die Kirche sprechen. Hat sie
etwa den sozialen Aufstieg der Arbeiter-
klasse gefordert und durch die zahllosen
Verdammungsurteile wider den Sozialis-
mus nicht vielmehr behindert? War sie es
etwa, die zur heutigen Stellung der Frau im
offentlichen Leben beigetragen hat? Und
ist die Emanzipation der Dritten Welt fiir
viele Missionierte nicht auch eine — noch
lange nicht abgeschlossene — Befreiung aus
kirchlicher Bevormundung? Und was ist
erst von der Anerkennung der Menschen-
rechte durch die Kirche zu halten? Im Fall
der katholischen Kirche erfolgte diese An-
erkennung mit 200jdhriger Verspétung erst
mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil.

Das Reich Gottes offenbart sich immer
wieder neu und oft an Orten, die mit Kirche
gar nichts zu tun haben. Oder wie Leonhard
Ragaz sagte: «Gott kann bei den Soziali-
sten, die ihn nicht kennen, sein, und bei den
Christen, die ihn kennen, nicht sein.» Wer
etwas anderes behauptet, macht Gott sehr,
sehr klein, verurteilt ihn zur Untétigkeit, als
ob er mit der geoffenbarten Glaubenshinter-
lage («depositium fidei») alles schon gesagt
und getan hitte, was wir zu unserem Heil
brauchten. Als ob Gott nicht grosser wire
(«Deus semper maior») als noch so tri-
umphalistische Dogmengebéude, als ob er
sich durch diese einschiichtern liesse!

Dogmatische Sackgassen

Selbst wenn die Sétze von Kardinal Rat-
zinger nichts Falsches aussagten, wiren sie
dennoch nicht das Ganze, das allein die
«Fiille der Wahrheit» enthielte (was nicht
heisst, dass wir dieses Ganze jemals anders
als «im Fragment» glauben, erfahren, er-
kennen konnten). Nur ist es auch mit der
Wahrheit oder «Irrtumsfreiheit» (wie das
kirchliche Lehramt bescheidener sagt) die-
ser Sitze eine schwierige Sache. Das Erste
Vaticanum hétte 1870 die Unfehlbarkeit
des Papstes nur erkliren kdnnen, wenn es
selber unfehlbar gewesen wiare. Da Konzi-
lien aber nicht als unfehlbar gelten, ist die
Grundlage dieses Dogmas (auch system-
immanent) fragwiirdig. Nicht weniger
fragwiirdig ist der Inhalt. Der erste, der die
Lehre von der pipstlichen Unfehlbarkeit
«ersonnen» hat, der Franziskaner Petrus
Olivi, wurde am Ende des 13. Jahrhunderts
der Héresie bezichtigt...

Es gab auch immer wieder Sitze, die mit
dem Anspruch auf Irrtumsfreiheit vorgetra-
gen wurden, spater aber wieder revidiert
werden mussten. Das Konzil von Florenz
hat 1442 zum Beispiel die Heilsnotwendig-
keit der katholischen Kirche noch enger
ausgelegt als Ratzinger und feierlich ver-
kiindet, «dass niemand ausserhalb der ka-
tholischen Kirche, weder Heide noch Jude
noch Ungldubiger oder ein von der Einheit
Getrennter — des ewigen Lebens teilhaftig
wird, vielmehr dem ewigen Feuer verfillt».
Genau dieses exklusive, nur auf katholi-
sche Glidubige beschrinkte Heilsmonopol
aber gilt heute als Irrlehre...

Dennoch tut sich die Kirche schwer, aus
den Sackgassen ihrer Satzwahrheiten aus-
zubrechen. Ein besonders krasses Beispiel
aus jiingerer Zeit ist das Verbot der «kiinst-
lichen Empféngnisverhiitung» durch die
Enzyklika Humanae Vitae 1967. Der dama-
lige Papst, Paul VI., hat sich liber die an-
derslautenden Sachargumente der Mehr-
heit seiner eigenen Expertenkommission
hinweggesetzt, «weil er sonst seinen Vor-
giangern einen schwerwiegenden Irrtum
hitte vorwerfen und ihnen unterstellen
miissen, dass sie hochst unklug Tausende

323



menschlicher Akte, die jetzt gebilligt wiir-
den, mit der Pein ewiger Strafen verdammt
hitten», wie die Kommissionsminderheit
meinte. Diese schob auch noch das wenig
Okumenische Argument nach, dass dann
der Heilige Geist «den protestantischen
Kirchen» beigestanden und die katholische
Kirche nicht vor einem solchen Irrtum be-
wahrt hitte.

Das Lehramt macht von diesem Autori-
tatsargument allerdings einen selektiven
Gebrauch. Es hiitte sonst auch vor dem
jahrzehntelangen Anathema der Pépste ge-
gen die Religionsfreiheit und die modernen
Freiheitsrechte iiberhaupt kapitulieren
miissen. Einmal mehr hatten die reformier-
ten Kirchen den Heiligen Geist in dieser
Frage auf ihrer Seite, wihrend der vor-
konziliare Katholizismus bis Pius XII. die
These vertrat, nur «die Wahrheit» habe ein
«Recht auf Existenz».

Etwas mehr Bescheidenheit und vor al-
lem ein offeneres dialogisches Verhalten
wiren angebracht. Stattdessen verbeissen
sich Ratzinger und seinesgleichen in ihre
absoluten Sitze, die ein 0kumenisches Su-
chen nach Wahrheit ausschliessen. «Dia-
log» erfolgt nur noch zum Schein. Er ge-
hort «zum Evangelisierungsauftrag der
Kirche» (Nr. 2) und wird damit zum Wider-
spruch in sich selbst. Schliesslich 6ffne der
Heilige Geist die «Augen des Verstandes»
und mache es uns leicht, «der Wahrheit
zuzustimmen und zu glauben». Fragt sich
nur, ob nicht der Umkehrschluss gilt, dass
der Heilige Geist einem Dokument wohl
fehlen muss, das auf eine derartige Ableh-
nung stosst?

Vom Geist verlassen ist wohl auch eine
Kirche,die es heute fertig bringt, einen Pius
IX. (1846-1878) selig zu sprechen. Dieser
Papst hat das Unfehlbarkeitsdogma auf
eine Art und Weise durchgesetzt, dass fiir
einen Kirchenhistoriker wie August B. Has-
ler das Erste Vaticanum «mehr einem gut
organisierten und manipulierten Parteikon-
gress als einer freien Versammlung freier
Christenmenschen» glich. Der «selige»
Pius hat dariiber hinaus in seinem «Sylla-
bus» 1864 dem modernen Rechtsstaat den
Krieg erklédrt und die Glaubens- und Gewis-

324

sensfreiheit, die iibrigen Freiheitsrechte
und die Demokratie unterschiedslos ver-
worfen. Ja, er hat einen Antijudaismus ver-
treten, der diese Seligsprechung vom ver-
gangenen 12. Mirz, dem européischen Tag
der jiidischen Kultur, zu einer besonderen
Provokation macht. Dieser letzte Papst-
konig war es,der in seinem Kirchenstaatdie
Juden als «Hunde» beschimpfte, sie wieder
ins Ghetto zwang und ihnen verbot, mit
Christen zu speisen und unter einem Dach
zu wohnen. Wie ist es mit dem «Schuldbe-
kenntnis», wie mit der Israelreise des Pap-
stes im Mairz dieses Jahres vereinbar, dass
ein Feind der Freiheit und ausgesprochener
Judenhasser nun als «vorbildlicher Diener
Gottes» besondere liturgische Verehrung
erfahren soll?

Warum in der katholischen Kirche
bleiben?

Wenn ich solche Kritik vortrage, wird
mir oft die Frage gestellt, warum ich denn
tiberhaupt noch in der katholischen Kirche
sei. Ich kann darauf drei Antworten geben.
Erstens: Ich bleibe aus Solidaritdt mit allen
andern, die ebenfalls bleiben, um nicht zu
resignieren, sondern sich dieser Ausein-
andersetzung von innen zu stellen. Dass
Widerstand nicht einfach sinnlos ist, zeigte
das Zweite Vatikanum, zeigte auch die
Synode 72, zwei Aufbriiche, die wir uns
nicht kaputt machen lassen. Zweitens
kommt hinzu, dass man heute wohl katho-
lisch sein muss, um iiberhaupt noch prote-
stieren zu konnen. Vor lauter Okumene ist
den Protestanten das Protestieren abhan-
den gekommen. Ein reformierter Pfarrer
hat kiirzlich auf die tragische Symbolik
hingewiesen, als vor zehn Jahren bei der
Installation des Wolfgang Haas in der Chu-
rer Kathedrale aufgebrachte katholische
Glaubige draussen protestierten, wihrend
der hochste reformierte Kirchenmann des
Kantons Ziirich drinnen den unerwiinsch-
ten Bischof feierte. Meine dritte Antwort ist
die des religiosen Sozialisten: Ich versuche
iberall fiir das Reich Gottes zu arbeiten,
warum nicht auch in der katholischen Kir-
che?



	Zeichen der Zeit : von der katholischen Kirche zur Sekte?

