
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 94 (2000)

Heft: 11

Rubrik: Zeichen der Zeit : von der katholischen Kirche zur Sekte?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Von der katholischen Kirche zur Sekte?

Sekten werden dadurch definiert, dass
sie sich und die Teilwahrheit, die sie bestenfalls

vertreten, absolut setzen. Auf diesem
abschüssigen Weg befindet sich auch die
katholische Kirche oder jener Teil, der in
ihrem Namen zu sprechen vorgibt. In seiner
Erklärung «Dominus Jesus» bringt es
Kardinal Ratzinger an den Tag: Worauf es
ankommt, ist der «théologale Glaube» an
wahre Sätze und an eine Institution, die sich
für unfehlbar hält. Die vorangegangene
Seligsprechung Pius' IX. legitimierte erneut
das Dogma, das die Kirche wie keines sonst
in die theologische und ökumenische Sackgasse

geführt hat. Ist also Ökumene nur
noch gegen «Rom» möglich? Zuvor noch
wäre zu fragen, wer denn eigentlich das

Subjekt der Ökumene in der katholischen
Kirche ist, wenn nicht das Volk Gottes,
ohne dessen Anerkennung («Rezeption»)
ein Verdikt wie das vorliegende auch
theologisch der Legitimation entbehrt.

Statt Besinnung auf das Reich Gottes:
Sätze wie Fahnen

«Dominus Jesus» ist die traurige Bestätigung

des Bonmots von Albert Loisy, dem
exkommunizierten Kirchenhistoriker: «Jesus

verkündete das Reich Gottes, stattdessen

kam die Kirche.» Ratzingers Sätze flattern

wie Fahnen am Mast des Schiffes Petri
vor dem Untergang. Um Wahrheit wird
nicht dialogisch gerungen. Sie wird dekretiert.

Siebenmal gebietet das Dokument,
«fest zu glauben», als würde es dem
Heiligen Geist selbst nicht mehr über den Weg
trauen. Zutiefst verunsicherte Glaubenspolizisten

haben vergessen, was Bischöfe,
gar Kardinäle in der Kirche sein sollten:
«nicht Herren über euren Glauben, sondern
Mitarbeiter an eurer Freude» (2. Kor. 1,24).

Ratzinger mag ja an das glauben, was er
den andern zu glauben vorstellt. Aber selbst
wenn seine Sätze oder Dogmen objektiv
wahr wären, könnten sie nie und nimmer
das Wesen des Glaubens oder das Wesen
der Kirche ausmachen. Insofern ist die
Absolutsetzung eines «theologalen
Glaubens» oder dessen Gleichsetzung mit einer
angeblichen Heilsnotwendigkeit ein
klassischer Fall von Häresie. Das Wort kommt
vom griechischen «haireo», was «wählen»
heisst. Der Häretiker trifft eine Auswahl.
Seine Wahrheit muss nicht falsch sein, aber
indem er sie und nur sie betont oder zu
kennen scheint, verwechselt er einen
Teilaspekt mit dem Ganzen des Glaubens oder
des Kircheseins. Leonardo Boff sagt es in
diesem Heft mit der notwendigen Schärfe:
Das für die Kirche und die Christenmenschen

Entscheidende, die Liebe und die
Solidarität mit den unterprivilegierten
Menschen, wird ausgeblendet.

Eine Theologie, die sich derart
ausschliesslich auf Satzwahrheiten
beschränkt, fällt unter das Verdikt des Apostels

Paulus vom «dröhnenden Erz» oder
der «lärmenden Pauke» (1. Kor. 13,1).
Oder wie er es nochmals anders sagt: «Die
Erkenntnis macht aufgeblasen, die Liebe
dagegen baut auf» (1. Kor. 8,1). Eine solche

Theologie endet in einer Ekklesiologie
ohne Reich Gottes oder - fast noch schlimmer

- in einer Gleichsetzung von Kirche
und Reich Gottes. Eingesperrt in Ratzin-
gerschen Sätzen, verabschiedet sich Gott
aus der Geschichte, soweit diese ausserhalb

der Kirche stattfindet.
Das Ratzinger-Dokument spricht zwar

nicht von einer «Gleichsetzung», wohl
aber von einer «Untrennbarkeit zwischen
dem Reich Gottes, dem Reich Christi und
der Kirche» (Nr. 4), von einer «besonderen

321



und einzigartigen Beziehung zwischen der
Kirche und dem Reich Gottes unter den
Menschen» (Nr. 21). So abstrakt kann das
wiederum nur behaupten, wer den
Zusammenhang zwischen den beiden nicht
vergleichbaren Grössen Kirche und Reich
Gottes über Sätze statt über Handlungen
begründet.

Gewiss: Die Kirche ist «Werkzeug für
das Reich» (Nr. 18), aber doch nicht durch
die Produktion wahrer Sätze, sondern durch
ein Tun in Liebe und Solidarität. Die Kirche
hat im Reich Gottes nicht nur ein Ziel,
sondern auch einen Massstab. Nach
diesem Kriterium kann sie das Reich Gottes
auch verfehlen. Wie stand es um die
Verbundenheit der Kirche mit dem Reich Gottes

zu Zeiten der Kreuzzüge, der Inquisition
der Hexenverbrennungen, des

Klerikalfaschismus, der Ablehnung der Menschenrechte?

War Kirche da nicht eher eine
Institution des Unheils als des Heils? War die
katholische Kirche da nicht «objektiv in
einer schwer defizitären Situation» (Nr.
22)? Kann ein solches Defizit nur davon
abhängen, dass Menschen oder
Religionsgemeinschaften den katholischen Dogmen
den «theologalen Glauben» versagen? Tut
dem Reich Gottes Genüge, wer an «wahre
Sätze» glaubt, auch wenn er ihm durch sein
Tun den Weg nicht bereitet, sondern
verbaut? Was ist eigentlich wichtiger, die
«Orthodoxie» oder die «Orthopraxie», das
Fürwahrhalten solcher Sätze oder das Handeln
in Liebe und Solidarität? Genügt es, über
alle Heilsmittel zu verfügen, wenn dieser
«Fülle» keine Heilspraxis entspricht?

Woher nimmt Kirche die Gewähr, dass
Gott sie niemals verwerfen kann? Darf sie
sich alles erlauben, darf sie dem Reich Gottes

Gewalt antun, die Zeichen der Zeit
verleugnen, ein Herrschaftssytem über die
Gläubigen errichten, das mit der Freiheit
eines Christenmenschen unvereinbar ist -
und sich dennoch des Beistands des Heiligen

Geistes sicher wähnen? Wäre Orthopraxie

ein Thema in der kirchlichen
Ekklesiologie, dann gäbe es keinen Raum mehr
für den Ratzingerschen Triumphalismus.
Die katholische Kirche müsste anerkennen,

dass andere Kirchen, auch diejenigen,

die nicht einmal mehr «Schwesterkirchen»
heissen sollen, dem Reich Gottes mitunter
näher waren und sind als sie selbst.

Und wie steht es mit Kirche als Gemeinschaft?

Wird sie durch unfehlbare Sätze
oder durch die Nähe zum Reich Gottes
begründet? Kann ich als katholischer Christ
mit dem «guten Katholiken» Augusto Pinochet

in Gemeinschaft, gar in einer
Eucharistiegemeinschaft stehen, nur weil dieser an
Ratzingers Sätze glaubt, auch wenn er
daneben nichts von den Menschenrechten
hält? Soll ich dieAbendmahlsgemeinschaft
mit reformierten Christinnen und Christen
meiden, die mir näher stehen als viele
«orthodox» Gläubige der katholischen
Kirche? Und ist zentral für Kirche nicht eigentlich,

dass Christus in ihrer Mitte (Mt. 18,20)
weiterlebt? Tut er das, nur weil ein Gottesdienst

unter einem geweihten Priester
stattfindet und nach den vorgeschriebenen
Ritualen abläuft? Gibt es nicht auch
abgestandene katholische Gottesdienste ohne
«Realpräsenz», die eben nicht von selbst
(«ex opere operato») sich einstellt?

Gemessen am Reich Gottes macht man
mit der Betonung von Satzwahrheiten die
Nebensache zur Hauptsache. Das eben ist
Häresie. Wenn dagegen Liebe der eigentliche

Heilsweg ist, dann gibt es diesen Heilsweg

in so vielfältigen Formen, wie liebende

Menschen da sind.

Das Ende der Offenbarung?

Es sei «keine öffentliche Offenbarung
mehr zu erwarten vor der Erscheinung
unseres Herrn Jesus Christus in Herrlichkeit»
(Nr. 5), dekretiert das Dokument, als könnte

es Gott vorschreiben, dass er ein für
allemal gesprochen und deshalb nichts
mehr zu sagen habe. Wie steht es dann aber
mit dem Heiligen Geist, dem Paraklet, der
uns verheissen ist (Joh. 14,26)? Und gehört
zum Beistand des Heiligen Geistes nicht
auch die Lektüre der «Zeichen der Zeit»?
Lesen wir nicht in der Konzilskonstitution
«Gaudium et Spes», das «vom Geist des
Herrn» geführte «Volk Gottes» suche «in
den Ereignissen, Bedürfnissen und
Wünschen, die es zusammen mit den übrigen

322



Menschen unserer Zeit teilt, zu unterscheiden,

was darin wahre Zeichen der Gegenwart

oder der Absicht Gottes sind» (Nr.
11)? Schon Johannes XXIII. hatte in seiner
Enzyklika «Pacem in Terris» von 1963 die
wichtigsten Zeichen seiner Zeit gedeutet.
Er sah sie im sozialen Aufstieg der
Arbeiterklasse, in der Stellung der Frau im
öffentlichen Leben, in der Emanzipation der
Völker der Dritten Welt, in der weltweiten
Anerkennung der Menschenrechte und in
der Bedeutung der UNO, durch die sich die
Völkergemeinschaft ein Organ für Frieden
und Gerechtigkeit gegeben habe.

Wenn nun aber die Zeichen der Zeit die
Spuren Gottes in Geschichte und Gegenwart

sichtbar machen, dann gibt es keinen
«endgültigen und vollständigen Charakter
der Offenbarung Jesu Christi» (Nr. 4, 5).
Mehr noch, dann können diese Zeichen
auch gegen die Kirche sprechen. Hat sie
etwa den sozialen Aufstieg der Arbeiterklasse

gefördert und durch die zahllosen
Verdammungsurteile wider den Sozialismus

nicht vielmehr behindert? War sie es

etwa, die zur heutigen Stellung der Frau im
öffentlichen Leben beigetragen hat? Und
ist die Emanzipation der Dritten Welt für
viele Missionierte nicht auch eine - noch
lange nicht abgeschlossene -Befreiung aus
kirchlicher Bevormundung? Und was ist
erst von der Anerkennung der Menschenrechte

durch die Kirche zu halten? Im Fall
der katholischen Kirche erfolgte diese
Anerkennung mit 200jähriger Verspätung erst
mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil.

Das Reich Gottes offenbart sich immer
wieder neu und oft an Orten, die mit Kirche
gar nichts zu tun haben. Oder wie Leonhard
Ragaz sagte: «Gott kann bei den Sozialisten,

die ihn nicht kennen, sein, und bei den
Christen, die ihn kennen, nicht sein.» Wer
etwas anderes behauptet, macht Gott sehr,
sehr klein, verurteilt ihn zur Untätigkeit, als
ob er mit der geoffenbarten Glaubenshinterlage

(«depositium fidei») alles schon gesagt
und getan hätte, was wir zu unserem Heil
brauchten. Als ob Gott nicht grösser wäre
(«Deus semper maior») als noch so tri-
umphalistische Dogmengebäude, als ob er
sich durch diese einschüchtern liesse!

Dogmatische Sackgassen

Selbst wenn die Sätze von Kardinal
Ratzinger nichts Falsches aussagten, wären sie
dennoch nicht das Ganze, das allein die
«Fülle der Wahrheit» enthielte (was nicht
heisst, dass wir dieses Ganze jemals anders
als «im Fragment» glauben, erfahren,
erkennen könnten). Nur ist es auch mit der
Wahrheit oder «Irrtumsfreiheit» (wie das
kirchliche Lehramt bescheidener sagt) dieser

Sätze eine schwierige Sache. Das Erste
Vaticanum hätte 1870 die Unfehlbarkeit
des Papstes nur erklären können, wenn es
selber unfehlbar gewesen wäre. Da Konzilien

aber nicht als unfehlbar gelten, ist die
Grundlage dieses Dogmas (auch
systemimmanent) fragwürdig. Nicht weniger
fragwürdig ist der Inhalt. Der erste, der die
Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeit
«ersonnen» hat, der Franziskaner Petrus
Olivi, wurde am Ende des 13. Jahrhunderts
der Häresie bezichtigt...

Es gab auch immer wieder Sätze, die mit
dem Anspruch aufIrrtumsfreiheit vorgetragen

wurden, später aber wieder revidiert
werden müssten. Das Konzil von Florenz
hat 1442 zum Beispiel die Heilsnotwendigkeit

der katholischen Kirche noch enger
ausgelegt als Ratzinger und feierlich
verkündet, «dass niemand ausserhalb der
katholischen Kirche, weder Heide noch Jude
noch Ungläubiger oder ein von der Einheit
Getrennter - des ewigen Lebens teilhaftig
wird, vielmehr dem ewigen Feuer verfällt».
Genau dieses exklusive, nur auf katholische

Gläubige beschränkte Heilsmonopol
aber gilt heute als Irrlehre...

Dennoch tut sich die Kirche schwer, aus
den Sackgassen ihrer Satzwahrheiten
auszubrechen. Ein besonders krasses Beispiel
aus jüngerer Zeit ist das Verbot der «künstlichen

Empfängnisverhütung» durch die
Enzyklika Humanae Vitae 1967. Der damalige

Papst, Paul VI., hat sich über die
anderslautenden Sachargumente der Mehrheit

seiner eigenen Expertenkommission
hinweggesetzt, «weil er sonst seinen
Vorgängern einen schwerwiegenden Irrtum
hätte vorwerfen und ihnen unterstellen
müssen, dass sie höchst unklug Tausende

323



menschlicher Akte, die jetzt gebilligt würden,

mit der Pein ewiger Strafen verdammt
hätten», wie die Kommissionsminderheit
meinte. Diese schob auch noch das wenig
ökumenische Argument nach, dass dann
der Heilige Geist «den protestantischen
Kirchen» beigestanden und die katholische
Kirche nicht vor einem solchen Irrtum
bewahrt hätte.

Das Lehramt macht von diesem
Autoritätsargument allerdings einen selektiven
Gebrauch. Es hätte sonst auch vor dem
jahrzehntelangen Anathema der Päpste
gegen die Religionsfreiheit und die modernen
Freiheitsrechte überhaupt kapitulieren
müssen. Einmal mehr hatten die reformierten

Kirchen den Heiligen Geist in dieser
Frage auf ihrer Seite, während der vor-
konziliare Katholizismus bis Pius XII. die
These vertrat, nur «die Wahrheit» habe ein
«Recht auf Existenz».

Etwas mehr Bescheidenheit und vor
allem ein offeneres dialogisches Verhalten
wären angebracht. Stattdessen verheissen
sich Ratzinger und seinesgleichen in ihre
absoluten Sätze, die ein ökumenisches
Suchen nach Wahrheit ausschliessen. «Dialog»

erfolgt nur noch zum Schein. Er
gehört «zum Evangelisierungsauftrag der
Kirche» (Nr. 2) und wird damit zum Widerspruch

in sich selbst. Schliesslich öffne der
Heilige Geist die «Augen des Verstandes»
und mache es uns leicht, «der Wahrheit
zuzustimmen und zu glauben». Fragt sich
nur, ob nicht der Umkehrschluss gilt, dass
der Heilige Geist einem Dokument wohl
fehlen muss, das auf eine derartige Ablehnung

stösst?
Vom Geist verlassen ist wohl auch eine

Kirche, die es heute fertig bringt, einen Pius
IX. (1846-1878) selig zu sprechen. Dieser
Papst hat das Unfehlbarkeitsdogma auf
eine Art und Weise durchgesetzt, dass für
einen Kirchenhistoriker wieAugust B. Hasler

das Erste Vaticanum «mehr einem gut
organisierten und manipulierten Parteikon-
gress als einer freien Versammlung freier
Christenmenschen» glich. Der «selige»
Pius hat darüber hinaus in seinem «Syllabus»

1864 dem modernen Rechtsstaat den
Krieg erklärt und die Glaubens- und Gewis¬

sensfreiheit, die übrigen Freiheitsrechte
und die Demokratie unterschiedslos
verworfen. Ja, er hat einen Antijudaismus
vertreten, der diese Seligsprechung vom
vergangenen 12. März, dem europäischen Tag
der jüdischen Kultur, zu einer besonderen
Provokation macht. Dieser letzte Papstkönig

war es, der in seinem Kirchenstaat die
Juden als «Hunde» beschimpfte, sie wieder
ins Ghetto zwang und ihnen verbot, mit
Christen zu speisen und unter einem Dach
zu wohnen. Wie ist es mit dem «Schuldbekenntnis»,

wie mit der Israelreise des Papstes

im März dieses Jahres vereinbar, dass
ein Feind der Freiheit und ausgesprochener
Judenhasser nun als «vorbildlicher Diener
Gottes» besondere liturgische Verehrung
erfahren soll?

Warum in der katholischen Kirche
bleiben?

Wenn ich solche Kritik vortrage, wird
mir oft die Frage gestellt, warum ich denn
überhaupt noch in der katholischen Kirche
sei. Ich kann darauf drei Antworten geben.
Erstens: Ich bleibe aus Solidarität mit allen
andern, die ebenfalls bleiben, um nicht zu
resignieren, sondern sich dieser
Auseinandersetzung von innen zu stellen. Dass
Widerstand nicht einfach sinnlos ist, zeigte
das Zweite Vatikanum, zeigte auch die
Synode 72, zwei Aufbrüche, die wir uns
nicht kaputt machen lassen. Zweitens
kommt hinzu, dass man heute wohl katholisch

sein muss, um überhaupt^nochprotestieren

zu können. Vor lauter Ökumene ist
den Protestanten das Protestieren abhanden

gekommen. Ein reformierter Pfarrer
hat kürzlich auf die tragische Symbolik
hingewiesen, als vor zehn Jahren bei der
Installation des Wolfgang Haas in der Churer

Kathedrale aufgebrachte katholische
Gläubige draussen protestierten, während
der höchste reformierte Kirchenmann des
Kantons Zürich drinnen den unerwünschten

Bischof feierte. Meine dritte Antwort ist
die des religiösen Sozialisten: Ich versuche
überall für das Reich Gottes zu arbeiten,
warum nicht auch in der katholischen
Kirche?

324


	Zeichen der Zeit : von der katholischen Kirche zur Sekte?

