Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 94 (2000)

Heft: 7-8

Artikel: Revolution - Padagogik? Padagogik - Revolution?
Autor: Zufle, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144251

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

diese Okonomisch gesteuerte Revolution
eine Eigendynamik, die mit der Situation
von 1919 nicht mehr zu vergleichen ist.
Statt Starre und Trigheit sind Flexibilitét
und Anpassung verlangt. Aber eben immer
im Dienste eines morderischen und selbst-
morderischen Standortwettbewerbs in der
globalisierten Wirtschaft. Diese ist so do-
minant geworden, dass auch der Staat und
seine Schulen wie private Unternehmen
gefiihrt werden sollen.

Das ist auch eine Form der Entstaatli-
chung ,aber sie gilt nicht der Sozialisierung,
sondern der Individualisierung, schon gar
nicht der Demokratisierung aller demokra-
tisierbaren Bereiche, sondern der Privati-
sierung aller privatisierbaren Bereiche. Im
Extremfall wird die Einiibung von Solidari-
tit schon in der Schule durch den Konkur-
renzkampf verdriangt, das frohe Gemein-
schaftsleben, an das Ragaz dachte, durch
die Pathologie flexibilisierter Eltern und
ihrer Kinder abgeldst, an die Stelle der Par-
tizipation die vermeintliche Kundenzufrie-
denheit geriickt. Auf sein Menschenbild
angesprochen, nimmt der Bildungsdirektor
des Kantons Ziirich Bezug auf die phanta-

stischen Moglichkeiten des Surfens auf
dem Internet. Bei Ragaz konnte er lesen:
«Bildung ist nur in dem Masse sinnvoll, als
der Mensch selbst darin der Orientierungs-
punkt und Endpunkt, der Weg und das Ziel,
der Anfang und das Ende ist — der Mensch,
inbegriffendas, was mehristalser!» (§.53).

Tatsdchlich geht es um Menschenbilder,
um ein partizipatives bei Ragaz wie in je-
dem echten Sozialismus oder um ein pos-
sessives im Neoliberalismus, um das Men-
schenbild des Citoyen und der Citoyenne
oder um dasjenige des besitzbiirgerlichen
Bourgeois, fiir den die hochste Form der
Bildung die Vermdgensbildung ist. Da liegt
eine neue Jugendbewegung in der Luft. Da
wird die Faszination neuer Technologien
die menschlichen Defizite nicht verdrin-
gen konnen.

Denn nach wie vor gilt eine weitere Dia-
lektik, die Ragaz in seiner Autobiographie
«Mein Weg» so auf den folgenden Schluss-
punkt bringt: «Eine auf den Egoismus ab-
stellende Ordnung erzieht selbstverstind-
lich zum Egoismus, eine auf das Gemein-
schaftsprinzip abstellende aber ebenso
selbstverstédndlich zur Gemeinschaft.»

Manfred Ziifle

Revolution — Piadagogik?
Piadagogik — Revolution?

Am zweiten diesjihrigen Ragaz-Abend hat Manfred Ziifle «Die Piadagogische Revolu-
tion» gleichsam im aktuellen Kontext fortgeschrieben. Der Autor fragt zunidchst nach dem
Verhaltnis von Piadagogik und Revolution bei den Vorldufern von Ragaz, insbesondere bei
Pestalozzi, der im «Durchhalten der Wahrheit» auch wahrend Zeiten der Reaktion
beispielhaft voranging. Unser Freund selbst begegnet der Frage, ob Padagogik zur
Revolution beitragen kann, mit einiger Skepsis. Mit Blick auf Ragaz‘ Biographie meint er:
«Wer vom Ziirichberg aus 1919 an das erinnerte, was sich unten beim Volkshaus vor
kurzem zugetragen hatte, musste vom erhabenen Hiigel letztlich ins Aussersihl, wo der
Klassenfeind ante portas stand, hinuntersteigen.» Was heute not tut, sind «neue Analysen
fur Widerstand und Revolution», die vor allem in Paulo Freires «Piddagogik der Unter-
driickten» und in Ivan lIllichs «Entschulung der Gesellschaft» wichtige Wegbereiter
gefunden haben. Einmal mehr versucht die herrschende Okonomie die Menschen zu
systemkonformem Verhalten, zu «Menschenmaterial», zu erziehen. So konnten sozialer
und padagogischer Widerstand doch wieder miteinander zu tun haben. Red.

210



Eine notwendige Vorbemerkung

Ich kenne mich im Gesamtwerk von
Leonhard Ragaz nicht so gut aus wie der
Redaktor der Neuen Wege Willy Spieler
und bin deshalb froh, dass er am letzten
Abend die Padagogische Revolution in
ihrer mehrfiltigen Dialektik schon so aus-
geleuchtet hat, dass wir als Zuhorerinnen
und Zuhorer verstehen konnten, wie fiir
Ragaz das Soziale und das Piddagogische
im geschichtlichen Kontext jener Jahre
nach dem Landesstreik sich gegenseitig
und unheilvoll bedingten, in jener auf-
gebrochenen und unruhigen Zeit, in der
nach der vorldufigen Unterdriickung einer
sozialen Revolution Ragaz sich schon
bald entscheiden wird, seine Stellung
an der Universitdt, an der biirgerlichen
Hochburg der von ihm kritisierten Bil-
dung oder eben Un-Bildung, zu verlassen,
um als der prophetische Geist, der er war,
in ganz anderen Feldern zu wirken. Ich
kenne die zwei anderen prophetischen
Gestalten der Schweizer Geschichte bes-
ser als Ragaz; ich meine Bruder Klaus
und Pestalozzi.

So habe ich nun eine gewisse Freiheit,
die beiden Titelfragen meines Referats
gleichsam personlich anzugehen mit den
Erfahrungen im Hintergrund (oder Hinter-
halt!), die ich in langen Jahren selbst in der
«pédagogischen Provinz» machen konnte
und machen musste. Die Titelfrage ist be-
wusst doppelt gestellt — mit einer Umkeh-
rung der beiden Bestandteile des in Frage
Stehenden. Es ist ndmlich mehr als frag-
lich, ob Pddagogik liberhaupt etwas mit
Revolution zu tun hat, je zu tun gehabt hat,
und, wenn, ob eine richtige Pidagogik al-
lenfalls zu einer Revolution der Verhiltnis-
se fithren konnte oder ob umgekehrt erst
eine Revolution der Verhiltnisse endlich
eine gute Piadagogik ermoglichen wiirde.
Ernesto Cardenal hat in einem Gedicht
nach der Revolution in Nicaragua einmal
festgestellt, erst durch die Revolution
konnten endlich in seinem Land die Papa-
geien Papageien sein. Aber das ist ein ande-
rer Aspekt der Wirksamkeit von Revolutio-
nen.

Pestalozzi — ein Biirger der
Franzosischen Revolution

Bekanntlich war Pestalozzi ein Biirger,
Citoyen, der Franzdsischen Revolution.
Die Nationalversammlung hatte Menschen
in aller Welt, die die Ideen der Revolution
vorbereitet, in threm Denken und Handeln
vorweggenommen hatten, mit dem Biirger-
recht ausgezeichnet. Aus dem deutschspra-
chigen Bereich widerfuhr diese Ehre z.B.
Schiller, Klopstock, Holderlin und eben
auch Pestalozzi. Schiller hatte, zum Klassi-
ker avanciert, dann mit der Zeit etwas
Miihe mit dieser Auszeichnung. Der Dich-
ter Klopstock sah nie Grund, sich zu distan-
zieren, weil fiir ihn Dichtung selbst eine
revolutionire Sache war, und der wiirdigste
und wichtigste Nachfolger in dieser Kul-
turtradition, Holderlin, verstand sich als
stiddeutscher Jakobiner bis zu seinem sog.
Zusammenbruch von 1806 und wahr-
scheinlich bis zu seinem Tod.

Der junge Pestalozzi gehorte zum Kreis
um den «Vater der Jiinglinge», wie Goethe
Johann Jakob Bodmer nannte. Er hat sich
selbst gegeisselt, um bei Einvernahmen
durch die gniddigen Herren in Ziirich, zu
deren Mitteln durchaus die Folter gehorte,
standfest zu sein. Und dieser Pestalozzi hat
die ihm durch Stapfer vermittelte Moglich-
keit zu einem kiihnen pidagogischen Expe-
riment in der jungen Helvetik ergriffen, um
seine in Theorie und Praxis entwickelte
Padagogik in einer «Stunde Null des
Elends» zu realisieren. Ich habe das in mei-
nem Buch hast noch Sohne ja im geschicht-
lichen Kontext ziemlich breit dargestellt.

«Stunde Null des Elends»: Das Schul-
und Padagogik-Experiment in Stans arbei-
tete mit Kindern und Jugendlichen, zudem
im katholischen Feindesland, um sie aus
der absoluten Verwahrlosung heraus zu
Menschen heranzubilden. Pestalozzi hat
davon in seinem vielleicht wichtigsten
Buch, im Stanser Brief, ein bis heute er-
schiitterndes Zeugnis hinterlassen. Das Ex-
periment wurde durch die und in den Wir-
ren der Zeit zwar abgebrochen; der Ort von
Pestalozzis Wirken wurde fiir ein Lazarett
fiir verwundete franzésische Soldaten ge-

211



braucht. Aber auch der alte Pestalozzi, in
seiner beriihmten Burgdorfer Rede kurz
vor seinem Tod, in wieder diisterst reak-
tiondren Zeiten, sah immer noch keinen
Grund, seine zutiefst revolutionidre Sicht
der Geschichte seiner Zeit zu revidieren.
Gerade im Durchhalten der «Wahrheit»,
auf die Ragaz ja immer wieder pocht, auch
1m scheinbaren historischen Scheitern,
sind gleichsam biographische Parallelen
zwischen Pestalozzi und Ragaz uniiberseh-
bar. Und wenn man den Bogen weiter-
spannte, séhe man beim vielleicht bedeu-
tendsten von allen, bei Bruder Klaus, dass
ein prophetisch-existenzieller Gestus in ei-
ner je geschichtlichen Zeit von den Zeit-
lauften nicht zum Verschwinden gebracht
werden kann, sondern als deren «Wahr-
heit» erscheint.

Piadagogik kann mit Revolution zu tun
haben

Offensichtlich kann Piddagogik in be-
stimmten geschichtlichen Situationen auch
mit Revolution zu tun haben, weil sie un-
ausweichlich mit dem Feld des Politischen
in Beriihrung steht, hat sie doch so oder so,
von revolutionér bis reaktiondr, einen An-
spruch, Heranwachsende fiir eine «Ge-
meinschaft>, um hier den fiir Ragaz so
wichtigen Begriff zu brauchen, wie auch
immer geeignet zu machen. Das kann dann
— wie etwa bei Rousseau — auch heissen,
dass die bestehende Gesellschaft fiir den
Zogling, seinen Emil, so ungeeignet ist,
dass sie seine menschliche «Natur» nur
korrumpieren wiirde, und das heisst, dass
vom Zogling die real existierende Gesell-
schaft fiirs erste mal fern gehalten werden
soll und dass in der Folge die Gesellschaft
selbst zu ihrem urspriinglichen Kontrakt
zurlickgefiihrt werden miisste. Bei
Rousseau sind Piadagogik, Politik und ur-
spriinglicher Gesellschaftsvertrag gleich-
sam eng gefiihrt im Namen eines aufkidre-
rischen Menschheitsideals. Dieser im be-
sten Sinne idealen und idealistischen Eng-
fiihrung begegnet man spitestens seit
Rousseau in fast allen grossen piddagogi-
schen Entwiirfen, bei Pestalozzi oder Wil-

212

helm von Humboldt, aber auch noch in
einem vielleicht manchmal etwas befremd-
lichen Pathos in Ragaz‘ Padagogischer
Revolution.

Padagogik ist jedoch schon in ihrem Na-
men und Begriff, wie er erst im 18. Jahr-
hundert allgemein mit einem Riickgriff auf
Platon gebrdulich wurde, eine Wissen-
schaft, die zum Handeln anzuleiten minde-
stens vorgibt; das ist noch in den rigidesten
didaktischen und methodischen Anleitun-
gen durchzuspiiren — bis heute. Darum viel-
leicht hat jedes p#dagogische Projekt in
sich schon die Tendenz, in Verordnungen,
Schulordnungen, Disziplinen, Schulgeset-
zen und Reformverordnungen, immer von
neuem wieder den Verhiltnissen so auch
nachhechelnd, entweder zu erstarren oder
schlicht zu verstauben.

Wer vierzig Jahre lang wie ich auch in
der sog. pddagogischen Provinz tétig und
mitarbeitend an x «Reformen» war, ist al-
len Reformen gegeniiber einmal prinzipiell
skeptisch gestimmt. Das heisst, ich weiss
einerseits, und zwar aus pidagogischer Er-
fahrung, dass alle Pddagogik immer und je
schon vermittelt ist mit dem jeweils auch
schlechten Zustand einer Gesellschaft. Ich
weiss das, wenn ich als Pddagoge ehrlich
bin, weil ich sehe, in was fiir eine Welt ich
die sogenannten Zoglinge zu weisen habe.
In diesem Sinne miisste ich gerade als Pid-
agoge revolutiondr sein — oder resignieren
in meinem Geschéft, wenn ich nicht schon
langst zu sehr aufgefallen wére und von
den Institutionen, in denen ich arbeitete,
gegangen worden wire.

Ich finde es typisch, mindestens in kei-
ner Weise zufillig, dass ein Ragaz, nach-
demer die Pidagogische Revolution an der
Universitit, an der er angestellt gewesen
war, vorgetragen hatte, diese Institution
verliess. Wer vom Ziirichberg aus 1919 an
das erinnerte, was sich unten beim Volks-
haus vor kurzem zugetragen hatte, musste
vom erhabenen Hiigel letztlich ins Ausser-
sihl, wo der Klassenfeind ante portas stand,
hinuntersteigen. Andererseits weiss gerade
der ehrliche Pddagoge vielleicht am exi-
stenziellsten und subjektivsten, um auch
hier auf zwei Begriffe Ragaz* und des von



thm geliebten Kierkegaard anzuspielen,
dass die Revolution der Gesellschaft im-
mer noch und immer aussteht und dass sie
nicht und durch keine noch so schone Re-
form von der Piddagogik, mindestens nicht
allein von der Padagogik, nachgeliefert
wird. Ein Ragaz hat dabei die Gewissheit
des «Reiches Gottes», das ja fiir den Glau-
bigen auch immer im Kommen sein wird
und muss, im Hintergrund (fast hétte ich
gesagt, im Hinterhalt).

Wenn ich autobiographisch an meinen
langsam verebbenden furor paedagogicus
mich zuriickerinnere, sehe ich freilich, dass
es auch typisch und keineswegs zufillig
war, dass ich nach der Jugendrevolte von
1980 freiwillig und unter regierungsritli-
cher Verdankung der geleisteten Dienste
Abschied nahm von diesen Diensten an
einer gesetzlich geregelten Institution. Ich
fiihrte damals ein Projekt meiner verstor-
benen Frau Astrid weiter. Sie hatte als sehr
engagierte Lehrerin an einer Ziircher Kan-
tonsschule scharf registriert, wo nach
durchgefiihrter Repression der Jugendre-
volte die damals im Namen einer anderen
Kultur Revoltierten landen sollten und
auch scharenweise landeten, in Kliniken,
im Drogenelend oder sonst an einem Rand.
Das gute Dutzend Jugendlicher in Astrids
Projekt gab sich selbst den Namen ALG,
Autonome Lerngruppe und machte — im
nachhinein gleichsam — deutlich, was die
jungen Menschen sich nicht nehmen lies-
sen:

Das Lernen erstens und dass sie trotz und
gegen alle Zwinge einer staatlichen Matu-
ritdtsverordnung mitbestimmen wollten,
was das Lernen sein sollte, und wie es in
einer Gruppe eingerichtet wurde. Zwei-
tens, dass sie das, was man ihnen mit dem
disziplinarischen Rausschmiss aus Gym-
nasien wegnehmen wollte, sich selbst ho-
len wiirden, die Matur, die eidgendssische,
wie sie so schon heisst. Und drittens, dass
in einer selbstbestimmten Nische zu retten
war, hiniiberzuretten, wofiir sie auf den
Strasse demonstriert und gekdmpft hatten,
eine andere gesellschaftliche Kultur. Die
holten sich das je auf eigene autonome
Weise und blieben mindestens keine «Kul-

turleichen» dieser Stadt. Viertens aber wa-
ren sie — wie Astrid und ich von Anfang an
— radikal der Meinung, dass aus diesem
Experiment auch in einer Stunde Null nicht
eine Reforminstitution entstehen solle, die
einfach weitergefiihrt werden konne. Statt
dessen schrieben sie ein Buch (das wahr-
scheinlich nicht mehr zu haben ist) mit
einem schonen Titel Nicht mit Schafen und
eigenem Korn. Darin haben sie, schon
chaotisch und autonom oder eben existen-
ziell im Sinne von Ragaz und Kierkegaard,
spéter vielleicht wieder einmal brauchbare
reflektierte Erfahrung mit den Verhéltnis-
sen aufzubewahren versucht.

Not tut die Analyse der Pidagogik in
den Verhiiltnissen

Ragaz‘ Vorlesungsreihe Die pidagogi-
sche Revolution macht in ihrem Aufbau
klar, dass er das in seiner Zeit und fiir seine
Zeit genau so sah. Die ganzen ersten drei
Vorlesungen bilden die Analyse des imma-
nenten Zerfalls eines «Systems», stellen
dar, was wir heute mit einem etwas modi-
schen Begriff eine «Dekonstruktion» nen-
nen wiirden. Es ist interessant, wie sehr
sich Ragaz seines Vorgehens bewusst war.

Am Anfang der vierten und doch wohl
zentralen Vorlesung iiber die gleich mehr-
fach anstehende Revolution blickt er auf
die vorgebrachte Kritik zuriick und sagt,
was sie bedeutete: «Wir wollen weder die
Einrichtung vollig verurteilen, noch gar
den Menschen, die in diesem System arbei-
teten, den personlichen Wert oder den ihrer
Arbeit bestreiten. Wir haben bloss das Sy-
stem angegriffen und dieses freilich mit
dusserster Schirfe» (S. 57). Dieser Ansatz
der Ragazschen Analyse bleibt «unabge-
golten» revolutiondr, um einen Ausdruck
Ernst Blochs zu brauchen.

Die Kritik ist die Dekonstruktion, die
analytische Destruktion von etwas, das sy-
stematisch am Zerfallen ist, es geht um das
Zerfallen einer ganzen Kultur, einer ganzen
Bildung, einer ganzen Paddagogik, eines
ganzen «Systems» — das nicht irgendwann
sich als Zerfallendes zeigt, sondern in der
Zeitnach der eben vorangegangen Mensch-

213



heitskatastrophe des Ersten Weltkriegs.
Gerade darin ist Ragaz radikal zeitgenos-
sisch in seiner Zeit und mit den schérfsten
Kopfen, die aus sehr anderen Horizonten
herkommen und denken, einig im Befund:
Die Menschheit hatte mit dem Ersten Welt-
krieg ihre eigene Katastrophe erlebt und
gesehen. Man konnte Freuds kulturtheore-
tische Schriften anstelle von vielen anderen
nennen, obwohl Freuds und Ragaz‘ Vor-
stellungen von der Wahrheit des Menschen
sehr weit auseinander zu liegen scheinen.
Ich betone das so stark, weil natiirlich auch
die Ragazsche Kritik des Zerfallenden
durch ihren Gegenstand zeitbedingt ist und
damit historisch, wenn auch historisch in-
teressant.

Aber nicht nur in der Analyse ist Ragaz
zeitbedingt zeitgendssisch, sondern auch in
den Perspektiven, die er entwickelt, die
damals Sinn machten, d.h. unmittelbar Ver-
standnis oder auch Ablehnung hervorrie-
fen. Die zwanziger Jahre des 20. Jahrhun-
derts waren auch die Zeit der grossen Wiir-
fe und Entwiirfe, von Barth bis Bloch
gleichsam, allerdings auch bis zu Martin
Heideggers Sein und Zeit, das auf seine Art
auch die grosse Destruktion (ein Ausdruck
Heideggers!) anzettelte und sehr schnell in
die Nihe geriet der nichsten und noch
schrecklicheren Katastrophe der Mensch-
heit. Mit anderen Worten: Ragaz* Padago-
gische Revolution ist darin interessant, dass
er es, und zwar in der Offentlichkeit einer
Umversuatsvorlesung, tiberhaupt wagte,
da, im ganzen Wesen und Unwesen der
Pddagogik, eine unabdinglich notwendige
Revolution angesagt zu sehen. Uber viele
Einzelheiten mag man staunen oder den
Kopf schiitteln von heute aus. Vielleicht
eignet sich Ragaz ja deswegen meiner Mei-
nung nach wenig als Kirchenvater, weil er
eben prophetisch weiss, dass Kirche und
Religion iiberhaupt selbst am Zerfallen
sind. In der Sprache des Ragazschen Glau-
bens des Reiches Gottes liest sich das dann
etwa so: «Auch die Religion, und sie erst
recht, war von Gott abgefallen» (S. 63)!

Sie merken vielleicht, was mich insge-
heim umtreibt wihrend meines ganzen Re-
ferats — und ich meine fast, Ragaz selbst

214

hitte allenfalls Verstidndnis dafiir. Ich ge-
stehe, selbst Ragaz* zentraler Begriff vom
«Reich Gottes», der in seinem theologisch
revolutiondren Sinne ja alle Religion ent-
und er-setzt, macht mich, wenn er gleich-
sam zu gebraucht ist, bockig, bockig nicht
im historischen Verstehen der Ragazschen
Texte, sondern bockig darin, dass ich mich
heute frage, was erklirt die Verwendung
einer in sich grossen Ragazschen Formu-
lierung heute wem? Vielleicht ist Gott ja
denen, die am «brennendsten» wissen,
«was uns fehlt», wie Ragaz es formuliert,
nach den Katastrophen des ganzen 20.
Jahrhunderts noch einmal so viel ferner,
dass eine Scheu besteht, Ihn iiberhaupt
noch ins Spiel zu bringen. Ich will nicht
pathetisch werden und sage einfach:

Ich brauche neue Analysen fiir
Widerstand und Revolution!

Ich erinnere mich, Paulo Freire einmal
in einem Vortrag oder auf einem Podium,
ich meine, es sei in der Roten Fabrik gewe-
sen, gehort zu haben. Freires revolutionér
piddagogisches Aphabetisierungs-Projekt
war damals schon gescheitert — an der bru-
talen Repression und der Ausweisung Frei-
res aus seinem Arbeitsfeld, in dem die da-
maligen Machthaber eine «piddagogische
Revolution» im Entstehen befiirchteten.
Ich erinnere mich genau, wie mich beein-
druckte, mit welcher Uberzeugungskraft
dieser durch die Macht zum praktischen
Scheitern Verdammte an seiner Theorie
und Praxis festhielt. B

Die von Freire selbst autorisierte Uber-
setzung seiner Gedanken trigt den Titel
Padagogik der Unterdriickten, und genau
diese Formulierung hatte etwas Neues im
Feld der in Lateinamerika anstehenden Re-
volution fokussiert: «die Unterdriicktens.
Das sind nicht die in einem Krieg verwahr-
losten Kinder Pestalozzis, auch nicht die
Sinn suchenden Studenten, die Ragaz un-
ter dem Hinweis auf die soziale Frage
anspricht, schon gar kein Rousseauscher
Emil, den es vor der Korruptheit einer spat-
absolutistischen Welt in den letzten Ziigen
zu bewahren gilt, das sind die, die dank der



Freireschen Pddagogik der Alphabetisie-
rung gerade zu verstehen anfingen, dass sie
mit der Kenntnis der Sprache der Herr-
schenden auch an die hoch konkrete Verén-
derung ihrer beherrschten Verhiltnisse zu
denken beginnen konnten. Und ich habe
Jahre spiter in Costa Rica in dem Institut,
an dem Franz Hinkelammert arbeitet, erle-
ben kOnnen, wie auch heute noch das von
Freire Entworfene in widerstdndige Praxis
tibersetzt wird. Ich habe dariiber einmal in
den Neuen Wegen berichtet.

Ich habe jetzt wieder in der Padagogik
der Unterdriickten herumgelesen und
staunte liber nicht wenige Sétze, die ich mir
damals in den frithen 70er Jahren angestri-
chen hatte. Ich greife nur einen heraus.
«Und da die Menschen die Welt wie passive
Wesen <empfangen>, muss die Erziehung
sie noch passiver machen. Der erzogene
Mensch ist der angepasste Mensch, denn er
passt bestens in die Welt. In die Praxis iiber-
setzt dient dieses Konzept in hervorragen-
der Weise den Absichten der Unterdriicker,
deren Ruhe davon abhéngt, wie gut Men-
schen in die Welt passen, die die Unterdriik-
ker geschaffen haben,und wie wenig sie sie
in Frage stellen.» Da wird gleichsam etwas
anderes scharf in der Analyse als bei Ragaz,
ndmlich der Wille der Méchtigen, vermit-
telt durch eine Padagogik, die ihnen dient,
ihre Macht gewéhrleistet.

Fast zur selben Zeit wie dasjenige Frei-
res trieb ein anderes beriihmtes Buch die
Diskussion iiber die Piddagogik um; ich
meine die Entschulung der Gesellschaft
von Ivan Illich. Es ist vielleicht nicht unbe-
deutend, wie wenig (bis gar nicht) der ehe-
malige Priester Illich von Gott spricht. Viel
wichtiger aber ist, dass Illich Erfahrungen,
die zwar auch aus einem Kontext der Drit-
ten Welt herstammen, noch stérker als Frei-
re gleichsam zuriickholt in den Zustand
einer Gesellschaft iiberhaupt und damit
das, was die «Unterdriicker» zum Unter-
driicken bewegt noch allgemeiner formu-
liert: «Indem die Schule die Notwendigkeit
lehrt, belehrt zu werden, bereitet sie auf die
entfremdende Institutionalisierung des Le-
bens vor. Haben die Menschen diese Lekti-
on einmal gelernt, so verlieren sie jeden

Anreiz, in Unabhingigkeit heranzuwach-
sen ...» Und wenig Seiten spiter bringt es
Illich so auf den Punkt: «Solange wir uns
nicht des Rituals bewusst sind, durch das
die Schule den fortgeschrittenen Verbrau-
cher — die wichtigste Stiitze der Wirt-
schaftsordnung - gestaltet, kénnen wir den
Bann dieser Wirtschaftsordnung nicht bre-
chen.»

Und heute?

Damit sind wir aus dem Historischen
sehr nahe ans Heutige geraten; denn heute
zeigt sich das, was Illich 1970 schon be-
nannte, die «Wirtschaftsordnung» und die
«fortgeschrittenen Verbraucher», noch ein-
mal deutlicher als die neoliberale Weltpoli-
tik des entfesselten Kapitals, die uns in der
Zwischenzeit weismachen will, die Markt-
gesetze seien eine Art Naturnotwendigkeit.
Ragaz spricht immer wieder von Gotzen,
insbesondere dem Mammon, hinter denen
Gott gleichsam verschwunden ist. Die Si-
tuation hat sich wohl insofern verschirft,
als einerseits auch fortgeschrittenste Ver-
braucher je nach dem auch unbrauchbar
werden konnen und dass es andererseits
keine Gotzen mehr im Plural gibt, sondern
nur noch den einen, der sich selbst als die
allein faktische Wirklichkeit erklirt. Zuge-
deckter scheint das andere «Reich Gottes»
noch nie gewesen zu sein.

Doch zuriick zur P4ddagogik und auch zur
beriihmten und keineswegs obsolet gewor-
denen Frage «was tun?». Es ist eindeutig
so0, dass Analyse des «Systems» im Sinne
Ragaz‘ dringlicher ist denn je! Denn heute
scheint ja gar nichts am «Zerfallen» zu
sein. Man miisste deshalb genau hin-
schauen, was fiir Forderungen das «Sy-
stem» heute an die Péddagogik richtet.
Wahrscheinlich wire es fiir die Linke eine
Aufgabe, z.B. anhand von Ziirichs ver-
schiedénen Anldufen zu einer sogenannten
Reform der Schule in den genauen Abliu-
fen des Vorpreschens und Zuriickkrebsens
eines Mannes wie Ernst Buschor, in der Art
und den Motiven des Widerstands von ganz
verschiedenen Seiten systematisch analy-
tisch nachzulesen, was hier auf den ver-

215



schiedensten Ebenen, vor allem auch auf
der symbolischen, gespielt wird. Dann
wiirde man genau erfahren, was genau jetzt
das System fiir einen Typus der Erzogenen
anfordert und warum.

Sicher ist nur, dass unter dem Vorwand
der permanenten Erneuerung wohl schon
nicht mehr der «fortschrittlichste Verbrau-
cher» fiir die neoliberale Weltpolitik erfor-
derlich ist, sondern wahrscheinlich immer
mehr einer und eine, die gleichsam je schon
virtuell bereit sind immer wieder der oder
die Andere, und zwar moglichst flexibel zu
werden, der oder die von Fall zu Fall ge-
braucht werden konnte — oder eben auch
nicht. Ein Menschentyp also, der gar nicht
mehr bockig sich fragen kann, wer er oder
sie und in Bezug auf Andere sei, um von
daher widerstdndig von genau den Syste-
men, die ihn oder sie ausgebildet haben,
und von den Systemen, in denen er oder sie
auf Zeit allenfalls brauchbar sein konnte,
etwas einzufordern. Der alte unmenschli-
che Begriff vom zugerichteten « Menschen-
material» konnte so seine letzte, die virtu-
elle Bedeutung erlangen ...

Vor ganz kurzer Zeit war Pierre
Bourdieu hier in Ziirich. So weit ich sehe,
ist er heute, wenn nicht der einzige, so doch
der bedeutendste Gesellschaftswissen-
schaftler, der in seinem ganzen Werk die
verborgene Menschenproduktion neolibe-
raler Art durch alle Systeme der Ausbil-
dung, der durchrationalisierten Padagogik
als Methode der Akkumulation nicht nur
des okonomischen, sondern auch dessen,
was er die symbolischen Kapitale nennt,
immer schirfer systemanalytisch aufge-

wiesen hat. Bourdieu geht seit einiger Zeit
einen politischen Schritt weiter, seit er mit
seiner Equipe an den Abfalirindern der
neoliberalen Welt die neue «misere du
monde» ortet, auch und gerade in der sog.
Ersten Welt die in allen Vorstiddten der
Machtzentren Abgestellten nicht statistisch
oder soziometrisch oder sonstwie regi-
striert, sondern der Armut, und selbst die
ist ja «neu», zu ihrer eigenen Sprache ver-
hilft.

Vielleicht ist das Unternehmen Bourdieu
das heutige Projekt einer piddagogischen
Revolution, gelandet wieder mal in einer
Stunde Null des Elends. Sicher ist, dass
Bourdieu in aller intellektuellen Exaktheit
und einer eigenartigen Bescheidenheit
weiss, dass wir fiir die Revolution jene
brauchen, die, verstreut wie auch immer,
anfangen zu verstehen, «einem unbe-
stimmten Schicksal preisgegeben» worden
zu sein. So steht es im Appell «fiir die
Einberufung von Generalstdnden der so-
zialen Bewegungen in Europa» von Pierre
Bourdieu und Aktivistinnen aus verschie-
denen sozialen Bewegungen. Allein schon
die Formulierung ldsst aufhorchen. An dem
in der Roten Fabrik von mehreren hundert
Personen besuchten Vortrag Bourdieus
nahmen in der grossen Mehrheit junge bis
sehr junge Menschen teil. Nach meiner
Einschitzung sehr viele Studierende, die
vom erhabenen Bildungshiigel zur alterna-
tiven Fabrik hinunterkamen. Vielleicht be-
steht in absehbarer Zeit eine Chance, dass
sozialer Widerstand und Widerstand in der
padagogischen Provinz wieder etwas mit-
einander zu tun haben kénnten.

In einer Zeit, wo der Gedanke des Ratesystems, d.h. einer neuen und unmittelbaren
Demokratie des politischen und sozialen Lebens, machtig vordringt und in irgend einer
Form — hoffentlich einer recht edlen und freien — ganz sicher siegen wird, kann auch die
Demokratie in der Padagogik und geistigen Arbeit nicht mehr zuriickgehalten werden.

(L. Ragaz, Die pddagogische Revolution, S. 42)

216



	Revolution - Pädagogik? Pädagogik - Revolution?

