
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 94 (2000)

Heft: 7-8

Artikel: Revolution - Pädagogik? Pädagogik - Revolution?

Autor: Züfle, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144251

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


diese ökonomisch gesteuerte Revolution
eine Eigendynamik, die mit der Situation
von 1919 nicht mehr zu vergleichen ist.
Statt Starre und Trägheit sind Flexibilität
und Anpassung verlangt. Aber eben immer
im Dienste eines mörderischen und
selbstmörderischen Standortwettbewerbs in der
globalisierten Wirtschaft. Diese ist so
dominant geworden, dass auch der Staat und
seine Schulen wie private Unternehmen
geführt werden sollen.

Das ist auch eine Form der Entstaatlichung

aber sie gilt nicht der Sozialisierung,
sondern der Individualisierung, schon gar
nicht der Demokratisierung aller
demokratisierbaren Bereiche, sondern der Privatisierung

aller privatisierbaren Bereiche. Im
Extremfall wird die Einübung von Solidarität

schon in der Schule durch den
Konkurrenzkampf verdrängt, das frohe
Gemeinschaftsleben, an das Ragaz dachte, durch
die Pathologie flexibilisierter Eltern und
ihrer Kinder abgelöst, an die Stelle der
Partizipation die vermeintliche Kundenzufriedenheit

gerückt. Auf sein Menschenbild
angesprochen, nimmt der Bildungsdirektor
des Kantons Zürich Bezug auf die phanta¬

stischen Möglichkeiten des Surfens auf
dem Internet. Bei Ragaz könnte er lesen:
«Bildung ist nur in dem Masse sinnvoll, als
der Mensch selbst darin der Orientierungspunkt

und Endpunkt, der Weg und das Ziel,
der Anfang und das Ende ist - der Mensch,
inbegriffen das, was mehr ist als er !» (S. 5 3).

Tatsächlich geht es um Menschenbilder,
um ein partizipatives bei Ragaz wie in
jedem echten Sozialismus oder um ein
possessives im Neoliberalismus, um das
Menschenbild des Citoyen und der Citoyenne
oder um dasjenige des besitzbürgerlichen
Bourgeois, für den die höchste Form der
Bildung die Vermögensbildung ist. Da liegt
eine neue Jugendbewegung in der Luft. Da
wird die Faszination neuer Technologien
die menschlichen Defizite nicht verdrängen

können.
Denn nach wie vor gilt eine weitere

Dialektik, die Ragaz in seiner Autobiographie
«Mein Weg» so auf den folgenden Schlusspunkt

bringt: «Eine auf den Egoismus
abstellende Ordnung erzieht selbstverständlich

zum Egoismus, eine auf das
Gemeinschaftsprinzip abstellende aber ebenso
selbstverständlich zur Gemeinschaft.»

Manfred Züfle

Revolution - Pädagogik?
Pädagogik - Revolution?

Am zweiten diesjährigen Ragaz-Abend hat Manfred Züfle «Die Pädagogische Revolution»

gleichsam im aktuellen Kontextfortgeschrieben. DerAutorfragt zunächst nach dem
Verhältnis von Pädagogik und Revolution bei den Vorläufern von Ragaz, insbesondere bei
Pestalozzi, der im «Durchhalten der Wahrheit» auch während Zeiten der Reaktion
beispielhaft voranging. Unser Freund selbst begegnet der Frage, ob Pädagogik zur
Revolution beitragen kann, mit einiger Skepsis. MitBlick aufRagaz ' Biographie meint er:
«Wer vom Zürichberg aus 1919 an das erinnerte, was sich unten beim Volkshaus vor
kurzem zugetragen hatte, müsste vom erhabenen Hügel letztlich ins Aussersihl, wo der
Klassenfeind ante portas stand, hinuntersteigen.» Was heute not tut, sind «neue Analysen
für Widerstand und Revolution», die vor allem in Paulo Freires «Pädagogik der
Unterdrückten» und in Ivan Illichs «Entschulung der Gesellschaft» wichtige Wegbereiter
gefinden haben. Einmal mehr versucht die herrschende Ökonomie die Menschen zu
systemkonformem Verhalten, zu «Menschenmaterial», zu erziehen. So könnten sozialer
und pädagogischer Widerstand doch wieder miteinander zu tun haben. Red.

210



Eine notwendige Vorbemerkung

Ich kenne mich im Gesamtwerk von
Leonhard Ragaz nicht so gut aus wie der
Redaktor der Neuen Wege Willy Spieler
und bin deshalb froh, dass er am letzten
Abend die Pädagogische Revolution in
ihrer mehrfältigen Dialektik schon so
ausgeleuchtet hat, dass wir als Zuhörerinnen
und Zuhörer verstehen konnten, wie für
Ragaz das Soziale und das Pädagogische
im geschichtlichen Kontext jener Jahre
nach dem Landesstreik sich gegenseitig
und unheilvoll bedingten, in jener
aufgebrochenen und unruhigen Zeit, in der
nach der vorläufigen Unterdrückung einer
sozialen Revolution Ragaz sich schon
bald entscheiden wird, seine Stellung
an der Universität, an der bürgerlichen
Hochburg der von ihm kritisierten
Bildung oder eben Un-Bildung, zu verlassen,
um als der prophetische Geist, der er war,
in ganz anderen Feldern zu wirken. Ich
kenne die zwei anderen prophetischen
Gestalten der Schweizer Geschichte besser

als Ragaz; ich meine Bruder Klaus
und Pestalozzi.

So habe ich nun eine gewisse Freiheit,
die beiden Titelfragen meines Referats
gleichsam persönlich anzugehen mit den
Erfahrungen im Hintergrund (oder Hinterhalt!),

die ich in langen Jahren selbst in der
«pädagogischen Provinz» machen konnte
und machen müsste. Die Titelfrage ist
bewusst doppelt gestellt - mit einer Umkehrung

der beiden Bestandteile des in Frage
Stehenden. Es ist nämlich mehr als fraglich,

ob Pädagogik überhaupt etwas mit
Revolution zu tun hat, je zu tun gehabt hat,
und, wenn, ob eine richtige Pädagogik
allenfalls zu einer Revolution der Verhältnisse

führen könnte oder ob umgekehrt erst
eine Revolution der Verhältnisse endlich
eine gute Pädagogik ermöglichen würde.
Ernesto Cardenal hat in einem Gedicht
nach der Revolution in Nicaragua einmal
festgestellt, erst durch die Revolution
könnten endlich in seinem Land die Papageien

Papageien sein. Aber das ist ein anderer

Aspekt der Wirksamkeit von Revolutionen.

Pestalozzi - ein Bürger der
Französischen Revolution

Bekanntlich war Pestalozzi ein Bürger,
Citoyen, der Französischen Revolution.
Die Nationalversammlung hatte Menschen
in aller Welt, die die Ideen der Revolution
vorbereitet, in ihrem Denken und Handeln
vorweggenommen hatten, mit dem Bürgerrecht

ausgezeichnet. Aus dem deutschsprachigen

Bereich widerfuhr diese Ehre z.B.
Schiller, Klopstock, Hölderlin und eben
auch Pestalozzi. Schiller hatte, zum Klassiker

avanciert, dann mit der Zeit etwas
Mühe mit dieser Auszeichnung. Der Dichter

Klopstock sah nie Grund, sich zu distanzieren,

weil für ihn Dichtung selbst eine
revolutionäre Sache war, und der würdigste
und wichtigste Nachfolger in dieser
Kulturtradition, Hölderlin, verstand sich als
süddeutscher Jakobiner bis zu seinem sog.
Zusammenbruch von 1806 und
wahrscheinlich bis zu seinem Tod.

Der junge Pestalozzi gehörte zum Kreis
um den «Vater der Jünglinge», wie Goethe
Johann Jakob Bodmer nannte. Er hat sich
selbst gegeisselt, um bei Einvernahmen
durch die gnädigen Herren in Zürich, zu
deren Mitteln durchaus die Folter gehörte,
standfest zu sein. Und dieser Pestalozzi hat
die ihm durch Stapfer vermittelte Möglichkeit

zu einem kühnen pädagogischen
Experiment in der jungen Helvetik ergriffen, um
seine in Theorie und Praxis entwickelte
Pädagogik in einer «Stunde Null des
Elends» zu realisieren. Ich habe das in meinem

Buch hast noch Söhne ja im geschichtlichen

Kontext ziemlich breit dargestellt.
«Stunde Null des Elends»: Das Schul-

und Pädagogik-Experiment in Stans arbeitete

mit Kindern und Jugendlichen, zudem
im katholischen Feindesland, um sie aus
der absoluten Verwahrlosung heraus zu
Menschen heranzubilden. Pestalozzi hat
davon in seinem vielleicht wichtigsten
Buch, im Stanser Brief, ein bis heute
erschütterndes Zeugnis hinterlassen. Das
Experiment wurde durch die und in den Wirren

der Zeit zwar abgebrochen; der Ort von
Pestalozzis Wirken wurde für ein Lazarett
für verwundete französische Soldaten ge-

211



braucht. Aber auch der alte Pestalozzi, in
seiner berühmten Burgdorfer Rede kurz
vor seinem Tod, in wieder düsterst
reaktionären Zeiten, sah immer noch keinen
Grund, seine zutiefst revolutionäre Sicht
der Geschichte seiner Zeit zu revidieren.
Gerade im Durchhalten der «Wahrheit»,
auf die Ragaz ja immer wieder pocht, auch
im scheinbaren historischen Scheitern,
sind gleichsam biographische Parallelen
zwischen Pestalozzi und Ragaz unübersehbar.

Und wenn man den Bogen
weiterspannte, sähe man beim vielleicht
bedeutendsten von allen, bei Bruder Klaus, dass
ein prophetisch-existenzieller Gestus in
einer je geschichtlichen Zeit von den
Zeitläuften nicht zum Verschwinden gebracht
werden kann, sondern als deren «Wahrheit»

erscheint.

Pädagogik kann mit Revolution zu tun
haben

Offensichtlich kann Pädagogik in
bestimmten geschichtlichen Situationen auch
mit Revolution zu tun haben, weil sie
unausweichlich mit dem Feld des Politischen
in Berührung steht, hat sie doch so oder so,
von revolutionär bis reaktionär, einen
Anspruch, Heranwachsende für eine
«Gemeinschaft», um hier den für Ragaz so
wichtigen Begriff zu brauchen, wie auch
immer geeignet zu machen. Das kann dann

- wie etwa bei Rousseau - auch heissen,
dass die bestehende Gesellschaft für den
Zögling, seinen Emil, so ungeeignet ist,
dass sie seine menschliche «Natur» nur
korrumpieren würde, und das heisst, dass

vom Zögling die real existierende Gesellschaft

fürs erste mal fern gehalten werden
soll und dass in der Folge die Gesellschaft
selbst zu ihrem ursprünglichen Kontrakt
zurückgeführt werden müsste. Bei
Rousseau sind Pädagogik, Politik und
ursprünglicher Gesellschaftsvertrag gleichsam

eng geführt im Namen eines aufklärerischen

Menschheitsideals. Dieser im
besten Sinne idealen und idealistischen
Engführung begegnet man spätestens seit
Rousseau in fast allen grossen pädagogischen

Entwürfen, bei Pestalozzi oder Wil¬

helm von Humboldt, aber auch noch in
einem vielleicht manchmal etwas befremdlichen

Pathos in Ragaz' Pädagogischer
Revolution.

Pädagogik ist jedoch schon in ihrem
Namen und Begriff, wie er erst im 18.
Jahrhundert allgemein mit einem Rückgriff auf
Piaton gebräulich wurde, eine Wissenschaft,

die zum Handeln anzuleiten mindestens

vorgibt; das ist noch in den rigidesten
didaktischen und methodischen Anleitungen

durchzuspüren - bis heute. Darum
vielleicht hat jedes pädagogische Projekt in
sich schon die Tendenz, in Verordnungen,
Schulordnungen, Disziplinen, Schulgesetzen

und Reformverordnungen, immer von
neuem wieder den Verhältnissen so auch
nachhechelnd, entweder zu erstarren oder
schlicht zu verstauben.

Wer vierzig Jahre lang wie ich auch in
der sog. pädagogischen Provinz tätig und
mitarbeitend an x «Reformen» war, ist
allen Reformen gegenüber einmal prinzipiell
skeptisch gestimmt. Das heisst, ich weiss
einerseits, und zwar aus pädagogischer
Erfahrung, dass alle Pädagogik immer und je
schon vermittelt ist mit dem jeweils auch
schlechten Zustand einer Gesellschaft. Ich
weiss das, wenn ich als Pädagoge ehrlich
bin, weil ich sehe, in was für eine Welt ich
die sogenannten Zöglinge zu weisen habe.
In diesem Sinne müsste ich gerade als

Pädagoge revolutionär sein - oder resignieren
in meinem Geschäft, wenn ich nicht schon
längst zu sehr aufgefallen wäre und von
den Institutionen, in denen ich arbeitete,
gegangen worden wäre.

Ich finde es typisch, mindestens in keiner

Weise zufällig, dass ein Ragaz, nachdem

er die Pädagogische Revolution an der
Universität, an der er angestellt gewesen
war, vorgetragen hatte, diese Institution
verliess. Wer vom Zürichberg aus 1919 an
das erinnerte, was sich unten beim Volkshaus

vor kurzem zugetragen hatte, müsste
vom erhabenen Hügel letztlich ins Aussersihl,

wo der Klassenfeind ante portas stand,
hinuntersteigen. Andererseits weiss gerade
der ehrliche Pädagoge vielleicht am exi-
stenziellsten und subjektivsten, um auch
hier auf zwei Begriffe Ragaz' und des von

212



ihm geliebten Kierkegaard anzuspielen,
dass die Revolution der Gesellschaft
immer noch und immer aussteht und dass sie
nicht und durch keine noch so schöne
Reform von der Pädagogik, mindestens nicht
allein von der Pädagogik, nachgeliefert
wird. Ein Ragaz hat dabei die Gewbsheit
des «Reiches Gottes», das ja für den Gläubigen

auch immer im Kommen sein wird
und muss, im Hintergrund (fast hätte ich
gesagt, im Hinterhalt).

Wenn ich autobiographisch an meinen
langsam verebbenden furor paedagogicus
mich zurückerinnere, sehe ich freilich, dass
es auch typisch und keineswegs zufällig
war, dass ich nach der Jugendrevolte von
1980 freiwillig und unter regierungsrätli-
cher Verdankung der geleisteten Dienste
Abschied nahm von diesen Diensten an
einer gesetzlich geregelten Institution. Ich
führte damals ein Projekt meiner verstorbenen

Frau Astrid weiter. Sie hatte als sehr
engagierte Lehrerin an einer Zürcher
Kantonsschule scharf registriert, wo nach
durchgeführter Repression der Jugendrevolte

die damals im Namen einer anderen
Kultur Revoltierten landen sollten und
auch scharenweise landeten, in Kliniken,
im Drogenelend oder sonst an einem Rand.
Das gute Dutzend Jugendlicher in Astrids
Projekt gab sich selbst den Namen ALG,
Autonome Lerngruppe und machte - im
nachhinein gleichsam - deutlich, was die
jungen Menschen sich nicht nehmen liessen:

Das Lernen erstens und dass sie trotz und
gegen alle Zwänge einer staatlichen Matu-
ritätsverordnung mitbestimmen wollten,
was das Lernen sein sollte, und wie es in
einer Gruppe eingerichtet wurde. Zweitens,

dass sie das, was man ihnen mit dem
disziplinarischen Rausschmiss aus
Gymnasien wegnehmen wollte, sich selbst holen

würden, die Matur, die eidgenössische,
wie sie so schön heisst. Und drittens, dass
in einer selbstbestimmten Nische zu retten
war, hinüberzuretten, wofür sie auf den
Strasse demonstriert und gekämpft hatten,
eine andere gesellschaftliche Kultur. Die
holten sich das je auf eigene autonome
Weise und blieben mindestens keine «Kul¬

turleichen» dieser Stadt. Viertens aber waren

sie - wie Astrid und ich von Anfang an

- radikal der Meinung, dass aus diesem
Experiment auch in einer Stunde Null nicht
eine Reforminstitution entstehen solle, die
einfach weitergeführt werden könne. Statt
dessen schrieben sie ein Buch (das
wahrscheinlich nicht mehr zu haben ist) mit
einem schönen Titel Nicht mit Schafen und
eigenem Korn. Darin haben sie, schön
chaotisch und autonom oder eben existen-
ziell im Sinne von Ragaz und Kierkegaard,
später vielleicht wieder einmal brauchbare
reflektierte Erfahrung mit den Verhältnissen

aufzubewahren versucht.

Not tut die Analyse der Pädagogik in
den Verhältnissen

Ragaz' Vorlesungsreihe Die pädagogische

Revolution macht in ihrem Aufbau
klar, dass er das in seiner Zeit und für seine
Zeit genau so sah. Die ganzen ersten drei
Vorlesungen bilden die Analyse des
immanenten Zerfalls eines «Systems», stellen
dar, was wir heute mit einem etwas modischen

Begriff eine «Dekonstruktion» nennen

würden. Es ist interessant, wie sehr
sich Ragaz seines Vorgehens bewusst war.

Am Anfang der vierten und doch wohl
zentralen Vorlesung über die gleich mehrfach

anstehende Revolution blickt er auf
die vorgebrachte Kritik zurück und sagt,
was sie bedeutete: «Wir wollen weder die
Einrichtung völlig verurteilen, noch gar
den Menschen, die in diesem System arbeiteten,

den persönlichen Wert oder den ihrer
Arbeit bestreiten. Wir haben bloss das
System angegriffen und dieses freilich mit
äusserster Schärfe» (S. 57). Dieser Ansatz
der Ragazschen Analyse bleibt «unabge-
golten» revolutionär, um einen Ausdruck
Ernst Blochs zu brauchen.

Die Kritik ist die Dekonstruktion, die
analytische Destruktion von etwas, das
systematisch am Zerfallen ist, es geht um das
Zerfallen einer ganzen Kultur, einer ganzen
Bildung, einer ganzen Pädagogik, eines

ganzen «Systems» - das nicht irgendwann
sich als Zerfallendes zeigt, sondern in der
Zeit nach der eben vorangegangen Mensch-

213



heitskatastrophe des Ersten Weltkriegs.
Gerade darin ist Ragaz radikal zeitgenössisch

in seiner Zeit und mit den schärfsten
Köpfen, die aus sehr anderen Horizonten
herkommen und denken, einig im Befund:
Die Menschheit hatte mit dem Ersten Weltkrieg

ihre eigene Katastrophe erlebt und
gesehen. Man könnte Freuds kulturtheoretische

Schriften anstelle von vielen anderen

nennen, obwohl Freuds und Ragaz'
Vorstellungen von der Wahrheit des Menschen
sehr weit auseinander zu liegen scheinen.
Ich betone das so stark, weil natürlich auch
die Ragazsche Kritik des Zerfallenden
durch ihren Gegenstand zeitbedingt ist und
damit historisch, wenn auch historisch
interessant.

Aber nicht nur in der Analyse ist Ragaz
zeitbedingt zeitgenössisch, sondern auch in
den Perspektiven, die er entwickelt, die
damals Sinn machten, d.h. unmittelbar
Verständnis oder auch Ablehnung hervorriefen.

Die zwanziger Jahre des 20. Jahrhunderts

waren auch die Zeit der grossen Würfe
und Entwürfe, von Barth bis Bloch

gleichsam, allerdings auch bis zu Martin
Heideggers Sein und Zeit, das auf seine Art
auch die grosse Destruktion (ein Ausdruck
Heideggers!) anzettelte und sehr schnell in
die Nähe geriet der nächsten und noch
schrecklicheren Katastrophe der Menschheit.

Mit anderen Worten: Ragaz' Pädagogische

Revolution ist darin interessant, dass

er es, und zwar in der Öffentlichkeit einer
UniversitätsVorlesung, überhaupt wagte,
da, im ganzen Wesen und Unwesen der
Pädagogik, eine unabdinglich notwendige
Revolution angesagt zu sehen. Über viele
Einzelheiten mag man staunen oder den

Kopf schütteln von heute aus. Vielleicht
eignet sich Ragaz ja deswegen meiner
Meinung nach wenig als Kirchenvater, weil er
eben prophetisch weiss, dass Kirche und
Religion überhaupt selbst am Zerfallen
sind. In der Sprache des Ragazschen Glaubens

des Reiches Gottes liest sich das dann
etwa so: «Auch die Religion, und sie erst
recht, war von Gott abgefallen» (S. 63)!

Sie merken vielleicht, was mich insgeheim

umtreibt während meines ganzen
Referats - und ich meine fast, Ragaz selbst

hätte allenfalls Verständnis dafür. Ich
gestehe, selbst Ragaz' zentraler Begriff vom
«Reich Gottes», der in seinem theologisch
revolutionären Sinne ja alle Religion ent-
und er-setzt, macht mich, wenn er gleichsam

zu gebraucht ist, bockig, bockig nicht
im historischen Verstehen der Ragazschen
Texte, sondern bockig darin, dass ich mich
heute frage, was erklärt die Verwendung
einer in sich grossen Ragazschen Formulierung

heute wem? Vielleicht ist Gott ja
denen, die am «brennendsten» wissen,
«was uns fehlt», wie Ragaz es formuliert,
nach den Katastrophen des ganzen 20.
Jahrhunderts noch einmal so viel ferner,
dass eine Scheu besteht, Ihn überhaupt
noch ins Spiel zu bringen. Ich will nicht
pathetisch werden und sage einfach:

Ich brauche neue Analysen für
Widerstand und Revolution!

Ich erinnere mich, Paulo Freire einmal
in einem Vortrag oder auf einem Podium,
ich meine, es sei in der Roten Fabrik gewesen,

gehört zu haben. Freires revolutionär
pädagogisches Aphabetbierungs-Projekt
war damals schon gescheitert - an der
brutalen Repression und der Ausweisung Freires

aus seinem Arbeitsfeld, in dem die
damaligen Machthaber eine «pädagogische
Revolution» im Entstehen befürchteten.
Ich erinnere mich genau, wie mich
beeindruckte, mit welcher Überzeugungskraft
dieser durch die Macht zum praktischen
Scheitern Verdammte an seiner Theorie
und Praxis festhielt.

Die von Freire selbst autorisierte
Übersetzung seiner Gedanken trägt den Titel
Pädagogik der Unterdrückten, und genau
diese Formulierung hatte etwas Neues im
Feld der in Lateinamerika anstehenden
Revolution fokussiert: «die Unterdrückten».
Das sind nicht die in einem Krieg verwahrlosten

Kinder Pestalozzis, auch nicht die
Sinn suchenden Studenten, die Ragaz unter

dem Hinweis auf die soziale Frage
anspricht, schon gar kein Rousseauscher
Emil, den es vor der Korruptheit einer
spätabsolutistischen Welt in den letzten Zügen
zu bewahren gilt, das sind die, die dank der

214



Freireschen Pädagogik der Alphabetisierung

gerade zu verstehen anfingen, dass sie
mit der Kenntnis der Sprache der
Herrschenden auch an die hoch konkrete
Veränderung ihrer beherrschten Verhältnisse zu
denken beginnen konnten. Und ich habe
Jahre später in Costa Rica in dem Institut,
an dem Franz Hinkelammert arbeitet, erleben

können, wie auch heute noch das von
Freire Entworfene in widerständige Praxis
übersetzt wird. Ich habe darüber einmal in
den Neuen Wegen berichtet.

Ich habe jetzt wieder in der Pädagogik
der Unterdrückten herumgelesen und
staunte über nicht wenige Sätze, die ich mir
damals in den frühen 70er Jahren angestrichen

hatte. Ich greife nur einen heraus.
«Und da die Menschen die Welt wie passive
Wesen <empfangen>, muss die Erziehung
sie noch passiver machen. Der erzogene
Mensch ist der angepasste Mensch, denn er
passt bestens in die Welt. In die Praxis übersetzt

dient dieses Konzept in hervorragender
Weise den Absichten der Unterdrücker,

deren Ruhe davon abhängt, wie gut
Menschen in die Welt passen, die die Unterdrük-
ker geschaffen haben, und wie wenig sie sie
in Frage stellen.» Da wird gleichsam etwas
anderes scharf in derAnalyse als bei Ragaz,
nämlich der Wille der Mächtigen, vermittelt

durch eine Pädagogik, die ihnen dient,
ihre Macht gewährleistet.

Fast zur selben Zeit wie dasjenige Frei-
res trieb ein anderes berühmtes Buch die
Diskussion über die Pädagogik um; ich
meine die Entschulung der Gesellschaft
von Ivan Illich. Es ist vielleicht nicht
unbedeutend, wie wenig (bis gar nicht) der
ehemalige Priester Illich von Gott spricht. Viel
wichtiger aber ist, dass Illich Erfahrungen,
die zwar auch aus einem Kontext der Dritten

Welt herstammen, noch stärker als Freire

gleichsam zurückholt in den Zustand
einer Gesellschaft überhaupt und damit
das, was die «Unterdrücker» zum
Unterdrücken bewegt noch allgemeiner formuliert:

«Indem die Schule die Notwendigkeit
lehrt, belehrt zu werden, bereitet sie auf die
entfremdende Institutionalisierung des
Lebens vor. Haben die Menschen diese Lektion

einmal gelernt, so verlieren sie jeden

Anreiz, in Unabhängigkeit heranzuwachsen

...» Und wenig Seiten später bringt es
Illich so auf den Punkt: «Solange wir uns
nicht des Rituals bewusst sind, durch das
die Schule den fortgeschrittenen Verbraucher

- die wichtigste Stütze der
Wirtschaftsordnung - gestaltet, können wir den
Bann dieser Wirtschaftsordnung nicht
brechen.»

Und heute?

Damit sind wir aus dem Historischen
sehr nahe ans Heutige geraten; denn heute
zeigt sich das, was Illich 1970 schon
benannte, die «Wirtschaftsordnung» und die
«fortgeschrittenen Verbraucher», noch einmal

deutlicher als die neoliberale Weltpolitik
des entfesselten Kapitals, die uns in der

Zwischenzeit weismachen will, die
Marktgesetze seien eine Art Naturnotwendigkeit.
Ragaz spricht immer wieder von Götzen,
insbesondere dem Mammon, hinter denen
Gott gleichsam verschwunden ist. Die
Situation hat sich wohl insofern verschärft,
als einerseits auch fortgeschrittenste
Verbraucher je nach dem auch unbrauchbar
werden können und dass es andererseits
keine Götzen mehr im Plural gibt, sondern
nur noch den einen, der sich selbst als die
allein faktische Wirklichkeit erklärt.
Zugedeckter scheint das andere «Reich Gottes»
noch nie gewesen zu sein.

Doch zurück zur Pädagogik und auch zur
berühmten und keineswegs obsolet gewordenen

Frage «was tun?». Es ist eindeutig
so, dass Analyse des «Systems» im Sinne
Ragaz' dringlicher ist denn je! Denn heute
scheint ja gar nichts am «Zerfallen» zu
sein. Man müsste deshalb genau
hinschauen, was für Forderungen das
«System» heute an die Pädagogik richtet.
Wahrscheinlich wäre es für die Linke eine
Aufgabe, z.B. anhand von Zürichs
verschiedenen Anläufen zu einer sogenannten
Reform der Schule in den genauen Abläufen

des Vorpreschens und Zurückkrebsens
eines Mannes wie Ernst Buschor, in der Art
und den Motiven des Widerstands von ganz
verschiedenen Seiten systematisch analytisch

nachzulesen, was hier auf den ver-

215



schiedensten Ebenen, vor allem auch auf
der symbolischen, gespielt wird. Dann
würde man genau erfahren, was genau jetzt
das System für einen Typus der Erzogenen
anfordert und warum.

Sicher ist nur, dass unter dem Vorwand
der permanenten Erneuerung wohl schon
nicht mehr der «fortschrittlichste Verbraucher»

für die neoliberale Weltpolitik
erforderlich ist, sondern wahrscheinlich immer
mehr einer und eine, die gleichsam je schon
virtuell bereit sind immer wieder der oder
die Andere, und zwar möglichst flexibel zu
werden, der oder die von Fall zu Fall
gebraucht werden könnte - oder eben auch
nicht. Ein Menschentyp also, der gar nicht
mehr bockig sich fragen kann, wer er oder
sie und in Bezug auf Andere sei, um von
daher widerständig von genau den Systemen,

die ihn oder sie ausgebildet haben,
und von den Systemen, in denen er oder sie
auf Zeit allenfalls brauchbar sein könnte,
etwas einzufordern. Der alte unmenschliche

Begriff vom zugerichteten «Menschenmaterial»

könnte so seine letzte, die virtuelle

Bedeutung erlangen
Vor ganz kurzer Zeit war Pierre

Bourdieu hier in Zürich. So weit ich sehe,
ist er heute, wenn nicht der einzige, so doch
der bedeutendste Gesellschaftswissenschaftler,

der in seinem ganzen Werk die
verborgene Menschenproduktion neoliberaler

Art durch alle Systeme der Ausbildung,

der durchrationalisierten Pädagogik
als Methode der Akkumulation nicht nur
des ökonomischen, sondern auch dessen,
was er die symbolischen Kapitale nennt,
immer schärfer systemanalytisch aufge¬

wiesen hat. Bourdieu geht seit einiger Zeit
einen politischen Schritt weiter, seit er mit
seiner Equipe an den Abfallrändern der
neoliberalen Welt die neue «misère du
monde» ortet, auch und gerade in der sog.
Ersten Welt die in allen Vorstädten der
MachtzentrenAbgestellten nicht statistisch
oder soziometrisch oder sonstwie
registriert, sondern der Armut, und selbst die
ist ja «neu», zu ihrer eigenen Sprache
verhilft.

Vielleicht ist das Unternehmen Bourdieu
das heutige Projekt einer pädagogischen
Revolution, gelandet wieder mal in einer
Stunde Null des Elends. Sicher ist, dass
Bourdieu in aller intellektuellen Exaktheit
und einer eigenartigen Bescheidenheit
weiss, dass wir für die Revolution jene
brauchen, die, verstreut wie auch immer,
anfangen zu verstehen, «einem
unbestimmten Schicksal preisgegeben» worden
zu sein. So steht es im Appell «für die
Einberufung von Generalständen der
sozialen Bewegungen in Europa» von Pierre
Bourdieu und Aktivistinnen aus verschiedenen

sozialen Bewegungen. Allein schon
die Formulierung lässt aufhorchen. An dem
in der Roten Fabrik von mehreren hundert
Personen besuchten Vortrag Bourdieus
nahmen in der grossen Mehrheit junge bis
sehr junge Menschen teil. Nach meiner
Einschätzung sehr viele Studierende, die
vom erhabenen Bildungshügel zur alternativen

Fabrik hinunterkamen. Vielleicht
besteht in absehbarer Zeit eine Chance, dass
sozialer Widerstand und Widerstand in der
pädagogischen Provinz wieder etwas
miteinander zu tun haben könnten.

In einer Zeit, wo der Gedanke des Rätesystems, d.h. einer neuen und unmittelbaren
Demokratie des politischen und sozialen Lebens, mächtig vordringt und in irgend einer
Form — hoffentlich einer recht edlen und freien - ganz sicher siegen wird, kann auch die
Demokratie in der Pädagogik und geistigen Arbeit nicht mehr zurückgehalten werden.

(L. Ragaz, Die pädagogische Revolution, S. 42)

216


	Revolution - Pädagogik? Pädagogik - Revolution?

