
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 94 (2000)

Heft: 7-8

Artikel: Zur Dialektik zwischen sozialer und pädagogischer Revolution bei
Ragaz

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dass die Universität in der Religion wieder
ihre Seele gewinnen muss. Auch der Politik
kann sich die Universität nicht entziehen.
Aber gemeint ist nicht, dass die Universität
in die Tagespolitik eingreift. Aber Politik
soll Gegenstand des Studiums sein. Ragaz
zitiert hier Carlyle mit dem Satz, «dass
nichts für das geistige Leben so verheerend
sei, wie die Gewohnheit öffentlichen
Sprechens... Sie erzeugt leicht Anmassung, ja
Frechheit. Sie bringt die Versuchung mit
sich, mit Phrasen und Schlagwörtern zu
operieren. Man legt sich allzu früh auf gewisse
Ansichten fest und unterbindet sich damit
die weitere Entwicklung... Jedenfalls bleibt
zu stiller Wahrheitsforschung weder Zeit,
noch Ruhe, noch Neigung übrig. Mir graut
vor solchen jungen Politikern» (S. 162).

Nach diesem kleinen Exkurs, der als
Seitenhieb auf gewisse Jungpolitiker besonders

in der rechten Szene gemeint ist,

möchte ich zum Schluss Ragaz nochmals
zu Worte kommen lassen: «Wir trachten,
mit unsern Prinzipien zerstörend und
neuschaffend in die heutigen Einrichtungen
vorzudringen... Endlich ist es auch zu
einem gewissen Grad möglich, in die vorhandenen

Formen mit der neuen Orientierung
einzudringen, ohne dass sie sofort
bilderstürmerhaft zerstört würden. Es ist
vielleicht auch ganz gut, wenn das neue Leben
eine Zeitlang im Kampfe mit den alten
Formen noch erstarken und sich klären
muss, bevor es zu einem ganzen Wurfe
vorbrechen kann. Auf das Tempo kommt es
uns überhaupt nicht an, sondern bloss auf
die Echtheit und Ganzheit. Aber das
allerdings ist meine Überzeugung, dass uns mit
blossen kleinen Einzelreformen heute auf
keinem Gebiete gedient ist. Dafür ist die
Bewegung, in die die Welt nun eingetreten
ist, zu gross» (S. 170).

Willy Spieler

Zur Dialektik zwischen sozialer und
pädagogischer Revolution bei Ragaz

Im zweiten Referat am ersten Ragaz-Abend 2000 befasste sich Willy Spieler mit der
Dialektik von sozialer undpädagogischer Revolution bei Ragaz. Das Referat unterscheidet

zwischen einer negativen Dialektik der «Kapitulation des Geistes vor dem Bestehenden»

und einer positiven Dialektik des revolutionären Umbruchs. Die positive oder eben
revolutionäre Dialektik wird bestimmt durch eine Ethik der Partizipation, die sich
autonome und demokratische Strukturen schafft, die für die Gesellschaft im allgemeinen und
für Schule und Bildung im besondern gelten. Angesichts der unabgegoltenen Werte der
68er wie der 80er Bewegungen zeigt sich im Ragazschen Pädagogik- und Revolutionsansatz

eine durchaus zukunftsträchtige Perspektive. Red.

0. Zum Ragazschen Begriff der Dialektik

Die Dialektik zwischen sozialer und
pädagogischer Revolution ist bei Ragaz gut
aufgehoben, besser vielleicht, als sie es
im zeitgenössischen Marxismus war. Das
hängt damit zusammen, dass Ragaz in der
Bildung, in der Pädagogik, in der Prägung
der Menschen durch Ethik und Ideale mehr

als nur einen subjektiven Faktor sieht. Er
glaubt daran, dass die Geschichte nicht nur
durch die Entwicklung der Produktivkräfte,

sondern auch durch die Ethik der sozialen

Gerechtigkeit, durch die Träger dieser
Ethik, insbesondere durch prophetische
Gestalten in Vergangenheit und Gegenwart,

vorangebracht wird. Es gibt für ihn
nicht einen Primat der Ökonomie, der den

205



ganzen ideologischen Rest zum Überbau
erklärte. Beide Faktoren sind geschichts-
mächtig und bedingen sich wechselseitig.

Das Verhältnis zwischen sozialer und
pädagogischer Revolution könnte dialektischer

nicht auf den Begriff gebracht werden

als mit dem folgenden Satz aus der
«Pädagogischen Revolution»: «Wir müssen

unsere soziale Ordnung ändern, damit
wir unsere Jugend recht erziehen können
und wir müssen unsere Jugend recht erziehen

können, damit eine neue soziale
Ordnung möglich sei» (S. 122).

Aber es gibt nicht nur die revolutionäre
Dialektik. Ihr Negativbild ist die Dialektik
des Status quo. Das heisst: Die Schule als Teil
der Gesellschaft ist immer auch deren
Abbild. Erstarrt die Gesellschaft, so nicht weniger

die Schule. Ich möchte diesem
Zusammenhang in einem ersten Teil nachgehen.

Die revolutionäre Dialektik zeigt sich
bei Ragaz vor allem in einer Vorstellung
von Demokratie, die nicht nur für den
Staat, sondern auch für die Wirtschaft und
die ganze Gesellschaft, also ebenfalls für
die Schule gilt. Mit den 68ern hätte er von
der «Demokratisierung aller demokratisierbaren

Bereiche» gesprochen, aber auch
den 80ern und ihrer Forderung nach mehr
Autonomie in der Bildung und in der
Gesellschaft überhaupt beigepflichtet. Davon
soll in einem zweiten Teil die Rede sein.

1. Die negative Dialektik einer
«Kapitulation des Geistes vor dem
Bestehenden»

Ragaz ist sich bewusst, «dass wir eine
Erziehung auf keine Weise für sich allein,
als eine Enklave in einem im übrigen völlig
anders gearteten Kulturlande, haben können,

sondern nur im engsten Zusammenhang

mit einer sozialen und geistigen
Umwälzung». Um so schlimmer, wenn der
Geist vor diesem «völlig anders gearteten
Kulturlande» (S. 122) von 1919 kapituliert.
Der bürgerliche Staat hat sich das Schulwesen

auf eine Art und Weise untergeordnet,
dass dieses nur noch reaktionäre Inhalte
und Verhaltensweisen vermittelt. Wenn
Lehrkräfte Staatsangestellte sind, dann gilt

das alte «Wes' Brot ich ess', des' Lied ich
sing'» (S. 20). Ragaz erfährt es als
Universitätsprofessor gewissermassen am eigenen

Leib. Es gibt zwar Lehrfreiheit, aber
gesellschaftliche Zwänge ziehen überall
Grenzen. Das geht soweit, «dass ein
anständiger Professor sich nicht mehr als
höchstens einen halben Schritt von dem
Bestehenden entfernen darf. Wir sind ein
Teil der Respektabilität geworden... Mit
Stolz nennt man uns die feste Stütze der
Ordnung - Andere nennen uns dafür
allerdings die Hochburg der Reaktion » (S. 21).

Schlimmer noch sind die Zustände am
Gymnasium, das er als einen «halb fabrik-
mässigen, halb kasernenhaften Apparat»
bezeichnet. Es herrsche hier «derTon der äusseren

Disziplin, ja des Drills. Keine Gemeinschaft

zwischen Lehrerschaft und Schülerschaft;

keine Organbation mit demokratischen

Rechten und Pflichten für diese, dafür
die versteckte Feindschaft zwischen Lehrer
und Schüler; der Schwindel, die Überbürdung;

die Müdigkeit - und das ist dann der
Weg zu hellenischer Lebensschönheit und
höherer Menschlichkeit» (S. 52).

Mehr noch ist die Volksschule eine
Abrichtung auf die Fabrik: «Wir beobachten
immer wieder mit Schrecken, wie unsere
Kinder diesem Apparat übergeben werden
und was er aus ihnen macht. Was für
lebensvolle, geniale Wesen sind sie vorher,
sprudelnd von Fragen, glühend von Interesse,

voll herrlicher Originalität und
beschämender Schärfe des Denkens wie des
sittlichen Empfindens - und was sind sie,
nachdem die Maschine einige Jahre ihr
Werk getan? Wahrhaftig, der Schulsaal ent-
lässt den Menschen ähnlich wie der Fabriksaal»

(S. 50).
Ragaz wundert sich, dass die bürgerliche

Gesellschaft, die sich soviel auf ihre Freiheit
zugute hält, ein derart unfreiheitliches
Schulsystem duldet. Aber er weiss natürlich

dass dies genau mit derAmbivalenz der
bürgerlichen Freiheit zusammenhängt, die,
zentriert um die Freiheit des Eigentums und
derWirtschaft, die anderen Freiheiten
unterdrückt, damit niemand auf die Idee komme,
von ihnen einen kritischen Gebrauch zu
machen. Die Verwunderung gilt der Tatsa-

206



che, «dass Menschen, die doch geneigt sind,
über Einschränkung der persönlichen Freiheit

zu klagen, wenn man die Läden um
sieben Uhr und die Wirtshäuser um elf Uhr
schliesst, dieses System der heutigen Schule
ertragen, diesen Apparat der Knechtung der
Kinder und Eltern». Dies gesagt, folgt die
Erklärung, dass es sich beim Schulwesen
um eine «Maschinerie» handle, «die
wahrhaftig nicht besser ist, als die des modernen
Industrialismus, mit dem sie so enge
zusammenhängt» (S.94).

Ragaz verweist immer wieder auf diese
wechselseitige Abhängigkeit von Schule
und Industrialismus: «Es ist der Charakter
des Götzentums und der Unmenschlichkeit,
den unser pädagogisches System mit dem
industrialistischen gemein hat. Es ist in beiden

nicht der Mensch, oder gar Gott, an
dem alles orientiert ist, sondern eine
abstrakte Macht, die ihn nach Leib und Seele
in ihren Bann nimmt und zuletzt zum Moloch

wird, der ihn verschlingt» (S. 48). Der
Akkumulation von Kapital in der
Wirtschaft entspricht die Stoffhuberei in der
Bildung, wobei von der Menge des erlangten

Wissens die Menge des zu verdienenden

Geldes abhängt. Bildung ist nicht eine
Frage des Seins, sondern des Habens. Man
kann den Bildungsstoff sich aneignen, wie
man Banknoten und Wertpapiere erwerben
kann. Von daher der Konkurrenzkampf, der
schon in der Schule beginnt, sei es um die
besten Noten oder um das beste Verhältnis
zu den Lehrkräften, womit nicht Solidarität
eingeübt wird, sondern Egoismus, also
nicht das, was eine Gemeinschaft fördert,
sondern das, was sie zerstört.

Wie aber soll der Zirkel dieser negativen
Dialektik des Bestehenden, dieser Kapitulation

des Geistes vor dem kapitalistischen
Industrialismus, durchbrochen werden?
Ragaz setzt auf die Jugendbewegung. Sie
ist hervorgegangen aus dem Leidensdruck,
dem die Jugend «unter der Schule und
unserem ganzen System der Autorität» ausgesetzt

war. Die Jugend habe «ein starkes
Gefühl von der Faulheit und Verlogenheit
dieser ganzen Kultur bekommen». Sie merke,

«dass dieser ganze Kulturapparat im
Dienste der Erwachsenen arbeite, um die

Jugend möglichst gründlich für dieses

ganze Wesen zu präparieren» (S. 165).
Halten wir einen Moment inne, um das

Gesagte im Kontext unserer Zeit zu reflektieren.

Um bei der Jugendbewegung zu
beginnen, frage ich mich, warum es sie heute
nicht gibt, warum es sie aber 1968 und
1980 geben hat. Der Aufbruch von 1968
hatte ebenfalls mit der von Ragaz
diagnostizierten Ambivalenz der bürgerlichen
Freiheit und ihrer durch sie halbierten
Demokratie zu tun. Die Universität durfte
nicht kritisch sein, müsste den Kapitalinteressen,

ja den Interessen des Imperialismus
in der Dritten Welt dienen. Freiheit fand
ihre Grenze an diesen Interessen, Toleranz
wurde als repressive durchschaut. Konsum
war das neue Opium des Volkes. «Manipulation»

wurde ein weiterer Schlüsselbegriff
der Gesellschaftskritik. Mündigkeit setzte
demgegenüber mehr Demokratie voraus,
nicht nur die Demokratie im Staate,
sondern die Demokratie in allen
demokratisierbaren Bereichen, insbesondere in der
Wirtschaft, aber auch in der Schule.

Der Anspruch der 80er war bescheidener.

Sie wollten sich von keiner Seite
vereinnahmen lassen, weder vom Status quo
noch von den verbliebenen 68ern. Die
Jugendbewegung von 1980 wollte erst einmal

innehalten, einen autonomen Ort der
Selbstfindung, der eigenen kulturellen
Entfaltung, einer Jugendkultur für sich
reklamieren. Diese Jugendbewegung hätte sich
aber ebenfalls in der Pädagogischen Revolution

wiedererkannt. Ragaz spricht nicht
umsonst von einer «Freiheitsbewegung der
Jugend»: «Die Jugend soll nicht länger
Sklavin der Erwachsenen sein. Sie soll
nicht länger bloss der Stoff sein, aus dem
jene ihr eigenes Abbild formten. Sie will sie
selbst sein. Sie will Trägerin einer neuen
Kultur sein, einer Jugendkultur anstelle
einer blossen Erwachsenenkultur» (S. 165).

Die Tragweite, ja auch die Faszination,
die von der Pädagogischen Revolution
ausgeht, liegt in der antizipierten Synthese
zwischen den Grundpositionen von 1968
und 1980. Könnte es sein, dass diese
Synthese nicht nur historische Bedeutung hat?
Dann allerdings müssten wir die weitere

207



Frage stellen, warum denn heute keine
Jugendbewegung mehr aufzubrechen
scheint.

2. Die revolutionäre Dialektik in Richtung

Demokratie und Autonomie

«Unser Ideal», sagt Ragaz, «ist nur in
einer neuen Gesellschaft möglich, aber
anderseits wird eine neue Erziehung eines der
wichtigsten Mittel zur Herbeiführung dieser

neuen Gesellschaft bilden» (S. 122).
Diese neue Gesellschaft ist eine demokratische

und autonome.

2.1. Demokratisierung aller
demokratisierbaren Bereiche

Für Ragaz ist die neue Gesellschaft vor
allem eine demokratische. Sie ist getragen
vom Gedanken der Partizipation aller
Menschen an den Entscheidungen, die für
sie und für die künftigen Generationen
wichtig sind. Für diese Ethik der Partizipation

gibt es keinen Unterschied zwischen
dem Staat und der übrigen Gesellschaft.
Eine nur dem Staat vorbehaltene Demokratie

wäre eine halbe Sache, wo doch die
wichtigsten Entscheidungen unter
Umständen gar nicht im Staat, sondern in der
Wirtschaft fallen, heute noch mehr als zu
Ragaz' Zeiten. Von daher hätte Ragaz einer
«Demokratisierung aller demokratisierbaren

Bereiche» beigepflichtet. Zu seiner
Zeit lag dieser Demokratisierungsgedanke
dem Ratesystem zugrunde. Und selbstverständlich

sollte es auch auf den Bildungsbereich

übertragen werden: «In einer Zeit,
wo der Gedanke des Rätesystems, d.h.
einer neuen und unmittelbaren Demokratie
des politischen und sozialen Lebens, mächtig

vordringt und in irgend einer Form -
hoffentlich einer recht edlen und freien -
ganz sicher siegen wird, kann auch die
Demokratie in der Pädagogik und geistigen
Arbeit nicht mehr zurückgehalten werden»
(S.42).

Eine Schule kann für Ragaz nur «wirkliche

Gemeinschaft» sein, wenn sie der
«Demokratie» verpflichtet, wenn sie eine
«Schuldemokratie» (S. 115) ist. «Die Schü¬

ler müssen an ihrer Führung selbständig
teilnehmen». Das gilt auch für die Universität.

Ihre Angelegenheiten müssen von
Studierenden und Dozierenden «gleichmässig

besorgt» werden. Die Studierenden
sollen «in allen Hauptorganen der
Universitätsgemeinde vertreten sein», darüber
hinaus sollen sie «in weitgehender Autonomie

die Wahl der Stoffe und Methoden
des Lernens mitbestimmen» (S. 135).

2.2. Autonomie durch «möglichst wenig
Staat»

Echte Partizipation setzt für Ragaz
Autonomie voraus, auch gegenüber dem Staat.
Er hat zwar den bürgerlichen Staat vor
Augen, wenn er diesem die Fähigkeit
abspricht, Schulen zu führen. Schule als «Teil
des grossen Staatsapparates trägt seinen
bureaukratischen und zwangsmässigen
Charakter und soll seinen Zwecken dienen,
was soviel heissen will, als den Zwecken
des jeweilen herrschenden politischen
Systems» (S. 103). Damit werde sie «gerade
das Element ausschliessen, das zu allen
Zeiten das Salz der Erde und der Träger
neuer Wahrheit gewesen ist, das Ketzer-
tum». Der Staat wähle seine Lehrkräfte als
Beamten, die in erster Linie ihrem «Dienstherrn»

gehorchen müssten. Wäre das im
Sozialismus ganz anders? Weit gefehlt:
«Wenn dies der bürgerliche Staat so getan
hat, so ist zu befürchten, dass der sozialistische

es erst recht tue» (S. 106).
Die Autonomie-Forderung gilt bei Ragaz

nicht nur für die Schule, sondern für die
Gesellschaft überhaupt. Als Vertreter des

Genossenschaftssozialismus ist Ragaz
mehr Anarchist als Etatist. Er kann zum
Beispiel einen Satz schreiben, der uns in
Zeiten des Neoliberalismus seltsam anmutet.

In dem ebenfalls 1919 erschienenen
«Sozialistischen Programm» lesen wir:
«Möglichst wenig Staat! In allem
möglichst viel freie Selbstregulierung des
Lebens.» Es ist dies jedoch ein durch und
durch sozialistischer Satz, da hier die
Gesellschaft als genossenschaftlich sozialisierte

vorausgesetzt wird.
Was heisst das für die Autonomie der

208



Schule, die weit umfassender als die heute
diskutierte «Teilautonomie» innerhalb des

Staatskörpers gedacht ist? Ich zitiere: «Der
Staat als das oberste Verwaltungsorgan
einer im übrigen rein föderalistisch, d.h.
genossenschaftlich aufgebauten Gesellschaft,

mag die Mittel für diese Schulen
hergeben, aber so, dass er sie freien
Schulgemeinschaften zu völlig selbständiger
Verwaltung übergibt und nur eine ganz
allgemeine, rein administrative Rechenschaft
fordert, aber in den Geist und das innere
Leben dieser Schulen nicht eingreift» (S.
108). So würde die Schule von unten aufgebaut,

aus dem sozialen Leben kommen,
vielleicht aus den Genossenschaften selbst,
die ja auch Schulen unterhalten könnten.
Die Hauptsache für Ragaz bleibt, «dass die
Schule in Freiheit entsteht, das heisst durch
freie Vereinigung der Beteiligten, also auf
genossenschaftlichem Wege» (S. 108). Das
eigentliche Subjekt der Schule aber wäre
die Jugend. «Schule wäre», sagt Ragaz,
«die besondere Organisation der Jugend».
«Weg also mit Schulhaus, Lehrplan,
Stundenplan, Schulmeister und Schulmeisterstock

und all diesem Kasernengraus und
hinein in ein freies, frohes Gemeinschaftsleben

der Jugend!» (S. 109).

23. Partizipation als Teilnahme und
Teilhabe

Partizipation heisst noch ein zweites,
nicht nur Teilnahme an lebensdienlichen
Entscheidungen, sondern auch Teilhabe an
lebensdienlichen Gütern. In der Pädagogik
geht es um eine Teilhabe an allem, was
Bildungswert besitzt und dem Volk vermittelt

werden kann und soll. Ragaz verweist
auf die dänischen Volkshochschulen, aber
auch auf seine eigene Erfahrung, «dass es
keine Wahrheit in irgendeiner Form gibt,
die sich nicht so einfach darstellen liesse,
dass sozusagen jeder Mensch sie verstehen
könnte» (S. 125). Darin lag für Ragaz ja
auch ein bildungspolitischer Skandal des
Militäreinsatzes während dem Generalstreik,

dass die Soldaten mit Stahlhelmen
und aufgepflanzten Bajonetten zum Schutz
einer Universität aufmarschierten, die dem

Volk Steine statt Brot gegeben hatte. Dagegen

hilft nicht das Militär, sondern nur die
Synthese von Universität und Volkshaus:
«Hier oben ragt stolz und mächtig, auch ein
wenig kalt, die Doppelhochschule, drüben
im Aussersihl aber steht, als Zeichen einer
neuen Zeit, das Volkshaus, das Hauptquartier

der sozialen Revolution» (S. 13).
Partizipation als Teilhabe und Partizipation

als Teilnahme stehen ihrerseits in einer
dialektischen Beziehung, die ich dem
zuordne, was wir «éducation permanente»
nennen. Anders gesagt: Mitbestimmung
muss sich durch Teilhabe an Bildungsgütern,

also durch Weiterbildung, immer neu
qualifizieren können. Umgekehrt ist
Weiterbildung gerade dann praxisbezogen,
wenn sie im Dienst der Partizipation steht.
Erkenntnis erfolgt nicht nach einem Trichter,

wo oben das Wissen hineingegeben
wird, damit es unten möglichst unverändert
herauskommt. Für Ragaz gibt es keine
Erkenntnis, die nicht mit einem Tun im
Zusammenhang steht (vgl. S. 42f.). Nach
diesem Primat der Praxis möchte ich auch das

grosse Wort von Ragaz interpretieren:
«Wir werden viel weniger Schule im heutigen

Sinne haben, aber dafür wird die ganze
Kultur viel mehr von selbst (Schule> sein...
Möglichst wenig Bildung/zir sich in Form
einer besonderen Organisation der Bildung
und dafür alles Leben ungleich mehr von
Bildungswert und Bildungsstil durchdrungen

als heute» (S. 95).

3. Ausblick

Das eigentliche Subjekt der Pädagogischen

Revolution ist für Ragaz die
Jugendbewegung. Auch heute erleben wir so etwas
wie eine «pädagogische Revolution»,
deren Subjekt jedoch nicht die Jugend ist,
sondern die Wirtschaft, die mit der
Globalisierungskeule droht, wenn ihr nicht genügend

«Humankapital» zur Verfügung steht.
«Deine Sprache verrät dich ja», möchte ich
jedem sagen, der die Bildung mit diesem
Begriff instrumentalisiert, statt sie im
Dienst der Emanzipation oder - wie Ragaz
sagt - der «Menschwerdung des
Menschen» (S. 78) zu begreifen. Gewiss hat

209



diese ökonomisch gesteuerte Revolution
eine Eigendynamik, die mit der Situation
von 1919 nicht mehr zu vergleichen ist.
Statt Starre und Trägheit sind Flexibilität
und Anpassung verlangt. Aber eben immer
im Dienste eines mörderischen und
selbstmörderischen Standortwettbewerbs in der
globalisierten Wirtschaft. Diese ist so
dominant geworden, dass auch der Staat und
seine Schulen wie private Unternehmen
geführt werden sollen.

Das ist auch eine Form der Entstaatlichung

aber sie gilt nicht der Sozialisierung,
sondern der Individualisierung, schon gar
nicht der Demokratisierung aller
demokratisierbaren Bereiche, sondern der Privatisierung

aller privatisierbaren Bereiche. Im
Extremfall wird die Einübung von Solidarität

schon in der Schule durch den
Konkurrenzkampf verdrängt, das frohe
Gemeinschaftsleben, an das Ragaz dachte, durch
die Pathologie flexibilisierter Eltern und
ihrer Kinder abgelöst, an die Stelle der
Partizipation die vermeintliche Kundenzufriedenheit

gerückt. Auf sein Menschenbild
angesprochen, nimmt der Bildungsdirektor
des Kantons Zürich Bezug auf die phanta¬

stischen Möglichkeiten des Surfens auf
dem Internet. Bei Ragaz könnte er lesen:
«Bildung ist nur in dem Masse sinnvoll, als
der Mensch selbst darin der Orientierungspunkt

und Endpunkt, der Weg und das Ziel,
der Anfang und das Ende ist - der Mensch,
inbegriffen das, was mehr ist als er !» (S. 5 3).

Tatsächlich geht es um Menschenbilder,
um ein partizipatives bei Ragaz wie in
jedem echten Sozialismus oder um ein
possessives im Neoliberalismus, um das
Menschenbild des Citoyen und der Citoyenne
oder um dasjenige des besitzbürgerlichen
Bourgeois, für den die höchste Form der
Bildung die Vermögensbildung ist. Da liegt
eine neue Jugendbewegung in der Luft. Da
wird die Faszination neuer Technologien
die menschlichen Defizite nicht verdrängen

können.
Denn nach wie vor gilt eine weitere

Dialektik, die Ragaz in seiner Autobiographie
«Mein Weg» so auf den folgenden Schlusspunkt

bringt: «Eine auf den Egoismus
abstellende Ordnung erzieht selbstverständlich

zum Egoismus, eine auf das
Gemeinschaftsprinzip abstellende aber ebenso
selbstverständlich zur Gemeinschaft.»

Manfred Züfle

Revolution - Pädagogik?
Pädagogik - Revolution?

Am zweiten diesjährigen Ragaz-Abend hat Manfred Züfle «Die Pädagogische Revolution»

gleichsam im aktuellen Kontextfortgeschrieben. DerAutorfragt zunächst nach dem
Verhältnis von Pädagogik und Revolution bei den Vorläufern von Ragaz, insbesondere bei
Pestalozzi, der im «Durchhalten der Wahrheit» auch während Zeiten der Reaktion
beispielhaft voranging. Unser Freund selbst begegnet der Frage, ob Pädagogik zur
Revolution beitragen kann, mit einiger Skepsis. MitBlick aufRagaz ' Biographie meint er:
«Wer vom Zürichberg aus 1919 an das erinnerte, was sich unten beim Volkshaus vor
kurzem zugetragen hatte, müsste vom erhabenen Hügel letztlich ins Aussersihl, wo der
Klassenfeind ante portas stand, hinuntersteigen.» Was heute not tut, sind «neue Analysen
für Widerstand und Revolution», die vor allem in Paulo Freires «Pädagogik der
Unterdrückten» und in Ivan Illichs «Entschulung der Gesellschaft» wichtige Wegbereiter
gefinden haben. Einmal mehr versucht die herrschende Ökonomie die Menschen zu
systemkonformem Verhalten, zu «Menschenmaterial», zu erziehen. So könnten sozialer
und pädagogischer Widerstand doch wieder miteinander zu tun haben. Red.

210


	Zur Dialektik zwischen sozialer und pädagogischer Revolution bei Ragaz

