
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 94 (2000)

Heft: 7-8

Artikel: "Die pädagogische Revolution" : eine Zusammenfassung der Schrift
von Leonhard Ragaz

Autor: Bächtold, Theo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theo Bächtold

«Die pädagogische Revolution»
Eine Zusammenfassung der Schrift von Leonhard Ragaz

«Die pädagogische Revolution» ist eine der wichtigeren Schriften im Gesamtwerk von
Leonhard Ragaz. Die hier versammelten zehn Vorlesungen aus dem Jahr 1919 nehmen
Erkenntnisse vorweg, die in neuerer Zeit erst wieder von Ivan Illich in seiner «Entschulung
der Gesellschaft» oder von Paulo Freire in der «Pädagogik der Unterdrückten»formuliert
wurden. Leider ist «Die pädagogische Revolution» vergriffen und selbst antiquarisch
kaum erhältlich. Um so verdienstvoller ist die nachstehende Einführung, die das Referat
wiedergibt, mit dem Theo Bächtold am Anfang der diesjährigen Aussersihler Ragaz-
Abende den Zuhörerinnen und Zuhörern das Gedankengut der «Pädagogischen Revolution»

vermittelte. -Die Seitenzahlen in diesem wie in den dreifolgenden Referaten beziehen
sich aufdas 1920 in erster und zweiter Auflage im Trösch-Verlag Olten erschienene Buch
«Die pädagogische Revolution». Red.

Die pädagogische Revolution als Teil
der sozialen und religiösen Erneuerung

Was für eine Provokation ist dieser Titel!
Heute würde wohl niemand mehr eine
Vorlesungsreihe, in der Vorschläge zu Reformen

im Bildungswesen gemacht werden,
so überschreiben. Aber aus der Zeit heraus
ist die radikale Formulierung des Titels
verständlich. Die zehn Vorlesungen, die in
der Schrift «Die pädagogische Revolution»
publiziert sind, wurden von Ragaz im
Sommersemester 1919 an der Universität
Zürich gehalten. Der Zuhörerschaft, die sich
aus Studenten, Professoren und Vertretern
fast aller Volkskreise zusammensetzte,
steckte noch in den Knochen, was in den
Jahren 1917 und 1918 an Revolutionen,
Generalstreiks, Umwälzungen geschah.

Ragaz selber schreibt im Vorwort: «Wir
stehen mitten in einer der gewaltigsten
Umwälzungen der Kultur, die die
Geschichte erlebt hat. Eine Umwälzung der
Pädagogik ist ein Teil davon. Die erste
Folge des grossen Zusammenbruchs und
der gewaltigen Gärung der Seelen, die er
erweckt hat, ist das Chaos» (S. 5). In dieses
Chaos hinein, auf das die einen Kreise mit
Rückzug und sturem Traditionalismus ant-

200

Worten, will Ragaz erste neue
Orientierungslinien aufzeigen.

Ragaz merkt auch an, dass er glaubt, der
richtige Mann für diese Arbeit zu sein, hat
er doch in seinem bisherigen Leben auf
allen Schulstufen als Lehrer gewirkt. Auf
dem Heinzenberg in der Volksschule, in
Chur an der Kantonsschule und in Zürich
schliesslich an der Universität. Ragaz
schreibt über sich selbst in der dritten Person:

«Die Pädagogik ist von seinen Jugendtagen

an stets im Zentrum seines Tuns und
Denkens gestanden. Sie hat sich mit seinen
religiösen und sozialen Bestrebungen
verbunden... Dies Buch ist aus seinem Herzen
geboren, aus seiner Erfahrung, seiner Not,
seinem Kopfe, seinem Gewissen» (S. 5f.).

Es ist deshalb Ragaz schon im Vorwort
ein Anliegen, darauf hinzuweisen, dass die
Pädagogik nicht gesondert betrachtet werden

kann. Dazu ein weiteres Zitat: «Es sei
darum hinzugefügt, dass das Buch missverstanden

würde, wenn man es bloss als eine
Äusserung zu dem, was man Schulreform
zu nennen pflegt, betrachtete. Es hat
vielmehr mit dem ganzen Kulturproblem zu
tun. Das Bildungsproblem kann ja auch nur
in diesem grossen Zusammenhang richtig
verstanden werden. Was über die Grundla-



gen der Kultur, den Sinn der Bildung und
Wissenschaft, die Notwendigkeit einer
umfassenden Umwälzung des Lebens
gesagt wird, ist daher, wenn es auch oft nur in
grosser Kürze ausgesprochen wird, nicht
Beiwerk, sondern die Hauptsache. Das
Buch will also gleichsam weniger ein Beitrag

zur Schulreform, als zur Lösung der
sozialen und religiösen Frage sein» (S. 6).

Ragaz hat also seine Gedanken in einer
Reihe von zehn Vorlesungen vorgetragen.
Die Titel dieser Vorlesungen lauten: 1. «Das
Versagen der Universitäten», 2. «Die
Universitäten und die Krankheit unserer Kultur,
3. «Methoden und Früchte», 4. «Die drei
Revolutionen», 5. «Die Erneuerung der
Bildung», 6. «Die Volkshochschule», 7. «Die
neue Schule», 8. «Nochmals die Volkshochschule»,

9. «Die neue Universität», 10.
«Wissen und Leben». Ich möchte entlang
diesem Inhaltsverzeichnis die wichtigsten
Gedanken der «Pädagogischen Revolution»

vermitteln, um so die Basis zu legen für
die folgenden Referate von Willy Spieler,
Anna Maria Riedi und Manfred Züfle.

1. «Das Versagen der Universitäten»

Ragaz beginnt mit einer Diagnose und
geht aus von «der Not der Lehrenden und
der Lernenden». Er will von Anfang an klar
machen, dass er nicht gegen seine
Professoren-Kollegen geschrieben hat. «Jedenfalls
werden all die ausgezeichneten Menschen,
die so schwer unter dem Druck des heutigen
Systems leiden, spüren, dass das Buch nicht
gegen sie, sondern/iir sie kämpft» (S. 7).

Aber Ragaz geht mit der Hochschule hart
ins Gericht. Sie sei der Kulturvergötterung,
dem Intellektualismus, dem Nationalismus,
dem Imperialismus und dem Militarismus
verfallen. Es fehle ihr die geistige Führung.
Ja, sie könne die geistige Führung nicht
wahrnehmen, weil sie keinen Gebt habe,
wie er in den mittelalterlichen Universitäten
mit dem Glauben und an den idealistischen
Universitäten mit dem göttlichen
Menschentum noch vorhanden gewesen sei.

Die Idee ging verloren und was blieb,
war ein Konglomerat von Fächern und
Fakultäten, das von aussen nur noch als eine

Hochburg der bestehenden Verhältnisse
und Meinungen wahrgenommen wird.
«Man hat sich immer mehr daran gewöhnt,
dass an den Universitäten nur Dinge getrieben

werden, die mindestens seit dreissig
Jahren durch die herrschenden Gewalten
und Meinungen legitimiert sind» (S. 20).
Das heisst, alles darf getrieben werden, nur
nicht Kritik am Staat. Ragaz spricht hier
von einer Kapitulation des Geistes vor dem
Bestehenden. Weil sie viel Geld kosten,
sind die Hochschulen auch an die
Wirtschaft gebunden und sind Privileg einer
Klasse. «Man studiert nicht um des Studiums

willen, sondern um der Karriere
willen!» Und so kommt Ragaz zum Schluss,
dass die Universitäten zur alten, vorrevolutionären

Welt gehören. Sie sind nicht
demokratisch, sondern in einem üblen Sinn
aristokratisch.

Diesem Fazit stellt Ragaz nun ein erstes
Mal das christliche und demokratische
Prinzip gegenüber. Das Christentum hebt
alle Privilegien auf. Es denkt nicht intellek-
tualistisch, sondern existentiell. «Hinter
der sozialen Bewegung steckt ein neues
Bildungsideal..., eines, das Bildung zu
einem Gut für Alle und zugleich zu einer
Sache der Gemeinschaft machen will» (S.
25). Der Ursprung des Übels liegt in der
«Einbusse an Sinn und Seele für unsere
ganze Kultur» (S. 27).

2. «Die Universitäten und
die Krankheit unserer Kultur»

In der zweiten Vorlesung schreitet Ragaz
von der allgemeinen Diagnose zur
Beschreibung der Schäden im Einzelnen. Das
Fehlen des Geistes führt zum
überhandnehmenden Spezialistentum (Fachidioten).
«Wir bekommen nicht nur Wissenschaft in
kleinen Stücken, sondern auch kleine
Menschen» (S. 29). «Wohl aber dem Manne, der
ihr (der Hochschule - T.B.) alle zwei Jahre
ein gedrucktes Buch über etwas recht
Historisches aufdenAltar legt» (S. 30). «Ja,
alles Gegenwärtige ist schlecht und alles
Vergangene ist gut.» Weil die Spezialisten
nicht über den eigenen Garten
hinausschauen können, ist von ihnen auch keine

201



Stellungnahme ausserhalb ihres Faches zu
erwarten. So wird der Spezialismus zum
Atomismus und «die einzelnen Stücke, in
die das Ganze dann zerfällt..., verwechseln
sich mit dem Ganzen» (S. 34). AufdieseArt
führt Spezialismus immer zum Krieg.

Ragaz macht eine interessante
Gegenüberstellung von

Idealismus und Materialismus
Ideal Materie

Qualität Quantität
befreit unterdrückt

kräftigt lähmt

geistige Selbstbildung Lehrplan und Examen.

Es resultiert eine grosse Müdigkeit, die
Z.B. in eine Flucht in den Sport mündet. Als
Beispiel führt er dann die Philosophie an,
die als einstige Paradedisziplin nur noch
ein Schattendasein führe.

3. «Methoden und Früchte»

In den ersten zwei Vorlesungen haben
wir durch die Brille des mangelnden Geistes

geschaut und festgestellt, dass das
akademische Wesen aristokratisch statt
demokratisch ist und statt Gemeinschaft
Zerrissenheit bewirkt. In der dritten Vorlesung
wird nun herausgearbeitet, wie sich das in
der Methode und in den Einrichtungen
ausdrückt. Das Vorlesungssystem wird an den
Pranger gestellt und als autoritär bezeichnet.

Ragaz vermisst das «Tun» an der
Hochschule und sagt: «Jeder weiss nur,
soviel er tut» (S. 43). Die Früchte des
bestehenden Systems sind eine Versumpfung
des Volkes, eine seelische Verödung. «Der
Schulsaal entlässt den Menschen ähnlich
wie der Fabriksaal» (S. 50). Hier geht Ragaz

zum ersten Mal auf die Mängel an den
Gymnasien und an der Volksschule ein und
sieht in ihnen die gleichen Übel.

An der Volksschule herrschen Autorität
und Kasernenstil statt Gemeinschaft und
Demokratie. Er fragt: Schafft die Schule
aller Stufen wahres Menschentum? und
gibt gerade selbst die Antwort, dass «unsere

Bildung den Menschen äusseren Zielen

dienstbar» mache: «Wir haben gesehen,
wie sie nicht bildet, sondern verbildet,

wie sie den Menschen nicht ganz macht,
sondern zerstückelt, wie sie ihn nicht frei
macht, sondern befangen, wie sie ihn nicht
stark macht, sondern schwach, wie sie ihn
nicht froh macht, sondern trüb, wie sie ihn
nicht gütig macht, sondern selbstisch» (S.
54). Und er schliesst diese Vorlesung mit
der Feststellung, dass der Intellektualismus
der Fluch des Reichtums ist, der zur Grundlage

die Armut hat. Der Intellektualismus
beruht auf sozialem Unrecht.

4. «Die drei Revolutionen»

In der vierten Vorlesung verlässt Ragaz
die Kritik und macht sich daran, darzustellen,

wie denn nun der neue Bau aussehen
soll. Damit der neue Bau, eben die Revolution

des Bildungswesens, überhaupt
begonnen werden kann, braucht es drei
Revolutionen: eine soziale Umgestaltung, eine
religiöse Erneuerung und eine politische
Erneuerung. Die religiöse Erneuerung ist
dabei die Hauptaufgabe. Sie allein kann zu
einem neuen Geist der Befreiung führen.
«Wir müssen wieder eine religiöse Kultur
bekommen» (S 65). Das heisst nicht, dass

Ragaz neue Kirchen will. Seine Religion
gründet auf dem «Reich Gottes» (S. 67).
Aus Gott schöpfen wir Leben, Reichtum,
Einheit, schöpferische Freude, Liebe,
Gemeinschaft (vgl. S. 68).

Wie soll denn diese religiöse Erneuerung

geschehen? Am Anfang steht die
Einsicht, dass eine Erneuerung nötig ist. Die
Fragestellung ermöglicht eine Haltung des
Suchens und macht erst eine neue Orientierung

möglich. Wenn wir so weit sind, hat
die Erneuerung schon begonnen. Die vierte
Vorlesung schliesst mit dem Satz: «Aus der
vereinigten religiösen und sozialen entsteht
die pädagogische Revolution» (S. 72).

5. «Die Erneuerung der Bildung»

Mit diesem Satz beginnt auch die fünfte
Vorlesung. Hier geht es nun um die erneuerte

Bildung. Und Ragaz stellt schon ziemlich

amAnfang klar, was das Ziel der neuen
Bildung sein muss: «Ihr Ziel kann nur das
Eine sein: der freie, geistige, persönliche

202



Mensch... Bildung ist Menschwerdung des
Menschen» (S. 77/78). Der Mensch ist also
der Orientierungspunkt der pädagogischen
Revolution.

Die Mittel, die Ragaz einsetzen will,
sind: Arbeit und Gemeinschaft. «Sinnvolle
Arbeit» als «Dienst an der Gemeinschaft»
und als «Dienst Gottes» (S. 80). Die
Wissenschaft soll sich vom Götzendienst lösen
und wieder Gottesdienst und Menschendienst

werden. Sie soll nicht Gehilfin der
Unmenschlichkeit bleiben, sondern
zurückfinden zur Genialität des Aufbauens.

6. «Die Volkshochschule»

In der sechsten Vorlesung will Ragaz diese

Gedanken nun auf die Hochschule
anwenden. Er unterstreicht aber, dass alles
in einem Gesamtzusammenhang gesehen
werden muss und dass man eigentlich nicht
beim obersten Stockwerk beginnen sollte.

Bevor er nochmals die Frage «Was ist
Bildung?» stellt, zeigt Ragaz, dass auch das
Streben der sozialistischen Arbeiterschaft
nach einer Bildung von unten den gleichen
Fehlern wie die Hochschule verfallen ist.
Vor allem dem quantitativen Denken. Deshalb

muss nochmals die Frage nach der
Bildung gestellt werden. Und die Antwort
heisst dieses Mal: Die Grundlage einer
neuen Bildung ist eine neue soziale
Gemeinschaft und eine neue Geistigkeit. Sie
wirken sich in drei Formen aus:

- In der Religion besitzt der Mensch die
Wahrheit. Sie wird hier erlebt, empfunden,

geschaut.
- Die Kunst erschliesst den Sinn des

Lebens auf unmittelbare Weise.

- Wissenschaft und Philosophie können
auch den Sinn des Lebens erhellen.
Nun kommt Ragaz zu der Hochschule,

die ihm vorschwebt: der Volkshochschule.
Sie ist die Idee, das Prinzip und die neue
Orientierung der ganzen Volksbildung und
Volkskultur. Das Hauptstück dieser neuen
Orientierung ist der «Kommunismus der
Bildung» (S. 92). Damit meint Ragaz, dass
nicht die einen etwas abgeben, sondern
dass alle reich werden. Ragaz versteht unter

dem Begriff der Volkshochschule nicht

das, was wir heute darunter verstehen.
«Das Prinzip der Volkshochschule ist, dass
die geistige Welt in all ihren Teilen Allen
gleich zugänglich sei» (S. 93). Die ganze
Kultur soll Schule sein. Die Schule, dieser
«Apparat der Knechtung der Kinder und
Eltern» (S. 94), soll nicht mehr sein.

Ragaz übernimmt hier das Pestalozzi-
sche Ideal mit der «Mutter als Erzieherin
inmitten einer von Vater- und Muttergeist
Gottes und des Menschen erfüllten
Volksgemeinschaft» (S. 96). Diese hochfliegenden

Gedanken werden dann am Ende der
Vorlesung wieder relativiert. Ragaz sieht
ein, dass die Schule im engeren Sinn noch
nötig ist. Aber sie soll die Arbeitskultur in
sich aufnehmen. Die antike Bildung soll
wegfallen. Das macht das Gymnasium
überflüssig. So soll es nur noch eine Schule
geben für alles Volk. Und «diese soll von
der untersten Stufe bis zur obersten laufen»
(S. 100).

7. «Die neue Schule»

In der siebten Vorlesung wendet sich
Ragaz dieser neuen Schule zu. Er weiss
aber, dass er hier von einem Ideal spricht,
das nicht sofort verwirklicht werden kann.
In seiner Einschätzung wird die Verwirklichung

sehr viel Zeit in Anspruch nehmen.
Die neue Schule soll zweigeteilt sein in:

Berufsschule und Bildungsschule
sie umfasst alles sie hat den Menschen zum

Technische, alles, Ziele, dieser lernt hier

was für Beruf und durch Anschauung und

Erwerb Wert hat. Üben alle Berufe kennen.

Die neue Schule soll in verschiedene
Stufen gegliedert sein: Unterschule,
Mittelschule, Hochschule. Die Hochschule ist
die Gelegenheit für alles Volk, der obersten
Güter der Bildung teilhaftig zu werden
(vgl. S. 104). Sie soll allen Altersstufen
zugänglich sein. Das Kurssystem wäre
dezentral organisiert.

Die neue Schule soll eine freie Gemeinschaft

sein, die nach dem Vorbild der
Genossenschaften organisiert ist. Die einzelnen

Schulen sollen vom Staat die Mittel
erhalten. Schüler, Lehrer und Eltern sollen

203



in Räten organisiert sein. «Weg also mit
Schulhaus, Lehrplan, Stundenplan,
Schulmeister und Schulmeisterstock und all
diesem Kasernengraus und hinein in ein freies,
frohes Gemeinschaftsleben der Jugend!»
(S. 109).

Die neue Schule soll Einführung in
das Leben der Gemeinschaft sein. Dabei
«kommt Alles immer erst dann, wenn es

verlangt wird, wenn es nötig ist, wenn die
Frage danach erwacht. Das Wissen
verschmilzt sich mit dem Tun» (S. 110).

Auf dem Gebiet der Kunst soll die neue
Schule das Verständnis für die
Gegenwartskunst wecken durch Schauen, Hören
und Tasten. So soll das Schöpferische in
jedem Menschen geweckt werden. Das
Erlernen mehrerer Sprachen schon in den
Kinderjahren schätzt Ragaz als Unfug ein,
weil so das Sprachgefühl nicht wachsen
könne. Alle Fächer werden einer kurzen
Einschätzung unterworfen (vgl. S. 111 bis
114). Und was tut er mit denen, die nicht
lernen wollen oder können? Für sie sagt er
ganz lakonisch: «Wer nicht lernen will,
bleibt zurück. An Mahnung und Zucht soll
es dabei freilich nicht fehlen...» (S. 116).

8. «Nochmals die Volkshochschule»

In der achten Vorlesung kehrt Ragaz
nochmals zur Volkshochschule zurück. Bei
genauerem Hinsehen konzentriert er sich
jetzt aber auf die vorher erwähnte
Bildungsschule bis zur höchsten Stufe. In ihr
soll die Theorie gelehrt werden als Antwort
auf die Fragen, die von der Praxis gestellt
werden. Weil aber schon Berufsmenschen
an diesem Unterricht teilnehmen, muss
individualisiert werden. Die Bildungsschule
realisiert sich so in Bibliotheken und
Gemeindehäusern und im Kulturleben an
jedem Ort. Das Geld dazu kommt aus der
Verkleinerung der Armee gemäss der Parole:

Volksbildung statt Volksheer.

9. «Die neue Universität»

In der neunten Vorlesung wird das bisher
Gesagte nochmals auf die Universität
bezogen. Sie soll Gelehrtenschule sein. Sie

204

soll von allem Technischen, Berufsschul-
mässigen entlastet werden. Schon vorher
hat Ragaz Fichte zitiert und tut es hier
wieder ausgiebig. Fichte hat Vorlesungen
über «die Bestimmung des Gelehrten»
gehalten und hat sie darin als Lehrer des
Menschengeschlechts charakterisiert.

Die Organisation der neuen Universität
soll auch zweiteilig sein: eine untere oder
Lehrlingsstufe und die eigentliche
Gelehrtenstufe. Auch hier würden
Genossenschaftsformen verwirklicht, indem Studenten

in allen Organen und auf allen Ebenen
vertreten wären.

Basis allen Studiums ist das
Philosophiestudium, die Frage nach der Erkenntnis.

Ragaz kann hier Sätze sagen wie: «Wer
kein philosophisches Interesse und
Verständnis hat, der hat auch kein
wissenschaftliches überhaupt» (S.138). Zunächst
geht es also um die Erörterung allgemeiner
Themen, dann wird aufgeteilt in die einzelnen

Fächer oder Fakultäten, und
abgeschlossen wird wieder auf der allgemeinen
Ebene. Alle sollen so eine Einführung in
die ganze geistige Kultur unserer Gesellschaft

erhalten.
Bei der Berufsausbildung soll dann aber

mehr auf das Tun und Erleben abgestellt
werden. Die Vorlesungen würden
eingeschränkt zugunsten gemeinsamer Arbeit in
Seminarien und Übungen. Neue
Gemeinschaftsformen sollen gesucht werden - bis
hin zu gemeinsamen Andachten.

10. «Wissen und Leben»

In der zehnten Vorlesung beginnt Ragaz
mit den Fragen: Wie soll ich studieren?
Und: Wozu studierst du eigentlich?, um
dann jedem Studenten zuzurufen: «Du
musst mit deinem Studium genau an dem
Punkte einsetzen, wo dein individuelles
Interesse liegt... Von dir musst du ausgehen,
du wirst dann bei der allgemeinen Wahrheit,

dem Absoluten, anlangen, darin
aufgehen und damit - o Wunder! - erst recht
zu dir selbst kommen» (S. 154).

Der Kreis wird dann geschlossen, indem
Ragaz zur religiösen und politischen
Erneuerung zurückkehrt. Nochmals betont er,



dass die Universität in der Religion wieder
ihre Seele gewinnen muss. Auch der Politik
kann sich die Universität nicht entziehen.
Aber gemeint ist nicht, dass die Universität
in die Tagespolitik eingreift. Aber Politik
soll Gegenstand des Studiums sein. Ragaz
zitiert hier Carlyle mit dem Satz, «dass
nichts für das geistige Leben so verheerend
sei, wie die Gewohnheit öffentlichen
Sprechens... Sie erzeugt leicht Anmassung, ja
Frechheit. Sie bringt die Versuchung mit
sich, mit Phrasen und Schlagwörtern zu
operieren. Man legt sich allzu früh auf gewisse
Ansichten fest und unterbindet sich damit
die weitere Entwicklung... Jedenfalls bleibt
zu stiller Wahrheitsforschung weder Zeit,
noch Ruhe, noch Neigung übrig. Mir graut
vor solchen jungen Politikern» (S. 162).

Nach diesem kleinen Exkurs, der als
Seitenhieb auf gewisse Jungpolitiker besonders

in der rechten Szene gemeint ist,

möchte ich zum Schluss Ragaz nochmals
zu Worte kommen lassen: «Wir trachten,
mit unsern Prinzipien zerstörend und
neuschaffend in die heutigen Einrichtungen
vorzudringen... Endlich ist es auch zu
einem gewissen Grad möglich, in die vorhandenen

Formen mit der neuen Orientierung
einzudringen, ohne dass sie sofort
bilderstürmerhaft zerstört würden. Es ist
vielleicht auch ganz gut, wenn das neue Leben
eine Zeitlang im Kampfe mit den alten
Formen noch erstarken und sich klären
muss, bevor es zu einem ganzen Wurfe
vorbrechen kann. Auf das Tempo kommt es
uns überhaupt nicht an, sondern bloss auf
die Echtheit und Ganzheit. Aber das
allerdings ist meine Überzeugung, dass uns mit
blossen kleinen Einzelreformen heute auf
keinem Gebiete gedient ist. Dafür ist die
Bewegung, in die die Welt nun eingetreten
ist, zu gross» (S. 170).

Willy Spieler

Zur Dialektik zwischen sozialer und
pädagogischer Revolution bei Ragaz

Im zweiten Referat am ersten Ragaz-Abend 2000 befasste sich Willy Spieler mit der
Dialektik von sozialer undpädagogischer Revolution bei Ragaz. Das Referat unterscheidet

zwischen einer negativen Dialektik der «Kapitulation des Geistes vor dem Bestehenden»

und einer positiven Dialektik des revolutionären Umbruchs. Die positive oder eben
revolutionäre Dialektik wird bestimmt durch eine Ethik der Partizipation, die sich
autonome und demokratische Strukturen schafft, die für die Gesellschaft im allgemeinen und
für Schule und Bildung im besondern gelten. Angesichts der unabgegoltenen Werte der
68er wie der 80er Bewegungen zeigt sich im Ragazschen Pädagogik- und Revolutionsansatz

eine durchaus zukunftsträchtige Perspektive. Red.

0. Zum Ragazschen Begriff der Dialektik

Die Dialektik zwischen sozialer und
pädagogischer Revolution ist bei Ragaz gut
aufgehoben, besser vielleicht, als sie es
im zeitgenössischen Marxismus war. Das
hängt damit zusammen, dass Ragaz in der
Bildung, in der Pädagogik, in der Prägung
der Menschen durch Ethik und Ideale mehr

als nur einen subjektiven Faktor sieht. Er
glaubt daran, dass die Geschichte nicht nur
durch die Entwicklung der Produktivkräfte,

sondern auch durch die Ethik der sozialen

Gerechtigkeit, durch die Träger dieser
Ethik, insbesondere durch prophetische
Gestalten in Vergangenheit und Gegenwart,

vorangebracht wird. Es gibt für ihn
nicht einen Primat der Ökonomie, der den

205


	"Die pädagogische Revolution" : eine Zusammenfassung der Schrift von Leonhard Ragaz

