Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 94 (2000)

Heft: 5

Artikel: "Der das Ohr gepflanzt hat, sollte der nicht héren?"
Autor: Hedinger, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144238

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ulrich Hedinger

«Der das Ohr gepflanzt hat, sollte der nicht

horen?»

Der das Ohr gepflanzt, sollte der nicht horen? Der das Auge gebildet, sollte der nicht

sehen?

Psalm 94 .9

Welcher Mensch ist unter Euch, der seinem Sohn, wenn er ihn um ein Brot bittet, einen
Stein gibe oder auch, wenn er um einen Fisch bittet, ihm eine Schlange gibe? Wenn nun
ihr, die ihr doch bose seid, euren Kindern gute Gaben zu geben wisst, wieviel mehr wird

Euer Vater in den Himmeln denen Gutes* geben, die ihn bitten!

Matthius 7,9-11

* in der Fassung von Lukas 11, 13: den heiligen Geist denen geben, die um ihn bitten!

Heute kennen mehr Européerinnen und
Européer als frilher fremde Kulturen und
Religionen. Vertieft kann dieses Wissen zu
einer fruchtbaren Auseinandersetzung mit
der eigenen und anderen Religionen fiih-
ren. Voraussetzung dazu wiren engagiertes
Interesse, Toleranz und Verzicht auf mis-
sionarischen Bekehrungseifer samt seinen
subtilen Varianten.

In Mobel- und Kunstgeschiften, in vie-
len Wohnungen und Stuben werden wir
von drei kunstvoll geschnitzten Tieren be-
griisst; das eine hilt sich die Ohren, das
zweite die Augen, das dritte den Mund zu:
Indiens «heilige Affen». Begriissen nach
unserm Brauch tun sie freilich nicht, sie
wollen und konnen ja nicht sehen, nicht
reden, nicht horen. Thr Verzicht auf die
Wahrnehmungsorgane und das Sprechen
verweist auf den hinduistischen Glauben,
dass das Wesentliche, allumfassend Eine,
erlosend Gottliche nicht im verwirrenden
Vielerlei der Welt, nicht im schrillen Hin
und Her der Bazare und Warenh&user, nicht
in wechselnden Gefiihlen zu finden ist,
sondern in der Abkehr von der Welt, im
Verlassen und Loslassen der «dusseren
Wirklichkeit» mit ihren beingstigenden,
stressenden Mancherleis.

Wesentlich fiir die biblische, jiidische
und christliche Glaubensauffassung sind
dagegen das offene Ohr, die sehenden
Augen, der sprechende Mund; sie gehdren
unverdusserlich zum Menschen, zu Gott,

zum «Heiligen Israels». Die Prophetinnen
und Propheten der Bibel, die Psalmisten,
Jesus von Nazareth, seine Schwestern und
Briider ziehen sich nicht von der Welt zu-
riick, sie ziehen nicht von den Dorfern,
Stidten, Bergen Galildas und Judias in die
«heilige Wiiste». Die von seinem Geist
Angesteckten, Ergriffenen ignorieren und
verachten die «dussere Wirklichkeit» nicht;
sie widerstehen ihr, wo diese zur hochgerii-
steten Sklavin von Profitgier und Lebens-
zerstdrung geworden ist. Sie tun den Mund
auf gegen legale und illegale Ausbeutung
von Kindern, Frauen, Minnern, gegen
Mobben und Sich-mobben-Lassen.

Diese Widerstandsfiahigkeit sei den hin-
duistisch geprigten Menschen nicht abge-
sprochen. Sie muss bei ihnen aber aus der
Seligkeit des Schweigens und Nichthan-
delns auftauchen. Das ist nicht leicht. Auch
fiir Européder und Nordamerikaner nicht,
die im letzten Drittel unseres Jahrhunderts
«nach Indien gereist» sind, sich von der
Politik ab- und der Esoterik zugewandt
haben. (Wiren andererseits Weltverbesse-
rungsbewegungen europdischer Herkunft
vor dem Scheitern, vor Sektierertum, vor
heissen und kalten Kriegen nicht eher be-
wahrt geblieben, wenn «abendlidndische»
Aktivitidt «Indiens Gelassenheit» nicht als
Fatalismus missverstanden hitte?)

Der Mensch hort und sieht. Gott hért und
sieht. Der Psalmist packt den zweiten Satz
allerdings nicht in einen Katechismus, in

133



das geruhsam zu lesende Lehrbiichlein, das
viele Konfirmanden friiherer Generationen
auswendig zu lernen hatten. Am Anfang
seines Gebets hatte der Psalmist erregt ge-
fragt: Wie lange stellst Du, Gott, Dich taub
und blind gegeniiber den Opfern, den Preis-
gegebenen? Wie lange sollen BOrsen mit
Arbeitenden und Arbeitslosen spielen? Wie
lange soll Miittern und Fremden durch das
Lob der FEigenleistung die «Rationali-
sierung»(Abbau) der Sozialversicherungen
schmackhaft gemacht werden? Wie lange
sollen die Beschimpfungen der Auslédnder,
der Fliichtlinge beklatscht werden? Wie
diejenige am Fernsehen vom 12. Oktober
1999, es sei doch unerhért, dass die schad-
hafte «Schnurre» von Asylsuchenden zahn-
drztlich gratis saniert werde.

Schliesslich iiberkommt den Psalmisten
die Erinnerung an die Geschichte, die als
Tat Gottes verstandene Befreiung seiner
Miitter und Viter von der Sklaverei in
Agypten. Er fragt, nein, nicht rhetorisch,
sondern bekennend, hoffend: «Der das Ohr
gepflanzt, sollte der nicht hoéren?» Ein
wunderschoner Satz. Aufstrahlt in ihm die
Feinheit des Ohres. Aufstrahlt in thm die
Bestimmung des Ohres: aufmerksam zu
sein auf alle Worte von Erwachsenen, zarte
und harte, auf das Wimmern und Lachen
von Kindern, das Singen der Vigel, das
Erklingen der Horner und Violinen. Das
wahrnehmende, einfiihlsame Ohr ist fiir
den Psalmisten nicht bloss Produkt der
Evolution zum homo sapiens. Es ist die
wahrnehmende, den Andern, das Schone,
das Hissliche wahrnehmende Seele. Es ist
die Seele aller Menschen, der organisch
Gehorlosen auch. Fiir den Psalmisten ist es
Hinweis auf die Existenz Gottes. Die
Schopfermacht, die das feine menschliche
Ohr schuf, muss selber horen (kdnnen).

Sein zweiter, mehr auf die Gegenwart
bezogener Gottesbeweis ist Glut und Flam-
me der Begeisterung iiber das Wunderwerk
Ohr, iiber das Wunderwerk Auge. Sollte
Gott nicht horen: die Schreie der Opfer, das
Grinsen der Ubeltiter, die Tone der Singen-
den und Liebenden? Mir gefillt dieser Got-
teshinweis des Psalmisten viel besser als
die beriihmten, miihsam einfachen Gottes-

134

beweise der Gelehrten des Mittelalters,
welche zwischen dem die Menschen und
Volker ins Leben rufenden Gott und einer
mathematischen Formel oder einem aristo-
telischen Prinzip der Logik kaum einen
Unterschied erkennen lassen. Dem von 1h-
nen bewiesenen Gott ist zum vornherein
der Verzicht eingeschrieben, sich durch
unsere Wirklichkeit mit all ihren Brutalité-
ten und Absurdititen belasten zu lassen.

Ihren Gottesbeweisen zdge ich die Hal-
tung der drei heiligen Tiere Indiens vor. Sie
lassen wenigstens Umrisse der Wirklich-
keit erahnen. Ohr, Auge, Mund, die sie zum
Fragen, Staunen, Klagen bringen kénnten,
sind noch da, nicht weggefegt von hoher
Mathematik und abstrakter Logik, freilich
versiegelt, passiv gemacht durch ihre Hén-
de. Wenn man trotzdem in ihre Augen
schauen konnte, wiren diese von Trauer
oder Wut, Zuversicht oder Schalkhaftem
erfiillt. Mathematik und Logik trauern und
spassen dagegen nicht.

Der Psalmist zieht einen Bogen vom
menschlichen Ohr zum hoérenden Gott.
Dieser Bogen ist ein Bogen des Glaubens,
nicht der Logik. Darum ist der nicht als
dumm abzutun, der dem menschlichen Ohr
keinen Hinweis auf einen horenden Gott zu
entnehmen vermag. Eine niichterne Be-
trachtung der Naturgeschichte kdnnte das
Ohr einfach als Organ auffassen, das recht-
zeitige Flucht vor dem Feind und erfolgrei-
che Jagd auf Beute oder Schwiichere signa-
lisiert, die Laute des Sexualpartners und
der pflegebediirftigen Brut wahrnimmt,
Hilfe fiir das Reden und Freude an der
Musik bedeutet. Die akustischen Moglich-
keiten heutiger Lautempfidnger sind im-
mens gewachsen. Mit der Umsatzsteige-
rung von Swisscom und Diax hat die Hor-
fahigkeit des Menschen gegeniiber den
Mitmenschen aber nicht Schritt gehalten.

Unsere Fahigkeit zu horen ist iiberschat-
tet von der Ohnmacht, nur das zu héren,
was wir horen wollen, was unserm Pre-
stige, unserer Angst, unseren Vorurteilen
dient. Wird den Ohren der anderen nicht
vorgeredet, den Augen der anderen nicht
vorgegaukelt, was sie in eine Sackgasse
oder Falle lockt? Wie viele Verspre-



chungen wurden schon ins Ohr von Frauen
«exotischer» Linder telefoniert, wieviele
schone Photos von Schweizer Bergen und
Minnern ihren Augen vorgefiihrt? Und
dann, zwei Jahre spiter, kein besorgter Gat-
te war mehr da, keine schwesterliche Frau
nahm ihr heimwehkrankes Herz wahr,
Schweigen herrschte, Kilte herrschte. Wie
vielen erschien dann mitten im «kalten Pa-
radies» der horende Gott?

Die Bibel macht Mut zu solchen Fragen.
Sie tropfelt uns nicht das Gift der Angst vor
Gedanken ein, welche die herkdmmliche
Religion des Katechismus als unzulissig
einstuft... Sie ldsst uns dennoch den Weg
zum horenden Gott suchen, dessen Ohr
nicht zu einer AbhOrwanze, sondern zum
Herz fiir die Drangsalierten passt.

Auf eindriickliche Weise macht das Je-
sus von Nazareth in seinem Gleichnis vom
gebenden Vater und erhérenden Gott deut-
lich. Kiihn zieht er den Bogen von den
Alltagserfahrungen kleiner Leute in Gali-
14a zum tiefsten Kern des Evangeliums:

Wenn schon ein Vater seinem Kind in-
mitten einer bosen, von Arglist beherrsch-
ten Welt Brot, Fisch und Ei nicht vorenthilt,
um wie viel mehr wird der lebendige, giitige
Gott die ihn Bittenden erhéren? Nach Jesus
diirfen nicht nur die reinen, guten Men-
schen beten und bitten, nein, auch die bdsen
oder als bos geltenden. Auch der Bose hat
das Recht, das zum Leben Notige zu emp-
fangen. Genligend Brot, Arbeit, Anerken-
nung. Wiren diese Rechte verwirklicht,
dann wiirde die Zahl der Bosen sichtbar
abnehmen. Fiir die bésen oder als bos abge-
stempelten Asylsuchenden miissten die
Flughafenbehtérden Wiens, Briissels und
Klotens nicht mehr Spritzen und Mundpfla-
ster bereit halten. «Ausschaffungsunwilli-
ge» miissten dann nicht transportabel ge-
macht werden, denn sie hitten ihr terrori-
siertes, zerbombtes Heimatland vielleicht
gar nicht erst verlassen.

Eine fiinfzigjéhrige Frau lag krebskrank
im Universitétsspital. Als die Schmerzen
heftiger wurden, liess ihr Mann einen Pre-
diger kommen, der ihr versprach, wenn sie
nur recht bete, wiirde sie genesen. Nach
dem Gesprich ging es ihr zwei, drei Tage

besser, so dass ihr Mann die Schulreise
seiner Klasse nicht weiter verschob. Heim-
gekehrt erhielt er die Nachricht vom Hin-
schied seiner Frau. Er war sehr traurig dar-
iiber, dass er die letzten Lebenstage nicht
mit seiner Frau geteilt hatte. Eines tat er
nicht: sich oder seiner verstorbenen Frau
vorwerfen, sie oder er héitten zu wenig in-
tensiv gebetet. Gewiss, Jesu Gleichnis ist
eine sehr dringende, auf ihre Weise kindli-
che Einladung zum Beten, zum Erbitten
guter Gaben, zu denen auch die Genesung
gehoren kann. Den Umkehrschluss ldsst es
aber nicht zu, dass bei fortdauernder
Krankheit und eintretendem Tod zu wenig
gebetet worden sei.

In meiner Jugend kursierte der Spruch:
Erhorte Gebete begliicken den Glauben,
unerhorte ldutern ihn. Gerade libermaéssig
hat er mir schon damals nicht gefallen. Was
sollte etwa an Eltern geldutert werden, die
trotz flehentlicher Gebete Kinder verlieren
mussten? In der Umgebung des Evangeli-
sten Lukas muss es Menschen gegeben ha-
ben, die ob unerhorter Gebete sehr litten
und beinahe schon die Frage heutiger kriti-
scher Menschen stellten, wo der Unter-
schied zwischen Jesus und einem alles
Gute versprechenden Sektenprediger sei.
Moglicherweise hat der Evangelist Lukas
ob der stillen oder lauten Enttduschungen
seiner Mitchristen das Wort Jesu (wie es
Matthius iiberlieferte) korrigiert, indem er
ihn versprechen liess, dass Gott die erhoren
wird, die um den heiligen Geist bitten.

Der Heilige Geist ist beides zugleich: das
héchste Gut oder die wichtigste Gabe Got-
tes sowie Teilnahme an Gottes Sein und
Wirken. Zugleich ist er selber die Macht,
die Ausdauer, der Mut und das Seufzen des
Betens. Er lidsst nicht zu, dass wir uns selbst
oder andern die Ohren, die Augen, den
Mund verbinden, die Hidnde fesseln. Er
macht unruhig, bis wir die politischen, kul-
turellen, wirtschaftlichen Bedingungen ge-
schaffen haben, welche den Volkern das
Teilen von Brot und Arbeit erleichtern, den
Einzelnen das Schenken von Zeit und Ver-
standnis zur Freude machen.

(Predigt, gehalten am 17. Oktober 1999 in
Geroldswil)

135



	"Der das Ohr gepflanzt hat, sollte der nicht hören?"

