
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 94 (2000)

Heft: 5

Artikel: "Der das Ohr gepflanzt hat, sollte der nicht hören?"

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrich Hedinger

«Der das Ohr gepflanzt hat, sollte der nicht
hören?»

Der das Ohr gepflanzt, sollte der nicht hören? Der das Auge gebildet, sollte der nicht
sehen? Psalm 94,9

Welcher Mensch ist unter Euch, der seinem Sohn, wenn er ihn um ein Brot bittet, einen
Stein gäbe oder auch, wenn er um einen Fisch bittet, ihm eine Schlange gäbe? Wenn nun
ihr, die ihr doch böse seid, euren Kindern gute Gaben zu geben wisst, wieviel mehr wird
Euer Vater in den Himmeln denen Gutes* geben, die ihn bitten! Matthäus 7,9-11
* in der Fassung von Lukas 11,13: den heiligen Geist denen geben, die um ihn bitten!

Heute kennen mehr Europäerinnen und
Europäer als früher fremde Kulturen und
Religionen. Vertieft kann dieses Wissen zu
einer fruchtbaren Auseinandersetzung mit
der eigenen und anderen Religionen führen.

Voraussetzung dazu wären engagiertes
Interesse, Toleranz und Verzicht auf
missionarischen Bekehrungseifer samt seinen
subtilen Varianten.

In Möbel- und Kunstgeschäften, in vielen

Wohnungen und Stuben werden wir
von drei kunstvoll geschnitzten Tieren
begrüsst; das eine hält sich die Ohren, das
zweite die Augen, das dritte den Mund zu:
Indiens «heilige Affen». Begrüssen nach
unserm Brauch tun sie freilich nicht, sie
wollen und können ja nicht sehen, nicht
reden, nicht hören. Ihr Verzicht auf die
Wahrnehmungsorgane und das Sprechen
verweist auf den hinduistischen Glauben,
dass das Wesentliche, allumfassend Eine,
erlösend Göttliche nicht im verwirrenden
Vielerlei der Welt, nicht im schrillen Hin
und Her der Bazare und Warenhäuser, nicht
in wechselnden Gefühlen zu finden ist,
sondern in der Abkehr von der Welt, im
Verlassen und Loslassen der «äusseren
Wirklichkeit» mit ihren beängstigenden,
stressenden Mancherleis.

Wesentlich für die biblische, jüdische
und christliche Glaubensauffassung sind
dagegen das offene Ohr, die sehenden
Augen, der sprechende Mund; sie gehören
unveräusserlich zum Menschen, zu Gott,

zum «Heiligen Israels». Die Prophetinnen
und Propheten der Bibel, die Psalmisten,
Jesus von Nazareth, seine Schwestern und
Brüder ziehen sich nicht von der Welt
zurück, sie ziehen nicht von den Dörfern,
Städten, Bergen Galiläas und Judäas in die
«heilige Wüste». Die von seinem Geist
Angesteckten, Ergriffenen ignorieren und
verachten die «äussere Wirklichkeit» nicht;
sie widerstehen ihr, wo diese zur hochgerüsteten

Sklavin von Profitgier und
Lebenszerstörung geworden ist. Sie tun den Mund
auf gegen legale und illegale Ausbeutung
von Kindern, Frauen, Männern, gegen
Mobben und Sich-mobben-Lassen.

Diese Widerstandsfähigkeit sei den hin-
duistisch geprägten Menschen nicht
abgesprochen. Sie muss bei ihnen aber aus der
Seligkeit des Schweigens und Nichthandeins

auftauchen. Das ist nicht leicht. Auch
für Europäer und Nordamerikaner nicht,
die im letzten Drittel unseres Jahrhunderts
«nach Indien gereist» sind, sich von der
Politik ab- und der Esoterik zugewandt
haben. (Wären andererseits
Weltverbesserungsbewegungen europäischer Herkunft
vor dem Scheitern, vor Sektierertum, vor
heissen und kalten Kriegen nicht eher
bewahrt geblieben, wenn «abendländische»
Aktivität «Indiens Gelassenheit» nicht als
Fatalismus missverstanden hätte?)

Der Mensch hört und sieht. Gott hört und
sieht. Der Psalmist packt den zweiten Satz
allerdings nicht in einen Katechismus, in

133



das geruhsam zu lesende Lehrbüchlein, das
viele Konfirmanden früherer Generationen
auswendig zu lernen hatten. Am Anfang
seines Gebets hatte der Psalmist erregt
gefragt: Wie lange stellst Du, Gott, Dich taub
und blind gegenüber den Opfern, den
Preisgegebenen? Wie lange sollen Börsen mit
Arbeitenden und Arbeitslosen spielen? Wie
lange soll Müttern und Fremden durch das
Lob der Eigenleistung die «Rationali-
sierung»(Abbau) der Sozialversicherungen
schmackhaft gemacht werden? Wie lange
sollen die Beschimpfungen der Ausländer,
der Flüchtlinge beklatscht werden? Wie
diejenige am Fernsehen vom 12. Oktober
1999, es sei doch unerhört, dass die schadhafte

«Schnurre» von Asylsuchenden
zahnärztlich gratis saniert werde.

Schliesslich überkommt den Psalmisten
die Erinnerung an die Geschichte, die als
Tat Gottes verstandene Befreiung seiner
Mütter und Väter von der Sklaverei in
Ägypten. Er fragt, nein, nicht rhetorisch,
sondern bekennend, hoffend: «Der das Ohr
gepflanzt, sollte der nicht hören?» Ein
wunderschöner Satz. Aufstrahlt in ihm die
Feinheit des Ohres. Aufstrahlt in ihm die
Bestimmung des Ohres: aufmerksam zu
sein auf alle Worte von Erwachsenen, zarte
und harte, auf das Wimmern und Lachen
von Kindern, das Singen der Vögel, das

Erklingen der Hörner und Violinen. Das
wahrnehmende, einfühlsame Ohr ist für
den Psalmisten nicht bloss Produkt der
Evolution zum homo sapiens. Es ist die
wahrnehmende, den Andern, das Schöne,
das Hässliche wahrnehmende Seele. Es ist
die Seele aller Menschen, der organisch
Gehörlosen auch. Für den Psalmisten ist es
Hinweis auf die Existenz Gottes. Die
Schöpfermacht, die das feine menschliche
Ohr schuf, muss selber hören (können).

Sein zweiter, mehr auf die Gegenwart
bezogener Gottesbeweis ist Glut und Flamme

der Begeisterung über das Wunderwerk
Ohr, über das Wunderwerk Auge. Sollte
Gott nicht hören: die Schreie der Opfer, das
Grinsen der Übeltäter, die Töne der Singenden

und Liebenden? Mir gefällt dieser
Gotteshinweis des Psalmisten viel besser als
die berühmten, mühsam einfachen Gottes¬

beweise der Gelehrten des Mittelalters,
welche zwischen dem die Menschen und
Völker ins Leben rufenden Gott und einer
mathematischen Formel oder einem
aristotelischen Prinzip der Logik kaum einen
Unterschied erkennen lassen. Dem von
ihnen bewiesenen Gott ist zum vornherein
der Verzicht eingeschrieben, sich durch
unsere Wirklichkeit mit all ihren Brutalitäten

und Absurditäten belasten zu lassen.
Ihren Gottesbeweisen zöge ich die

Haltung der drei heiligen Tiere Indiens vor. Sie
lassen wenigstens Umrisse der Wirklichkeit

erahnen. Ohr, Auge, Mund, die sie zum
Fragen, Staunen, Klagen bringen könnten,
sind noch da, nicht weggefegt von hoher
Mathematik und abstrakter Logik, freilich
versiegelt, passiv gemacht durch ihre Hände.

Wenn man trotzdem in ihre Augen
schauen könnte, wären diese von Trauer
oder Wut, Zuversicht oder Schalkhaftem
erfüllt. Mathematik und Logik trauern und
spassen dagegen nicht.

Der Psalmist zieht einen Bogen vom
menschlichen Ohr zum hörenden Gott.
Dieser Bogen ist ein Bogen des Glaubens,
nicht der Logik. Darum ist der nicht als
dumm abzutun, der dem menschlichen Ohr
keinen Hinweis auf einen hörenden Gott zu
entnehmen vermag. Eine nüchterne
Betrachtung der Naturgeschichte könnte das
Ohr einfach als Organ auffassen, das
rechtzeitige Flucht vor dem Feind und erfolgreiche

Jagd auf Beute oder Schwächere
signalisiert, die Laute des Sexualpartners und
der pflegebedürftigen Brut wahrnimmt,
Hilfe für das Reden und Freude an der
Musik bedeutet. Die akustischen Möglichkeiten

heutiger Lautempfänger sind
immens gewachsen. Mit der Umsatzsteigerung

von Swisscom und Diax hat die
Hörfähigkeit des Menschen gegenüber den
Mitmenschen aber nicht Schritt gehalten.

Unsere Fähigkeit zu hören ist überschattet

von der Ohnmacht, nur das zu hören,
was wir hören wollen, was unserm
Prestige, unserer Angst, unseren Vorurteilen
dient. Wird den Ohren der anderen nicht
vorgeredet, den Augen der anderen nicht
vorgegaukelt, was sie in eine Sackgasse
oder Falle lockt? Wie viele Verspre-

134



chungen wurden schon ins Ohr von Frauen
«exotischer» Länder telefoniert, wieviele
schöne Photos von Schweizer Bergen und
Männern ihren Augen vorgeführt? Und
dann, zwei Jahre später, kein besorgter Gatte

war mehr da, keine schwesterliche Frau
nahm ihr heimwehkrankes Herz wahr,
Schweigen herrschte, Kälte herrschte. Wie
vielen erschien dann mitten im «kalten
Paradies» der hörende Gott?

Die Bibel macht Mut zu solchen Fragen.
Sie tröpfelt uns nicht das Gift der Angst vor
Gedanken ein, welche die herkömmliche
Religion des Katechismus als unzulässig
einstuft... Sie lässt uns dennoch den Weg
zum hörenden Gott suchen, dessen Ohr
nicht zu einer Abhörwanze, sondern zum
Herz für die Drangsalierten passt.

Auf eindrückliche Weise macht das
Jesus von Nazareth in seinem Gleichnis vom
gebenden Vater und erhörenden Gott deutlich.

Kühn zieht er den Bogen von den
Alltagserfahrungen kleiner Leute in Galiläa

zum tiefsten Kern des Evangeliums:
Wenn schon ein Vater seinem Kind

inmitten einer bösen, von Arglist beherrschten

Welt Brot, Fisch und Ei nicht vorenthält,
um wie viel mehr wird der lebendige, gütige
Gott die ihn Bittenden erhören? Nach Jesus
dürfen nicht nur die reinen, guten
Menschen beten und bitten, nein, auch die bösen
oder als bös geltenden. Auch der Böse hat
das Recht, das zum Leben Nötige zu
empfangen. Genügend Brot, Arbeit, Anerkennung.

Wären diese Rechte verwirklicht,
dann würde die Zahl der Bösen sichtbar
abnehmen. Für die bösen oder als bös
abgestempelten Asylsuchenden müssten die
Flughafenbehörden Wiens, Brüssels und
Klotens nicht mehr Spritzen und Mundpflaster

bereit halten. «Ausschaffungsunwillige»
müssten dann nicht transportabel

gemacht werden, denn sie hätten ihr terrorisiertes,

zerbombtes Heimatland vielleicht
gar nicht erst verlassen.

Eine fünfzigjährige Frau lag krebskrank
im Universitätsspital. Als die Schmerzen
heftiger wurden, liess ihr Mann einen
Prediger kommen, der ihr versprach, wenn sie

nur recht bete, würde sie genesen. Nach
dem Gespräch ging es ihr zwei, drei Tage

besser, so dass ihr Mann die Schulreise
seiner Klasse nicht weiter verschob.
Heimgekehrt erhielt er die Nachricht vom
Hinschied seiner Frau. Er war sehr traurig
darüber, dass er die letzten Lebenstage nicht
mit seiner Frau geteilt hatte. Eines tat er
nicht: sich oder seiner verstorbenen Frau
vorwerfen, sie oder er hätten zu wenig
intensiv gebetet. Gewiss, Jesu Gleichnis ist
eine sehr dringende, auf ihre Weise kindliche

Einladung zum Beten, zum Erbitten
guter Gaben, zu denen auch die Genesung
gehören kann. Den Umkehrschluss lässt es
aber nicht zu, dass bei fortdauernder
Krankheit und eintretendem Tod zu wenig
gebetet worden sei.

In meiner Jugend kursierte der Spruch:
Erhörte Gebete beglücken den Glauben,
unerhörte läutern ihn. Gerade übermässig
hat er mir schon damals nicht gefallen. Was
sollte etwa an Eltern geläutert werden, die
trotz flehentlicher Gebete Kinder verlieren
müssten? In der Umgebung des Evangelisten

Lukas muss es Menschen gegeben
haben, die ob unerhörter Gebete sehr litten
und beinahe schon die Frage heutiger
kritischer Menschen stellten, wo der Unterschied

zwischen Jesus und einem alles
Gute versprechenden Sektenprediger sei.
Möglicherweise hat der Evangelist Lukas
ob der stillen oder lauten Enttäuschungen
seiner Mitchristen das Wort Jesu (wie es
Matthäus überlieferte) korrigiert, indem er
ihn versprechen liess, dass Gott die erhören
wird, die um den heiligen Geist bitten.

Der Heilige Geist ist beides zugleich : das
höchste Gut oder die wichtigste Gabe Gottes

sowie Teilnahme an Gottes Sein und
Wirken. Zugleich ist er selber die Macht,
die Ausdauer, der Mut und das Seufzen des
Betens. Er lässt nicht zu, dass wir uns selbst
oder andern die Ohren, die Augen, den
Mund verbinden, die Hände fesseln. Er
macht unruhig, bis wir die politischen,
kulturellen, wirtschaftlichen Bedingungen
geschaffen haben, welche den Völkern das
Teilen von Brot und Arbeit erleichtern, den
Einzelnen das Schenken von Zeit und
Verständnis zur Freude machen.
(Predigt, gehalten am 17. Oktober 1999 in
Geroldswil)

135


	"Der das Ohr gepflanzt hat, sollte der nicht hören?"

