
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 94 (2000)

Heft: 4

Artikel: NW-Gespräch mit Leonardo Boff : die Leidenschaft für Gott mit der
Leidenschaft für die Armen verbinden

Autor: Boff, Leonardo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144235

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-Gespräch mit Leonardo Boff

Die Leidenschaft für Gott mit der
Leidenschaft für die Armen verbinden

Leonardo Boff ist einer der bedeutendsten Befreiungstheologen Lateinamerikas. Seine
über 60 Bücher werden vor allem auch im deutschen Sprachraum gelesen. Berühmt wurde
er mit dem Buch «Kirche: Charisma und Macht», das 1981 in seiner Originalfassung
erschien und eine wichtige Kritik an den nachkonziliaren Restaurationserscheinungen im
Katholizismus enthielt. Boffs Verbindung von Gesellschaftskritik und Kirchenkritik trug
ihm verschiedene Massregelungen des Vatikans, darunter Zensurmassnahmen und ein
«Bussschweigen», ein. Inzwischen hat Leonardo Boffden kirchlichen Dienst quittiert. Er
ist heute Professor für Ethik und Philosophie an der staatlichen Universität von Rio de
Janeiro. Zur Zeit arbeitet er an zwei neuen Büchern. Das eine befasst sich mit 2000 Jahren
Christentum, das andere erinnert daran, dass das Jahr 2000 auch ein brasilianisches Jahr
ist. Dasfolgende Gespräch mit Leonardo Boffberuht aufFragen des Redaktors der Neuen
Wege zur Standortbestimmung der Befreiungstheologie und der Basbgemeinden in
Brasilien. Das Gespräch geführt hat Sergio Ferrari vom Pressedienst E-CHANGER am
17. März in Fribourg. Red.

500 Jahre Entdeckung Brasiliens - kein
Grund zum Feiern

NW: Leonardo Boff, am kommenden 22.
April sind es 500 Jahre her, seit der Portugiese

Pedro Alvares Cabrai Brasilien
entdeckt hat. Was als Entdeckung begann,
endete als Eroberung undAusplünderung des
Landes und seiner Menschen. Wie begehen
Sie dieses Datum? Gibt es überhaupt einen
Grund zu «feiern»?

Leonardo Boff: Viele von uns übernehmen

die Perspektive der Opfer, der Indianer,

der Schwarzen, der Unterdrückten, die
Perspektive des «Strandes» und nicht die
Perspektive der «Karavelle». Und für
diejenigen, die am Strand waren, bedeutete die
Ankunft der Portugiesen eine richtige Invasion.

Es war keine Begegnung, sondern ein
Zusammenprall der Kulturen. Dass die
Indianer dezimiert wurden, dass Millionen
von Schwarzen als Sklaven nach Brasilien
gebracht und unmenschlich behandelt wurden,

das alles ist nun wirklich kein Grund
zum Feiern. Den 22. April mögen die Er-

104

oberer feiern, für die Opfer ist dieses
Datum ein Greuel. Wir klagen an, was geschehen

ist. Wir sagen, dass die Opfer bis zum
Jüngsten Gericht das Recht haben, diese
«Entdeckung» in Frage zu stellen.

NW: Gibt es noch eine andere Perspektive,
vielleicht eine Zukunftsperspektivefür
Brasilien?

Leonardo Boff: Eine andere Perspektive
sieht Brasilien mit den Augen der heutigen
Brasilianer und Brasilianerinnen. In den

vergangenen 500 Jahren hat sich ein Volk
entwickelt, das aus verschiedenen Rassen
hervorgegangen ist. Es gibt eine eigene
Kultur und vor allem auch eine bedeutende
Organisation des Volkes mit Hunderten
von Basisgruppen und sozialen Bewegungen,

die ein anderes Projekt für Brasilien
vertreten. Die offiziellen Feierlichkeiten
geben uns die Gelegenheit, diese 500 Jahre
anders zu beurteilen und für ein anderes
Brasilien einzutreten, in dem alle ihren
Platz einnehmen können. Wir wollen, dass

es weniger Ausgrenzung und mehr Mitbe-



Stimmung gibt. Das Volk soll im Zentrum
einer partizipativen und sozialen Demokratie

stehen.

NW: Wie kommt es, dass in einem Land,
das seinen natürlichen und wirtschaftlichen

Ressourcen nach reich wäre, die Hälfte
der Bevölkerung unter der Armutsgrenze

lebt? Sie sagten kürzlich in einem Interview,

die Verelendung sei sogar noch grösser,

als Marx sie vorausgesehen habe.

Leonardo Boff: Die erste grosse Lektion
von Marx lautet, dass die Ökonomie immer
einepolitische Ökonomie ist. Wir leben unter

Verhältnissen, die aus der Kolonialzeit
stammen. Die Grossgrundbesitzer sind die
Erben der Kolonialherren, die Profiteure
einer Politik, die eine grosse Anhäufung
von Reichtum in der Hand einiger weniger
ermöglicht hat. Ihnen stehen zahllose Opfer
gegenüber, so dass Brasilien heute ein
zerrissenes Land ist. Dabei wäre Brasilien
überaus reich an natürlichen Ressourcen.
Aber die Gesellschaft ist voller Ungerechtigkeit.

Dieser Herausforderung müssen
wir begegnen. Nur die vereinigte Kraft des
Volkes und seiner Kultur kann dazu beitragen,

die furchtbaren Gegensätze zwischen
Reichen und Armen mit mehr Gerechtigkeit

und Partizipation zu überwinden.

NW: Welches ist der Anteil der Kirche an
dieser Entwicklung?

Leonardo Boff: Die Kirche in Brasilien
war immer eine Verbündete der Reichen.
Sie hatte nur ein Ziel: dilatar la fé e

l'imperio, das heisst: den Glauben und die
Macht auszudehnen. Mit den Missionaren
sind auch die Kolonialherren gekommen.
Die ursprünglichen Bewohner und
Bewohnerinnen des Landes wurden mit dem
Kreuz und dem Schwert unterjocht. Die
Kirche gehört zu dieser Ordnung, die -
richtig analysiert - eine Unordnung
bedeutet. Die Kirche ist die Komplizin dieser
Unterdrückung, die sich in der Kluft
zwischen Arm und Reich niederschlägt.

Aber von Anfang an gab es prophetische
Stimmen, vor allem unter den Franziska¬

nern und den Jesuiten, die diese Situation
der Unterdrückung und der Sklaverei kritisiert

haben. In den 60er Jahren des 20.
Jahrhunderts ist dann die Basiskirche
entstanden, die mit ihrer Optionfür die Armen
zu einer andern Präsenz der Kirche in der
Gesellschaft geführt hat. Die Kirche hat
ihren sozialen Auftrag besser definiert und
wahrgenommen: auf Seiten der Armen,
offen für die andern, aber klar für die notwendigen

Veränderungen in der Gesellschaft.

Kapitalismus kann nie nachhaltig sein

NW: Im vergangenen Dezember nahmen
Sie an einem Seminar der Novartis-Stiftung
teil. Sie äusserten dort Kritik am Konzept
der nachhaltigen Entwicklung, das Sie für
einen Trick des Kapitalismus halten, um
den ökologischen Diskurs für sich zu
vereinnahmen, statt ihn ernst zu nehmen. Wie
begründen Sie diese Unvereinbarkeit
zwischen Kapitalismus und nachhaltiger
Wirtschaft?

Leonardo Boff: Ich glaube dass dieser
Begriffder nachhaltigen oder- besser - der
zukunftsfähigen Entwicklung sehr ambivalent

ist. Er wurde innerhalb des kapitalistischen

Denkens entwickelt, um auf die
Herausforderung der Ökologie zu antworten.
Die Logik der kapitalistischen Entwicklung

kennt keine Grenzen des Wachstums,
sie ist vielmehr grenzenlos und nicht zu
bremsen. Deswegen muss jedes Land jedes
Jahr sein Bruttosozialprodukt um einige
Prozente erhöhen, wenn es sich «entwik-
keln» will. Wenn es sein Wachstumsziel
nicht erreicht, ist eine Krise eingetreten.

Diese kontinuierliche, nicht
aufzuhaltende «Entwicklung» kann nie
nachhaltig sein. Der Begriff der Nachhaltigkeit,
der ursprünglich aus der Forstwirtschaft
kommt, soll zeigen, dass die Natur einen
Ausgleich zwischen der Nutzung und der
Erneuerung ihrer Ressourcen entwickelt
hat. So verstanden sind Nachhaltigkeit im
Ökosystem und kapitalistische Entwicklung

unverträgliche Gegensätze. Die
kapitalistische Entwicklung produziert Reichtum

auf Kosten nicht nur der Armen, son-

105



dem auch der Natur. Um die Nachhaltigkeit
zu bewahren, müssen wir ein anderes
Produktionssystem einführen. Eine nachhaltige

Gesellschaft, eine nachhaltige Welt
braucht eine andere Entwicklung. Sonst ist
der Begriff der Nachhaltigkeit irreführend.

NW: Wo sehen Sie Alternativen für eine
neue Weltwirtschaftsordnung, die auf
Gerechtigkeit und Nachhaltigkeit beruhen
würde? Wo sehen Sie insbesondere Gegenkräfte,

die der Selbstzerstörung Ihres Landes,

Ihres Kontinents, ja schliesslich der
Menschheit Einhalt gebieten könnten? Ich
könnte auch fragen: Was ist vom Sozialismus

geblieben?

Leonardo Boff: Um in einer globalen
Sicht die Grundbedürfnisse der Menschen
und letztlich aller Lebewesen zu befriedigen,

müssen wir heute alle möglichen
Produktionsformen anwenden, die dieses Ziel
erreichen: sozialistische, privatwirtschaftliche,

gemischtwirtschaftliche und familiäre.

Das ist vielleicht ein pragmatisches
Denken, wie es der Bewegung der Landlosen

in Brasilien entspricht. Wir sollten aber
auf jeden Fall diese «monotheistische»
Produktionsweise des Kapitalismus
brechen. Es müssen auch andere Produktionsformen

anerkannt werden, die der Bewahrung

des Lebens dienen, die zudem in einer
langen Tradition stehen und im Volk verankert

sind.
Darüber hinaus sollten wir die Kategorie

der Ethik in unseren Diskurs über die
politische Ökonomie einführen. Wir müssen
uns verantwortlich fühlen für die Zukunft
der Erde und der Menschheit. Die destruktive

Form des Kapitalismus gefährdet das

Gleichgewicht des Ökosystems. Die Folge
könnte eine grosse Katastrophe für die
Erde sein. Hinzu kommen sollte die spirituelle

Dimension, also die Fähigkeit der
Menschen, miteinander solidarisch
zusammenzuarbeiten und Mitleid zu haben mit
der leidenden Kreatur.

Aufgrund dieser Ethik und dieser
Spiritualität ist das Zentrum nicht die Ware
oder der Markt, sondern der Mensch, dessen

Bedürfnisse durch das ökonomische

Wachstum erfüllt werden müssen, und
nicht allein der Mensch, sondern auch das

Volk, ja die Gemeinschaft der Völker.

Nur wer die Armen liebt, kann für die
Gerechtigkeit eintreten

NW: Ich komme zurück aufdie Frage nach
dem historischen Versagen der Kirche. Mir
fällt bis heute ein Widerspruch zwischen
Theorie und Praxis auf. Aufder einen Seite
gibt es einen Papst, der zwar überaus
fortschrittliche Enzykliken verfasst, die - in
Übereinstimmung mit der Befreiungstheologie

- im Kapitalismus «Strukturen der
Sünde» und «Götzendienst» erkennen. Auf
der anderen Seite verurteilt und verdrängt
der Vatikan Befreiungstheologen und
Basisgemeinden, die ja doch eigentlich das
Subjekt der Veränderung im Sinne dieser
«katholischen Soziaüehre» sein könnten.
So aber hatte diese Soziallehre kein

Subjekt, das an ihrer Umsetzung interessiert
gewesen wäre.

Leonardo Boff: Die Kirche hat zwar seit
dem Ende des 19. Jahrhunderts eine Soziallehre

entwickelt, die eine grosse Offenheit
für das Soziale aufweist. Aber es gibt so
etwas wie eine fundamentale Grenze dieser
Offenheit. Das ist die ausschliesslich moralische

Perspektive, unter der die Kirche die
sozialen Probleme analysiert. Die offiziellen

Dokumente analysieren die Wirklichkeit

nicht, sie nehmen die Gegensätze und
Widersprüche in der Gesellschaft nicht
ernst. Diese werden zwar in einer eher
narrativen Form benannt, aber nicht nach
ihren wirklichen Ursachen erforscht. Wir
vernehmen nicht, warum es den Unterschied

zwischen Reich und Arm gibt, warum

der Kapitalismus so schlechte Früchte
hervorbringt. Sonst würde die Kirche
entdecken, dass der Kapitalismus einer
materialistischen Logik folgt, die in der Anhäufung

materieller Reichtümer besteht. Der
Kapitalismus hat keinen Sinn für
Mitbestimmung und Kooperation, schon gar kein
Mitleid mit den Armen. Er bedeutet
Ausbeutung oder Ausgrenzung von Millionen
von Menschen.

106



Die Kirche müsste erkennen, dass die
sozialen Probleme nicht durch moralische
Verurteilungen gelöst werden, sondern
durch eine historische Praxis, die geeignet
ist, die sozialen Bedingungen zu verändern.

Dann würde die Kirche aufgrund
ihrer grossen christlichen Tradition und der
Praxis Jesu auf der Seite der Armen stehen.
Sie würde sich mit dem Protest der
Unterdrückten in den Volksbewegungen
solidarisieren. Nur so würde die Kirche selbst
eine Kraft der Veränderung.

Wo die Kirche in den letzten zwanzig
Jahren diese analytische Dimension
miteinbezogen hat, stand sie klar auf der Seite
der Armen, da hatte sie den Mut zur vorrangigen

Option für die Armen. Nur wer die
Armen liebt, kann für die Gerechtigkeit
eintreten. Die Kirche in Lateinamerika hat
zum grossen Teil diese Entscheidung
getroffen. Das ist für mich eine grosse Wende
in der Soziallehre der Kirche.

NW: Leonardo, genügt Ihnen das Mea culpa,

das der Papst im Sinn einer kirchlichen
Selbstkritik vorgetragen hat?

Leonardo Boff: Der Papst anerkennt zwar
die Fehler der Kirche, und er hat die Opfer
dieser Fehler auch benannt, die Juden, die
Frauen, die Indianer usw. Es wäre aber
noch mehr zu sagen. Die Kirche müsste
nicht nur die Opfer der Vergangenheit, für
die sie nicht mehr verantwortlich ist, um
Vergebung bitten, sondern auch die heutigen

Opfer, darunter die Theologen, die
Ordensfrauen, ja selbst die Bischöfe, die ge-
massregelt wurden, weil sie sich für
Gerechtigkeit einsetzten.

Das Wichtigste aber wäre die Einsicht,
dass die Kirche in den vergangenen 2000
Jahren nicht in der Lage war, die Europäer
zu erziehen. Wo diese hinkamen, haben sie
die Andersartigkeit der Menschen nicht
anerkannt, sondern die fremden Kulturen
unterjocht und ausgebeutet. Sie haben Eth-
nien wie die indianischen in Mexiko und
Peru fast ausgerottet. Und wenn die
Kolonialherren und die Missionare angekommen

sind, haben sie sich nicht über andere
und andersartige Kinder Gottes gefreut,

sondern ihnen gerade umgekehrt den
Respekt verweigert. Sie haben darüber
gestritten, ob diese fremden Menschen
überhaupt eine Seele hätten. Die Kirche war
nicht fähig, die europäische Kultur zu
einem wirklichen Christentum zu bekehren
und die Menschen zu erziehen, dass sie
keinen Imperialismus mehr betreiben würden

und aufhörten, andere Menschen zu
unterdrücken oder gar auszurotten. Hätte
die Kirche auch ein Bewusstsein für diese
Defizite entwickelt, dann würde sie für ihr
historisches Versagen gegenüber fremden
Kulturen ebenfalls um Vergebung bitten.

Die Befreiungstheologie ist eine offene
Theologie

NW: Wie steht es heute um die Befreiungstheologie?

Warum hören wir so wenig über
sie, obschon es gerade in Brasilien über
hunderttausend Basisgemeinden gibt, die
diese Theologie einerseits umsetzen und
ihr anderseits einen «Sitz im Leben»
geben?

Leonardo Boff: Die Befreiungstheologie
ist Ende der 60er Jahre entstanden, um den
Schrei der Armen zu hören. Heute schreien
die Armen noch immer und vielleicht sogar
noch mehr als früher, weil ihre Lage sich
verschlechtert hat. Deswegen gibt es Gründe

genug, um diese Theologie weiterzuführen;

zumal wir nicht nur mit den Armen
konfrontiert sind, sondern auch mit den
Ausgegrenzten, die ausserhalb des produktiven

Prozesses leben müssen. Es sind vor
allem drei grosse Themen, die uns beschäftigen:

1. Die Befreiungstheologie ist eine konkrete,
eine humanitäre Theologie des

Lebens, um die Millionen von Ausgegrenzten
ins Zentrum zu stellen. Eine Theologie

für die Ausgegrenzten will Leben
retten und dafür sorgen, dass die Kinder
wenigstens einmal täglich etwas zu
essen bekommen.

2. In den letzten zehn, fünfzehn Jahren ist
das mystische Element in die Gesellschaft

zurückgekehrt. Das bedeutet für
uns, dass diese religiöse Dimension zum

107



Innersten des Menschen gehört und nicht
das Monopol der Kirche sein darf. Allerdings

kann diese Dimension auch
zugunsten der Reichen manipuliert werden,

sodass die Leute in der Religion nur
Vertröstung finden statt Engagement. Es

gilt, das Bewusstsein vor dieser
Entfremdung zu bewahren, damit die
Menschen sich aufgrund ihres Glaubens und
ihrer Mystik gegen Ungerechtigkeiten
einsetzen. Die Leidenschaft für Gott
muss sich mit der Leidenschaft für die
Armen verbinden.

3. Dazu gekommen ist auch der Schrei der
Erde, also die ökologische Frage. Unterdrückt

werden nicht nur die Armen, auch
die Erde als solche erleidet diese
Ausbeutung. Um den Schrei der Erde zu
hören, ist eine ökologische Theologie
entstanden. Damit verbindet sich die
pädagogische Herausforderung, dass die
Leute eine andere Beziehung zur Erde
entwickeln, mehr Respekt und mehr
Verehrung für die Erde aufbringen, zu mehr
Zusammenarbeit mit der Erde bereit
sind. Wir wollen eine Entwicklung mit
der Natur und nicht gegen die Natur. Das
sind die neuen Herausforderungen, die
von der Befreiungstheologie angenommen

und vertieft werden.
Die Theologie der Befreiung ist dem

nach eine offene Theologie. Sie fragt immer
nach den relevanten Nöten und Leiden des
Volkes. Sie will diese Realität und deren
Ursachen analysieren, um sie aktiv zu
verändern. Die Theologie der Befreiung hat
einen weiten Weg zurückgelegt: von den
ökonomisch Armen zu den ausgegrenzten
Indianern und Schwarzen, dann aber auch
zur Problematik der diskriminierten Frauen,

schliesslich zu den unterdrückten
Kulturen, die bewahrt werden müssen, und zur
ökologischen Frage. Eine weitere grosse
Herausforderung kommt von der
Globalisierung, die eine neue Phase der
Menschheit bedeutet und einen ethischen
Minimalkonsens unter den Völkern
erforderlich macht, damit wir uns befreien
von Diskriminierungen und Vorurteilen
und die Sorge um die gemeinsame Zukunft
teilen.

Ein neues Experiment Kirche im
Konflikt mit Rom

NW: Wie gestaltet sich das Verhältnis
zwischen den Basisgemeinden und den
restaurativen Kirchenleitungen, die von Rom
eingesetzt wurden?

Leonardo Boff: Rom hat eine Politik der
«Parochialisierung» der Basisgemeinden
entwickelt. Das heisst: Die Kirche will nur
diejenigen Basisgemeinden anerkennen,
die von einem Priester geleitet werden. Die
Basisgemeinde soll einen Teil der Pfarrei
bilden. Für uns entleert diese Politik das
Charakteristikum und die Autonomie der
Basisgemeinde.

Basisgemeinde will Kirche an der Basis
sein und nicht nurTeil der kirchlichen Pastoral.

So gibt es heute in den Pfarreien die
Pastoral der Ehe, die Pastoral der Jugendlichen,die

Pastoral der Kranken. Die Basisgemeinde

wäre dann auch noch für die Pastoral
der Armen zuständig. Die ursprüngliche
Perspektive aber ist, dass die Kirche zusammen

mit dem ganzen Volk einen gemeinsamen

Weg gehen kann. Die Kirche soll die
Kultur des Volkes anerkennen und ihr
sowohl in der Liturgie als auch in der
Glaubensvermittlung Rechnung tragen. Was nun
Rom verlangt, kann nur schon deshalb nicht
funktionieren, weil es dafür gar nicht genügend

Priester gibt. In den grossen Elendsvierteln

gibt es kaum Priester. Deshalb leben
die Basisgemeinden weiter.

Es wäre auch problematisch, wenn eine
Parallelisierung zwischen der institutionellen

Kirche mit ihren Diözesen und
Pfarreien einerseits und den Basisgemeinden,
vernetzt mit weiteren sozialen Bewegungen,

anderseits entstehen würde. In Brasilien

hat sich diese Parallelisierung aber
nicht durchgesetzt. Es gibt hier eine
Konvergenz zwischen der institutionellen Kirche

mit ihren Priestern und Bischöfen, die
unsere Basisgemeinden unterstützen, und
den Basisgemeinden, die in ihren eigenen
Organisationen jene Priester und Bischöfe
miteinbeziehen wollen, die bereit sind, sich
selbst zu verändern und mit dem Volk zu
gehen. So entsteht ein neues Experiment

108



Kirche. Im Austausch mit dem Volk bildet
sich eine afro-lateinische und indianische
Kirche. Ich hoffe, dass hier die Zukunft für
die Kirche in Lateinamerika sein wird.

NW: Sie sind 1992 aus dem Franzbkanerorden

ausgetreten und haben Ihr Priesteramt

niedergelegt. War es Resignation, was
Sie veranlasst hat, den Kampf gegen eine
Kirchenhierarchie aufzugeben, die Ihnen
Redeverbot erteilt und Ihre Schriften
zensiert hat?

Leonardo Boff: Das war zunächst einmal
ein Gestus des Protestes. Ich hatte 1985 das

Bussschweigen angenommen als Zeichen
der Zugehörigkeit zur Kirche. Aber als
Rom mir 1992 das Verbot auferlegte,
Vorlesungen oder Vorträge zu halten, ja auch
nur zu schreiben, da wurde es mir zuviel.
Die Menschenrechte sollten auch für die
Kirche gelten. Was früher ein Akt der
Demut war, wäre jetzt eine Demütigung.

Auch habe ich den Kampf nicht etwa
aufgegeben. Ich habe meine Richtung
beibehalten, aber die Methode des Engagements

gewechselt. Ich habe das offizielle
Amt als Priester aufgegeben. Aber ich bin
Theologe geblieben. Ich schreibe weiter als
Theologe und begleite weiterhin die
Basisgemeinden.

NW: In einem Gespräch haben Sie gesagt,
Sie seien zwar aus der Amtskirche ausgetreten,

nicht aber aus der Basiskirche. Wie
ist das zu verstehen?

Leonardo Boff: In Brasilien gibt es über
hunderttausend Basisgemeinden mit einem
blühenden kirchlichen Leben, das beim
gegenwärtigen Mangel an Theologen die
pastoral Tätigen herausfordert. In dieser
Basiskirche war ich von allem Anfang an
dabei. Nachdem ich meinen Entscheid
getroffen hatte, änderte sich nichts an meiner
Tätigkeit in den Basisgemeinden. Ich mache

weiter wie früher. Wenn es um die
Zelebration einer Messe geht, dann bin ich
dabei, ich taufe und halte Abdankungen,
bin also nach wie vor ein geistlicher
Begleiter der Basisgemeinden, von denen ich

mich angenommen und bei denen ich mich
verwurzelt fühle.

Die Diskriminierung der Laien und der
Frauen als religiöse Ideologie

NW: Sie werfen der katholischen Kirche
vor, durch die Diskriminierung der Laien,
insbesondere der Frauen, selber Strukturen

der Sünde zu praktizieren. Könnte es
sein, dass die Berufung aufgöttliches Recht
für die katholische Kirche zum Vorwand
wird, diese Strukturen der Sünden noch zu
verfestigen, zu dogmatisieren?

Leonardo Boff: Man muss davon ausgehen,

dass die Kirche Praktiken hat, die sehr
konservativ und fast unmenschlich sind.
Wir kommen aus der Neusteinzeit nicht
heraus, in welcher der Patriarchalismus
eine politische Grösse geworden ist.
Erscheinungen wie der Zölibat oder die
Zentrierung der «heiligen Macht» in wenigen
Händen gehören zu dieser patriarchalischen

Struktur. In einer Kirche, die das
Weibliche, die Dimension der «anima»,
unterdrückt statt integriert, können die
Frauen ihren Platz nicht einnehmen. Die
Diskriminierung der Frauen und der Laien
ist eine religiöse Ideologie, die als göttliches

Recht verstanden und missverstanden
wird. Das ist nur ein Alibi, um diese Praktiken

zu legitimieren. Der klerikale Despotismus,

diese Zentrierung der Macht, die
den Gläubigen kaum eine Partizipation
einräumt, macht aus der Kirche eine Bastion
des Konservatismus und des Patriarchalismus.

Er ist eines der grössten Hindernisse
für die Globalisierung der Kirche und
damit auch für das Evangelium.

Ein Sozialismus unter dem Regenbogen
der Gnade Gottes

NW: Geben Sie der katholischen Kirche
noch eine Zukunft? Und wie könnte oder
müsste die Kirche der Zukunft allenfalls
aussehen?

Leonardo Boff: Für mich ist das Christentum

einer der grossen spirituellen Wege der

109



Menschheit. Seine wichtigste Botschaft ist
die Nähe Gottes bei den Menschen, die
leidenschaftliche Liebe Gottes, die ihn
dazu führte, selbst Mensch zu werden. Auf
diese Weise bekommt der Andere, der
Mitmensch, eine zentrale Bedeutung. Christsein

bedeutet, die Welt mit den Augen der
Anderen zu sehen, die Anderen als Andere
anzunehmen. Diese Dimension der Liebe
ist auch eine Kritik an der modernen
Subjektivität, die den Anderen oder die Andere
verdrängt. Für das Christentum ist der
Mitmensch etwas Sakrales, nämlich die
Anwesenheit Gottes. Auf diese Weise trägt es zur
Gesundung der menschlichen Beziehungen

bei.
Das Christentum gibt dem Leben einen

Sinn. Wir reden ja nicht nur vom Leben,
sondern auch von der Auferstehung. Sie ist
der Triumph des Lebens. Jesus will uns das
Leben in der Fülle bringen. Diese
Botschaft kann von allen übernommen werden,

auch von den verschiedenen Kulturen
auf ihren je eigenen Matrizen. Dadurch
können verschiedene Gesichter des
Christentums entstehen. Seine Botschaft ist
eine echte Errungenschaft für die
Menschen.

NW: Unsfällt immer wieder auf, wie gross
die Übereinstimmung zwischen der Theologie

der Befreiung und dem Religiösen
Sozialismus ist. Die Deutung des Reiches
Gottes als Verheissung für diese Erde, die
Option für die Armen, die Würdigung der
sozialistischen (Arbeiter-)Bewegung als
Zeichen der Zeit - das sind alles Elemente

der beiden Theologien, die unabhängig
voneinander entstanden sind. Nimmt die
Theologie der Befreiung eigentlich Kenntnis

von diesem ihrem alteren Bruder?

Leonardo Boff: Unsere Befreiungstheologie
hat sich nicht so sehr von den Texten der

sozialistischen Tradition inspirieren lassen.
Wir sind durch die Arbeit des Volkes zur
gemeinsamen Überzeugung gekommen,
dass Partizipation und Solidarität zentrale
menschliche Werte sind. Später haben wir
entdeckt, dass andere, vielleicht weisere als
wir, dasselbe gedacht haben. Dazu gehört
auch der Religiöse Sozialismus. Wir sind
sehr froh darüber, dass wir solche Vorläufer
und Gefährten in unserem Denken und
Handeln haben.

Das Christentum hat eine tiefe
Verwandtschaft mit den Idealen und Utopien
des Sozialismus. Das spricht für die Wahrheit

des echten Sozialismus, der alle
Menschen einschliesst und auf ihre
Grundbedürfnisse, auf die grossen Utopien des Herzens

eine Antwort gibt. Der Sozialismus ist
für mich der Weg zu einer wirklich globalisierten

Gesellschaft. Wir leben auf einem
Planeten, dessen Ressourcen begrenzt sind.
Entweder wir sozialisieren diese Ressourcen

oder wir können zusammen nicht
überleben. Wir sind dazu verurteilt, sozialistisch

zu werden, nicht weil wir ideologisch

für den Sozialismus sind, sondern
weil der Sozialismus für uns der gemeinsame

Weg ist, um als Brüder und Schwestern
unter dem Regenbogen der Gnade Gottes
zusammenzuleben.

Die Gerechtigkeit ist so wichtig, dass es ohne sie kein Reich Gottes gibt.

(Leonardo Boff, Kirche: Charisma und Macht, Düsseldorf 1985, S. 54)

110


	NW-Gespräch mit Leonardo Boff : die Leidenschaft für Gott mit der Leidenschaft für die Armen verbinden

