Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 94 (2000)

Heft: 4

Artikel: NW-Gesprach mit Leonardo Boff : die Leidenschaft fur Gott mit der
Leidenschatft fur die Armen verbinden

Autor: Boff, Leonardo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144235

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NW-Gesprach mit Leonardo Boff

Die Leidenschaft fiir Gott mit der
Leidenschaft fiir die Armen verbinden

Leonardo Boff ist einer der bedeutendsten Befreiungstheologen Lateinamerikas. Seine
itber 60 Biicher werden vor allem auch im deutschen Sprachraum gelesen. Berithmt wurde
er mit dem Buch «Kirche: Charisma und Macht», das 1981 in seiner Originalfassung
erschien und eine wichtige Kritik an den nachkonziliaren Restaurationserscheinungen im
Katholizismus enthielt. Boffs Verbindung von Gesellschaftskritik und Kirchenkritik trug
ihm verschiedene Massregelungen des Vatikans, darunter Zensurmassnahmen und ein
«Bussschweigen», ein. Inzwischen hat Leonardo Boff den kirchlichen Dienst quittiert. Er
ist heute Professor fiir Ethik und Philosophie an der staatlichen Universitit von Rio de
Janeiro. Zur Zeit arbeitet er an zwei neuen Biichern. Das eine befasst sich mit 2000 Jahren
Christentum, das andere erinnert daran, dass das Jahr 2000 auch ein brasilianisches Jahr
ist. Das folgende Gesprach mit Leonardo Boff beruht auf Fragen des Redaktors der Neuen
Wege zur Standortbestimmung der Befreiungstheologie und der Basisgemeinden in
Brasilien. Das Gesprach gefiihrt hat Sergio Ferrari vom Pressedienst E-CHANGER am

17. Marz in Fribourg.

500 Jahre Entdeckung Brasiliens — kein
Grund zum Feiern

NW: Leonardo Boff, am kommenden 22.
April sind es 500 Jahre her, seit der Portu-
giese Pedro Alvares Cabral Brasilien ent-
deckt hat. Was als Entdeckung begann, en-
dete als Eroberung und Auspliinderung des
Landes und seiner Menschen. Wie begehen
Sie dieses Datum? Gibt es itberhaupt einen
Grund zu «feiern»?

Leonardo Boff: Viele von uns iiberneh-
men die Perspektive der Opfer, der India-
ner, der Schwarzen, der Unterdriickten, die
Perspektive des «Strandes» und nicht die
Perspektive der «Karavelle». Und fiir die-
jenigen,die am Strand waren, bedeutete die
Ankunft der Portugiesen eine richtige Inva-
sion. Es war keine Begegnung, sondern ein
Zusammenprall der Kulturen. Dass die In-
dianer dezimiert wurden, dass Millionen
von Schwarzen als Sklaven nach Brasilien
gebracht und unmenschlich behandelt wur-
den, das alles ist nun wirklich kein Grund
zum Feiern. Den 22. April mogen die Er-

104

Red.

oberer feiern, fiir die Opfer ist dieses Da-
tum ein Greuel. Wir klagen an, was gesche-
hen ist. Wir sagen, dass die Opfer bis zum
Jiingsten Gericht das Recht haben, diese
«Entdeckung» in Frage zu stellen.

NW: Gibt es noch eine andere Perspektive,
vielleicht eine Zukunftsperspektive fiir Bra-
silien?

Leonardo Boff: Eine andere Perspektive
sieht Brasilien mit den Augen der heutigen
Brasilianer und Brasilianerinnen. In den
vergangenen 500 Jahren hat sich ein Volk
entwickelt, das aus verschiedenen Rassen
hervorgegangen ist. Es gibt eine eigene
Kultur und vor allem auch eine bedeutende
Organisation des Volkes mit Hunderten
von Basisgruppen und sozialen Bewegun-
gen, die ein anderes Projekt fiir Brasilien
vertreten. Die offiziellen Feierlichkeiten
geben uns die Gelegenheit, diese 500 Jahre
anders zu beurteilen und fiir ein anderes
Brasilien einzutreten, in dem alle ihren
Platz einnehmen konnen. Wir wollen, dass
es weniger Ausgrenzung und mehr Mitbe-



stimmung gibt. Das Volk soll im Zentrum
einer partizipativen und sozialen Demokra-
tie stehen.

NW: Wie kommt es, dass in einem Land,
das seinen natiirlichen und wirtschaftli-
chen Ressourcen nach reich wire, die Half-
te der Bevilkerung unter der Armutsgrenze
lebt? Sie sagten kiirzlich in einem Inter-
view, die Verelendung sei sogar noch gros-
ser, als Marx sie vorausgesehen habe.

Leonardo Boff: Die erste grosse Lektion
von Marx lautet, dass die Okonomie immer
eine politische Okonomie ist. Wir leben un-
ter Verhiltnissen, die aus der Kolonialzeit
stammen. Die Grossgrundbesitzer sind die
Erben der Kolonialherren, die Profiteure
einer Politik, die eine grosse Anhidufung
von Reichtum in der Hand einiger weniger
ermdglicht hat. Ihnen stehen zahllose Opfer
gegeniiber, so dass Brasilien heute ein zer-
rissenes Land 1st. Dabei wire Brasilien
iberaus reich an natiirlichen Ressourcen.
Aber die Gesellschaft ist voller Ungerech-
tigkeit. Dieser Herausforderung miissen
wir begegnen. Nur die vereinigte Kraft des
Volkes und seiner Kultur kann dazu beitra-
gen, die furchtbaren Gegensitze zwischen
Reichen und Armen mit mehr Gerechtig-
keit und Partizipation zu {iberwinden.

NW: Welches ist der Anteil der Kirche an
dieser Entwicklung?

Leonardo Boff: Die Kirche in Brasilien
war immer eine Verbiindete der Reichen.
Sie hatte nur ein Ziel: dilatar la fé e
I’'imperio, das heisst: den Glauben und die
Macht auszudehnen. Mit den Missionaren
sind auch die Kolonialherren gekommen.
Die urspriinglichen Bewohner und Be-
wohnerinnen des Landes wurden mit dem
Kreuz und dem Schwert unterjocht. Die
Kirche gehort zu dieser Ordnung, die —
richtig analysiert — eine Unordnung be-
deutet. Die Kirche ist die Komplizin dieser
Unterdriickung, die sich in der Kluft zwi-
schen Arm und Reich niederschlégt.

Aber von Anfang an gab es prophetische
Stimmen, vor allem unter den Franziska-

nern und den Jesuiten, die diese Situation
der Unterdriickung und der Sklaverei kriti-
siert haben. In den 60er Jahren des 20.
Jahrhunderts ist dann die Basiskirche ent-
standen, die mit ihrer Option fiir die Armen
zu einer andern Prisenz der Kirche in der
Gesellschaft gefiihrt hat. Die Kirche hat
ihren sozialen Auftrag besser definiert und
wahrgenommen: auf seiten der Armen, of-
fen fiir die andern, aber klar fiir die notwen-
digen Veridnderungen in der Gesellschaft.

Kapitalismus kann nie nachhaltig sein

NW: Im vergangenen Dezember nahmen
Sie an einem Seminar der Novartis-Stiftung
teil. Sie ausserten dort Kritik am Konzept
der nachhaltigen Entwicklung, das Sie fuir
einen Trick des Kapitalismus halten, um
den okologischen Diskurs fiir sich zu ver-
einnahmen, statt ihn ernst zu nehmen. Wie
begriinden Sie diese Unvereinbarkeit zwi-

schen Kapitalismus und nachhaltiger Wirt-
schaft?

Leonardo Boff: Ich glaube dass dieser
Begriff der nachhaltigen oder —besser —der
zukunftsfahigen Entwicklung sehr ambiva-
lent ist. Er wurde innerhalb des kapitalisti-
schen Denkens entwickelt, um auf die Her-
ausforderung der Okologie zu antworten.
Die Logik der kapitalistischen Entwick-
lung kennt keine Grenzen des Wachstums,
sie ist vielmehr grenzenlos und nicht zu
bremsen. Deswegen muss jedes Land jedes
Jahr sein Bruttosozialprodukt um einige
Prozente erhohen, wenn es sich «entwik-
keln» will. Wenn es sein Wachstumsziel
nicht erreicht, ist eine Krise eingetreten.
Diese kontinuierliche, nicht aufzu-
haltende «Entwicklung» kann nie nach-
haltig sein. Der Begriff der Nachhaltigkeit,
der urspriinglich aus der Forstwirtschaft
kommit, soll zeigen, dass die Natur einen
Ausgleich zwischen der Nutzung und der
Erneuerung ihrer Ressourcen entwickelt
hat. So verstanden sind Nachhaltigkeit im
Okosystem und kapitalistische Entwick-
lung unvertragliche Gegensatze. Die kapi-
talistische Entwicklung produziert Reich-
tum auf Kosten nicht nur der Armen, son-

105



dern auch der Natur. Um die Nachhaltigkeit
zu bewahren, miissen wir ein anderes Pro-
duktionssystem einfiihren. Eine nachhal-
tige Gesellschaft, eine nachhaltige Welt
braucht eine andere Entwicklung. Sonst ist
der Begriff der Nachhaltigkeit irrefiihrend.

NW: Wo sehen Sie Alternativen fur eine
neue Weltwirtschaftsordnung, die auf Ge-
rechtigkeit und Nachhaltigkeit beruhen
wiirde? Wo sehen Sie insbesondere Gegen-
krifte, die der Selbstzerstorung Ihres Lan-
des, Ihres Kontinents, ja schliesslich der
Menschheit Einhalt gebieten konnten? Ich
konnte auch fragen: Was ist vom Sozialis-
mus geblieben?

Leonardo Boff: Um in einer globalen
Sicht die Grundbediirfnisse der Menschen
und letztlich aller Lebewesen zu befriedi-
gen, miissen wir heute alle moglichen Pro-
duktionsformen anwenden, die dieses Ziel
erreichen: sozialistische, privatwirtschaft-
liche, gemischtwirtschaftliche und fami-
lidre. Das ist vielleicht ein pragmatisches
Denken, wie es der Bewegung der Landlo-
sen in Brasilien entspricht. Wir sollten aber
auf jeden Fall diese «monotheistische»
Produktionsweise des Kapitalismus bre-
chen. Es miissen auch andere Produktions-
formen anerkannt werden, die der Bewah-
rung des Lebens dienen, die zudem in einer
langen Tradition stehen und im Volk veran-
kert sind.

Dartiber hinaus sollten wir die Kategorie
der Ethik in unseren Diskurs tiber die poli-
tische Okonomie einfilhren. Wir missen
uns verantwortlich fiihlen fiir die Zukunft
der Erde und der Menschheit. Die destruk-
- tive Form des Kapitalismus gefdhrdet das
Gleichgewicht des Okosystems. Die Folge
konnte eine grosse Katastrophe fiir die
Erde sein. Hinzu kommen sollte die spiritu-
elle Dimension, also die Fihigkeit der
Menschen, miteinander solidarisch zusam-
menzuarbeiten und Mitleid zu haben mit
der leidenden Kreatur.

Aufgrund dieser Ethik und dieser Spi-
ritualitdt ist das Zentrum nicht die Ware
oder der Markt, sondern der Mensch, des-
sen Bediirfnisse durch das 6konomische

106

Wachstum erfiillt werden miissen, und
nicht allein der Mensch, sondern auch das
Volk, ja die Gemeinschaft der Volker.

Nur wer die Armen liebt, kann fiir die
Gerechtigkeit eintreten

NW: Ich komme zuriick auf die Frage nach
dem historischen Versagen der Kirche. Mir
fallt bis heute ein Widerspruch zwischen
Theorie und Praxis auf. Auf der einen Seite
gibt es einen Papst, der zwar itberaus fort-
schrittliche Enzykliken verfasst, die — in
Ubereinstimmung mit der Befreiungstheo-
logie — im Kapitalismus «Strukturen der
Siinde» und «Gotzendienst» erkennen. Auf
der anderen Seite verurteilt und verdriangt
der Vatikan Befreiungstheologen und Ba-
sisgemeinden, die ja doch eigentlich das
Subjekt der Verinderung im Sinne dieser
«katholischen Soziallehre» sein konnten.
So aber hatte diese Soziallehre kein Sub-
jekt, das an ihrer Umsetzung interessiert
gewesen wdre.

Leonardo Boff: Die Kirche hat zwar seit
dem Ende des 19. Jahrhunderts eine Sozial-
lehre entwickelt, die eine grosse Offenheit
fiir das Soziale aufweist. Aber es gibt so
etwas wie eine fundamentale Grenze dieser
Offenheit. Das ist die ausschliesslich mora-
lische Perspektive, unter der die Kirche die
sozialen Probleme analysiert. Die offiziel-
len Dokumente analysieren die Wirklich-
keit nicht, sie nehmen die Gegensitze und
Widerspriiche in der Gesellschaft nicht
ernst. Diese werden zwar in einer eher
narrativen Form benannt, aber nicht nach
ihren wirklichen Ursachen erforscht. Wir
vernechmen nicht, warum es den Unter-
schied zwischen Reich und Arm gibt, war-
um der Kapitalismus so schlechte Friichte
hervorbringt. Sonst wiirde die Kirche ent-
decken, dass der Kapitalismus einer mate-
rialistischen Logik folgt, die in der Anhéu-
fung materieller Reichtiimer besteht. Der
Kapitalismus hat keinen Sinn fiir Mitbe-
stimmung und Kooperation, schon gar kein
Mitleid mit den Armen. Er bedeutet Aus-
beutung oder Ausgrenzung von Millionen
von Menschen.



Die Kirche miisste erkennen, dass die
sozialen Probleme nicht durch moralische
Verurteilungen geldst werden, sondern
durch eine historische Praxis, die geeignet
ist, die sozialen Bedingungen zu verén-
dern. Dann wiirde die Kirche aufgrund
ihrer grossen christlichen Tradition und der
Praxis Jesu auf der Seite der Armen stehen.
Sie wiirde sich mit dem Protest der Unter-
driickten in den Volksbewegungen solida-
risieren. Nur so wiirde die Kirche selbst
eine Kraft der Verdnderung.

Wo die Kirche in den letzten zwanzig
Jahren diese analytische Dimension mit-
einbezogen hat, stand sie klar auf der Seite
der Armen,dahatte sie den Mut zur vorran-
gigen Option fiir die Armen. Nur wer die
Armen liebt, kann fiir die Gerechtigkeit
eintreten. Die Kirche in Lateinamerika hat
zum grossen Teil diese Entscheidung ge-
troffen. Das ist fiir mich eine grosse Wende
in der Soziallehre der Kirche.

NW: Leonardo, geniigt Ihnen das Mea cul-
pa, das der Papst im Sinn einer kirchlichen
Selbstkritik vorgetragen hat?

Leonardo Boff: Der Papst anerkennt zwar
die Fehler der Kirche, und er hat die Opfer
dieser Fehler auch benannt, die Juden, die
Frauen, die Indianer usw. Es wire aber
noch mehr zu sagen. Die Kirche miisste
nicht nur die Opfer der Vergangenheit, fiir
die sie nicht mehr verantwortlich ist, um
Vergebung bitten, sondern auch die heuti-
gen Opfer,darunter die Theologen, die Or-
densfrauen, ja selbst die Bischofe, die ge-
massregelt wurden, weil sie sich fiir Ge-
rechtigkeit einsetzten.

Das Wichtigste aber wire die Einsicht,
dass die Kirche in den vergangenen 2000
Jahren nicht in der Lage war, die Europder
zu erziehen. Wo diese hinkamen, haben sie
die Andersartigkeit der Menschen nicht an-
erkannt, sondern die fremden Kulturen un-
terjocht und ausgebeutet. Sie haben Eth-
nien wie die indianischen in Mexiko und
Peru fast ausgerottet. Und wenn die Kolo-
nialherren und die Missionare angekom-
men sind, haben sie sich nicht iiber andere
und andersartige Kinder Gottes gefreut,

sondern ihnen gerade umgekehrt den Re-
spekt verweigert. Sie haben dariiber ge-
stritten, ob diese fremden Menschen {iber-
haupt eine Seele hitten. Die Kirche war
nicht fihig, die europdische Kultur zu ei-
nem wirklichen Christentum zu bekehren
und die Menschen zu erziehen, dass sie
keinen Imperialismus mehr betreiben wiir-
den und aufhorten, andere Menschen zu
unterdriicken oder gar auszurotten. Hétte
die Kirche auch ein Bewusstsein fiir diese
Defizite entwickelt, dann wiirde sie fiir ihr
historisches Versagen gegeniiber fremden
Kulturen ebenfalls um Vergebung bitten.

Die Befreiungstheologie ist eine offene
Theologie

NW: Wie steht es heute um die Befreiungs-
theologie? Warum horen wir so wenig iiber
sie, obschon es gerade in Brasilien iiber
hunderttausend Basisgemeinden gibt, die
diese Theologie einerseits umsetzen und

ihr anderseits einen «Sitz im Leben» ge-
ben?

Leonardo Boff: Die Befreiungstheologie
ist Ende der 60er Jahre entstanden, um den
Schrei der Armen zu horen. Heute schreien
die Armen noch immer und vielleicht sogar
noch mehr als friiher, weil ihre Lage sich
verschlechtert hat. Deswegen gibt es Griin-
de genug,um diese Theologie weiterzufiih-
ren; zumal wir nicht nur mit den Armen
konfrontiert sind, sondern auch mit den

Ausgegrenzten, die ausserhalb des produk-

tiven Prozesses leben miissen. Es sind vor

allem drei grosse Themen, die uns beschif-
tigen:

1. Die Befreiungstheologie ist eine konkre-
te, eine humanitire Theologie des Le-
bens, um die Millionen von Ausgegrenz-
ten ins Zentrum zu stellen. Eine Theolo-
gie fiir die Ausgegrenzten will Leben
retten und dafiir sorgen, dass die Kinder
wenigstens einmal tiglich etwas zu es-
sen bekommen.

2.In den letzten zehn, fiinfzehn Jahren ist
das mystische Element in die Gesell-
schaft zuriickgekehrt. Das bedeutet fiir
uns, dass diese religiose Dimension zum

107



Innersten des Menschen gehért und nicht

das Monopol der Kirche sein darf. Aller-

dings kann diese Dimension auch zu-
gunsten der Reichen manipuliert wer-
den, sodass die Leute in der Religion nur

Vertrostung finden statt Engagement. Es

gilt, das Bewusstsein vor dieser Ent-

fremdung zu bewahren, damit die Men-
schen sich aufgrund ihres Glaubens und
ihrer Mystik gegen Ungerechtigkeiten
einsetzen. Die Leidenschaft fiir Gott
muss sich mit der Leidenschaft fiir die

Armen verbinden.

3. Dazu gekommen ist auch der Schrei der
Erde, also die 6kologische Frage. Unter-
driickt werden nicht nur die Armen, auch
die Erde als solche erleidet diese Aus-
beutung. Um den Schrei der Erde zu
horen, ist eine okologische Theologie
entstanden. Damit verbindet sich die
piddagogische Herausforderung, dass die
Leute eine andere Beziehung zur Erde
entwickeln, mehr Respekt und mehr Ver-
ehrung fiir die Erde aufbringen, zu mehr
Zusammenarbeit mit der Erde bereit
sind. Wir wollen eine Entwicklung mit
der Natur und nicht gegen die Natur. Das
sind die neuen Herausforderungen, die
von der Befreiungstheologie angenom-
men und vertieft werden.

Die Theologie der Befreiung ist dem
nach eine offene Theologie. Sie fragt immer
nach den relevanten Noten und Leiden des
Volkes. Sie will diese Realitdt und deren
Ursachen analysieren, um sie aktiv zu ver-
dndern. Die Theologie der Befreiung hat
einen weiten Weg zuriickgelegt: von den
okonomisch Armen zu den ausgegrenzten
Indianern und Schwarzen, dann aber auch
zur Problematik der diskriminierten Frau-
en, schliesslich zu den unterdriickten Kul-
turen, die bewahrt werden miissen, und zur
okologischen Frage. Eine weitere grosse
Herausforderung kommt von der Glo-
balisierung, die eine neue Phase der
Menschheit bedeutet und einen ethischen
Minimalkonsens unter den Volkern er-
forderlich macht, damit wir uns befreien
von Diskriminierungen und Vorurteilen
und die Sorge um die gemeinsame Zukunft
teilen.

108

Ein neues Experiment Kirche im
Konflikt mit Rom

NW: Wie gestaltet sich das Verhdaltnis zwi-
schen den Basisgemeinden und den restau-
rativen Kirchenleitungen, die von Rom ein-
gesetzt wurden?

Leonardo Boff: Rom hat eine Politik der
«Parochialisierung» der Basisgemeinden
entwickelt. Das heisst: Die Kirche will nur
diejenigen Basisgemeinden anerkennen,
die von einem Priester geleitet werden. Die
Basisgemeinde soll einen Teil der Pfarrei
bilden. Fiir uns entleert diese Politik das
Charakteristikum und die Autonomie der
Basisgemeinde.

Basisgemeinde will Kirche an der Basis
sein und nicht nur Teil der kirchlichen Pasto-
ral. So gibt es heute in den Pfarreien die
Pastoral der Ehe, die Pastoral der Jugendli-
chen,die Pastoral der Kranken. Die Basisge-
meinde wire dann auch noch fiir die Pastoral
der Armen zustindig. Die urspriingliche
Perspektive aber ist, dass die Kirche zusam-
men mit dem ganzen Volk einen gemeinsa-
men Weg gehen kann. Die Kirche soll die
Kultur des Volkes anerkennen und ihr so-
wohl in der Liturgie als auch in der Glau-
bensvermittlung Rechnung tragen. Was nun
Rom verlangt, kann nur schon deshalb nicht
funktionieren, weil es dafiir gar nicht genii-
gend Priester gibt. In den grossen Elends-
vierteln gibt es kaum Priester. Deshalb leben
die Basisgemeinden weiter.

Es wire auch problematisch, wenn eine
Parallelisierung zwischen der institutio-
nellen Kirche mit ihren Di6zesen und Pfar-
reien einerseits und den Basisgemeinden,
vernetzt mit weiteren sozialen Bewegun-
gen, anderseits entstehen wiirde. In Brasi-
lien hat sich diese Parallelisierung aber
nicht durchgesetzt. Es gibt hier eine Kon-
vergenz zwischen der institutionellen Kir-
che mit ihren Priestern und Bischofen, die
unsere Basisgemeinden unterstiitzen, und
den Basisgemeinden, die in ihren eigenen
Organisationen jene Priester und Bischofe
miteinbeziehen wollen, die bereit sind, sich
selbst zu veridndern und mit dem Volk zu
gehen. So entsteht ein neues Experiment



Kirche. Im Austausch mit dem Volk bildet
sich eine afro-lateinische und indianische
Kirche. Ich hoffe, dass hier die Zukunft fiir
die Kirche in Lateinamerika sein wird.

NW: Sie sind 1992 aus dem Franziskaner-
orden ausgetreten und haben Ihr Priester-
amt niedergelegt. War es Resignation, was
Sie veranlasst hat, den Kampf gegen eine
Kirchenhierarchie aufzugeben, die Ihnen
Redeverbot erteilt und Ihre Schriften zen-
siert hat?

Leonardo Boff: Das war zunéchst einmal
ein Gestus des Protestes. Ich hatte 1985 das
Bussschweigen angenommen als Zeichen
der Zugehorigkeit zur Kirche. Aber als
Rom mir 1992 das Verbot auferlegte, Vor-
lesungen oder Vortriige zu halten, ja auch
nur zu schreiben, da wurde es mir zuviel.
Die Menschenrechte sollten auch fiir die
Kirche gelten. Was friiher ein Akt der De-
mut war, wire jetzt eine Demiitigung.

Auch habe ich den Kampf nicht etwa
aufgegeben. Ich habe meine Richtung bei-
behalten, aber die Methode des Engage-
ments gewechselt. Ich habe das offizielle
Amt als Priester aufgegeben. Aber ich bin
Theologe geblieben. Ich schreibe weiter als
Theologe und begleite weiterhin die Basis-
gemeinden.

NW: In einem Gesprich haben Sie gesagt,
Sie seien zwar aus der Amtskirche ausge-
treten, nicht aber aus der Basiskirche. Wie
ist das zu verstehen?

Leonardo Boff: In Brasilien gibt es iiber
hunderttausend Basisgemeinden mit einem
blithenden kirchlichen Leben, das beim
gegenwirtigen Mangel an Theologen die
pastoral Titigen herausfordert. In dieser
Basiskirche war ich von allem Anfang an
dabei. Nachdem ich meinen Entscheid ge-
troffen hatte, inderte sich nichts an meiner
Tatigkeit in den Basisgemeinden. Ich ma-
che weiter wie frither. Wenn es um die
Zelebration einer Messe geht, dann bin ich
dabei, ich taufe und halte Abdankungen,
bin also nach wie vor ein geistlicher Be-
gleiter der Basisgemeinden, von denen ich

mich angenommen und bei denen ich mich
verwurzelt fiihle.

Die Diskriminierung der Laien und der
Frauen als religiose Ideologie

NW: Sie werfen der katholischen Kirche
vor, durch die Diskriminierung der Laien,
insbesondere der Frauen, selber Struktu-
ren der Siinde zu praktizieren. Konnte es
sein, dass die Berufung auf gottliches Recht
fiir die katholische Kirche zum Vorwand
wird, diese Strukturen der Siinden noch zu
verfestigen, zu dogmatisieren?

Leonardo Boff: Man muss davon ausge-
hen, dass die Kirche Praktiken hat, die sehr
konservativ und fast unmenschlich sind.
Wir kommen aus der Neusteinzeit nicht
heraus, in welcher der Patriarchalismus
eine politische Grosse geworden ist. Er-
scheinungen wie der Zolibat oder die Zen-
trierung der «heiligen Macht» in wenigen
Hinden gehoren zu dieser patriarchali-
schen Struktur. In einer Kirche, die das
Weibliche, die Dimension der «anima»,
unterdriickt statt integriert, konnen die
Frauen ihren Platz nicht einnehmen. Die
Diskriminierung der Frauen und der Laien
ist eine religiése Ideologie, die als gottli-
ches Recht verstanden und missverstanden
wird. Das ist nur ein Alibi, um diese Prakti-
ken zu legitimieren. Der klerikale Despo-
tismus, diese Zentrierung der Macht, die
den Gldubigen kaum eine Partizipation ein-
raumt, macht aus der Kirche eine Bastion
des Konservatismus und des Patriarchalis-
mus. Er ist eines der grossten Hindernisse
fiir die Globalisierung der Kirche und da-
mit auch fiir das Evangelium.

Ein Sozialismus unter dem Regenbogen
der Gnade Gottes

NW: Geben Sie der katholischen Kirche

noch eine Zukunft? Und wie konnte oder
miisste die Kirche der Zukunft allenfalls
aussehen?

Leonardo Boff: Fiir mich ist das Christen-
tum einer der grossen spirituellen Wege der

109



Menschheit. Seine wichtigste Botschaft ist
die Nihe Gottes bei den Menschen, die
leidenschaftliche Liebe Gottes, die ihn
dazu fiihrte, selbst Mensch zu werden. Auf
diese Weise bekommt der Andere, der Mit-
mensch, eine zentrale Bedeutung. Christ-
sein bedeutet, die Welt mit den Augen der
Anderen zu sehen, die Anderen als Andere
anzunehmen. Diese Dimension der Liebe
ist auch eine Kritik an der modernen Sub-
jektivitit, die den Anderen oder die Andere
verdringt. Fiir das Christentum ist der Mit-
mensch etwas Sakrales, ndmlich die Anwe-
senheit Gottes. Auf diese Weise tréigt es zur
Gesundung der menschlichen Beziehun-
gen bei.

Das Christentum gibt dem Leben einen
Sinn. Wir reden ja nicht nur vom Leben,
sondern auch von der Auferstehung. Sie ist
der Triumph des Lebens. Jesus will uns das
Leben in der Fiille bringen. Diese Bot-
schaft kann von allen iibernommen wer-
den, auch von den verschiedenen Kulturen
auf ihren je eigenen Matrizen. Dadurch
konnen verschiedene Gesichter des Chri-
stentums entstehen. Seine Botschaft ist
eine echte Errungenschaft fiir die Men-
schen.

NW: Uns fallt immer wieder auf, wie gross
die Ubereinstimmung zwischen der Theo-
logie der Befreiung und dem Religiosen
Sozialismus ist. Die Deutung des Reiches
Gottes als Verheissung fiir diese Erde, die
Option fiir die Armen, die Wiirdigung der
sozialistischen (Arbeiter-)Bewegung als
Zeichen der Zeit — das sind alles Elemente

der beiden Theologien, die unabhingig
voneinander entstanden sind. Nimmt die
Theologie der Befreiung eigentlich Kennt-
nis von diesem ihrem dlteren Bruder?

Leonardo Boff: Unsere Befreiungstheolo-
gie hat sich nicht so sehr von den Texten der
sozialistischen Tradition inspirieren lassen.
Wir sind durch die Arbeit des Volkes zur
gemeinsamen Uberzeugung gekommen,
dass Partizipation und Solidaritit zentrale
menschliche Werte sind. Spéter haben wir
entdeckt, dass andere, vielleicht weisere als
wir, dasselbe gedacht haben. Dazu gehort
auch der Religiose Sozialismus. Wir sind
sehr froh dariiber, dass wir solche Vorldufer
und Gefihrten in unserem Denken und
Handeln haben.

Das Christentum hat eine tiefe Ver-
wandtschaft mit den Idealen und Utopien
des Sozialismus. Das spricht fiir die Wahr-
heit des echten Sozialismus, der alle Men-
schen einschliesst und auf ihre Grundbe-
diirfnisse, auf die grossen Utopien des Her-
zens eine Antwort gibt. Der Sozialismus ist
fiir mich der Weg zu einer wirklich globali-
sierten Gesellschaft. Wir leben auf einem
Planeten, dessen Ressourcen begrenzt sind.
Entweder wir sozialisieren diese Ressour-
cen oder wir kdnnen zusammen nicht iiber-
leben. Wir sind dazu verurteilt, soziali-
stisch zu werden, nicht weil wir ideolo-
gisch fiir den Sozialismus sind, sondern
weil der Sozialismus fiir uns der gemeinsa-
me Weg ist, um als Briider und Schwestern
unter dem Regenbogen der Gnade Gottes
zusammenzuleben.

Die Gerechtigkeit ist so wichtig, dass es ohne sie kein Reich Gottes gibt.

(Leonardo Boff, Kirche: Charisma und Macht, Diisseldorf 1985, S. 54)

110



	NW-Gespräch mit Leonardo Boff : die Leidenschaft für Gott mit der Leidenschaft für die Armen verbinden

