
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 94 (2000)

Heft: 3

Artikel: Fundamentalistische Hindus verfolgen christliche Kirchen

Autor: Ludin, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dem darin den erfüllenden Reichtum des
unaufhörlichen Dialogs und Austauschs
entdecken und die bereichernde Quelle
verändernder Synergien biossiegen. Nur
durch diese weltweite Vernetzung, die
unseren kleinen blauen Planeten als das Haus
der einen Menschenfamilie versteht, wird
es gelingen, der Globalisierung der Gewinne

und der Märkte die weltumfassende
Entwicklung der Solidarität und des
Zusammenlebens entgegenzusetzen.

Werkzeug in dieser Richtung ist die
Wanderaustellung «Die Hoffnung lebt!
Brasilien nach fünfhundert Jahren
Unterdrückung» mit Bildern des brasilianischen
Fotografen Douglas Mansur, die durch E-
CHANGER und NOVO MOVIMENTO
während des ganzen Jahres 2000 organisiert

wird. Die Ausstellung zeigt Bilder der
sozialen Apartheid Brasiliens, der Volksbe¬

wegungen der Metropole Säo Paulo, des
harten Kampfes ums Land, der Früchte der
Landreform und des Marsches nach
Brasilia. Sie will Werkzeug sein, um
interessierten und engagierten Menschen in der
Schweiz ein Fenster zur gesellschaftlichen
Wirklichkeit Brasiliens zu öffnen. Sie ist
ein weiterer kleiner Knopf im Netz
weltumspannender Solidarität, die nach Seattle
neue Kraft und Energie gefunden hat.

Gerade dank dieser Verknüpfung und
Vernetzung wächst die Kraft der Hoffnung:
trotz 500 Jahren Unterdrückung! Und nur
dank der Wirklichkeit werdenden Hoffnung

ist es möglich, dass wir «trotz der
Mächte der Finsternis und der Nacht der
Armen in dieser Stunde des Neoliberalismus

noch träumen und kämpfen und die
Flagge der Utopie nicht eingeholt haben»
(Pedro Casaldäliga, in: Concilium 5/99).

Walter Ludin

Fundamentalistische Hindus verfolgen
christliche Kirchen

Walter Ludin, Kapuzinerpater und Publizist, berichtet uns von seiner Reise nach Indien.
Die Reise folgte den Spuren des ersten schweizerischen Missionsbischofs Anastasius
Hartmann, dessen Seligsprechungsprozess in die letzte Phase gekommen ist. Dazu
schreibt unser Freund in seinem Begleitbrief: «Ein besonderes Phänomen ist, dass auch
133 Jahre nach dem Tod des im fernen Indien wirkenden Mannes ihn viele in der Schweiz
um seine Hilfe anrufen.Es gibt nachwie vor zahlreiche Zeugnisse von Gebetserhörungen.
An sich wäre das Geld, das dafür zum Dank gespendet wurde ,für den Seligsprechungsprozess

bestimmt. Da die eingehenden Summen den Bedarf weit übersteigen, hat uns der
Vatikan erlaubt, mit einem Teil davon die inzwischen rund 1000 indischen Kapuziner zu
unterstützen. Wir haben zahlreiche ihrer Projekte besucht (pro Jahr können wir dank den
erwähnten Einnahmen und auch den Mbsionsgaben einige hunderttausend Franken nach
Indien schicken). Das soziale Engagement der Kapuziner bt eindrücklich. So haben wir
einen 33jährigen Mitbruder angetroffen, derfür die sozialen Projekte seiner Kapuziner-
Provinz Tamil Nadu verantwortlich ist. Wir durften eine Beratungsstelle für Arbeitslose
einweihen. In jeder Pfarrei der Kapuziner soll ein grosses Waisenhaus gebaut werden.
Einige stehen bereits.» Der Reisebericht befasst sich mit der Gefährdung dieser Projekte
durch militante Hindus. Der Autor dieses Berichts zeigt auf, dass es dabei nicht um einen
Kampfder Religionen oder Kulturen, sondern um einen Klassenkampfgeht. Dieser richtet
sich eben auch gegen eine Kirche, der es mit der Option für die Armen ernst ist. Red.

78



«Ein richtiger Hindu tut so etwas
nicht»

Er kann seine Angst nicht verbergen.
Mein Kapuziner-Mitbruder in Delhi, Leiter
einer grossen christlichen Schule, fürchtet
für die ein Prozent Christen der Stadt das
Schlimmste. In Kerala, dem südlichen
Teilstaat Indiens mit einer kommunistischen

Regierung und einer grossen christlichen

Minderheit von immerhin 25 Prozent,
geht ebenfalls die Angst um vor einer
zunehmenden Christenverfolgung. Ein
Priester-Bruder, der zahlreiche soziale Einrichtungen

für die Armen gegründet hat, steht
mit zwei seiner ebenfalls im Dienste der
Armen stehenden Bekannten auf einer
Schwarzen Liste: «Man droht, uns einen
Kopf kürzer zu machen.»

Die Ängste sind nicht unbegründet. Von
Anfang 1998 bis Ende jenes Jahres erfuhr
die christliche Gemeinschaft Indiens mehr
Gewalt als in den 50 Jahren seit der
Unabhängigkeit des Landes. Priester wurden
hingerichtet, Ordensfrauen vergewaltigt,
Kirchen und christliche Schulen zerstört.
1999 gingen die Verfolgungen unvermindert

weiter.
Es machte auf mich einen grossen

Eindruck, als der auf der Todesliste stehende
Mitbruder mir erklärte: «Es sind nicht Hindus,

die mich bedrohen. Ein richtiger Hindu

tut so etwas nicht. Es sind Fundamentalisten.»

Diese bekamen vor zwei Jahren
durch die Machtübernahme der Nationalistischen

Hindu-Partei (BJP) starken
Auftrieb. Sie sammeln sich vor allem im Weltrat

der Hindus (VHP), der sich vorher
durch blutige Angriffe gegen die muslimische

Minderheit (120 Millionen bei einer
Gesamtbevölkerung von 800 Millionen)
einen Namen gemacht hatte. Auf sein
Konto ging 1992 die weltweit Aufsehen
erregenden Stürmung der Moschee von
Ayodhya. Sein neues Opfer, die christliche
Minderheit (23 Millionen), ist wehrloser.
Im Gegensatz zu den Muslimen, die ebenfalls

über einen militanten Flügel verfügen,
sind die Christen der Gewaltfreiheit - des
Hindus Gandhi! - verpflichtet.

Die Hindu-Fundamentalisten huldigen

der nationalistischen Ideologie: «Eine
Nation, ein Volk, eine Kultur». Martin Kämpchen,

der seit 1973 in Indien lebt, schildert
diesen «religiösen Nationalismus»: «Der
Hinduismus wird von der führenden Partei
der Regierungskoalition als eine Lebensweise

stilisiert, die dem gesamten
indischen Volk, mitsamt seinen nicht-hinduisti-
schen Minderheiten, zum nationalen Heil
gereiche. Hier wird die Neigung, in der
Religion einen starken Identifikationsfaktor

zu sehen, für nationale politische Zwek-
ke ausgenutzt, ja missbraucht. Von
Transzendenzstreben ist hier nicht einmal die
Rede.» Kämpchen erinnert daran, dass
alles «in die religiöse Logik hineingepresst
wird», einschliesslich der «Hindu-Atombombe».1

Ähnlich wie im ehemaligen Jugoslawien
wird willkürlich aus irgendeiner Epoche
erlittenes Unrecht herausgegriffen und
Genugtuung gefordert. So forderte die VHP,
die Christen müssten hinduistische Tempel
wieder aufbauen, die sie im 16. Jahrhundert
zur Zeit der portugiesischen Missionierung
zerstört haben.

Und ähnlich wie auf dem Balkan gefährden

die Fundamentalisten auf dem
indischen Subkontinent ein durch Jahrhunderte
eingeübtes Zusammenleben der Kulturen
und Religionen (auch wenn zwischendurch
die Gewalt eskalierte, so vor allem bei der
Unabhängigkeit). Ihr Einfluss auf das
alltägliche Zusammenleben ist jedoch gering.
Ich habe dies an einem banalen Beispiel
sehr konkret erlebt. Mein Besuch in Indien
fiel in die Zeit unmittelbar nach dem grossen

Fest des Deepwali. In allen religiösen
christlichen Häusern wurde mir fast
kiloweise ein süsses Gebäck angeboten, das die
Hindu-Nachbarn aus Anlass ihrer
Feierlichkeiten gebracht hatten. Die lautstarke
Hass-Propaganda hat offensichtlich an der
Basis kaum Gehör gefunden.

Fast 2000jährige christliche Präsenz

Die antichristliche Agitation erreichte
anlässlich des Papstbesuches vom vergangenen

November einen neuen Höhepunkt.
Der Stein des Anstosses war vor allem

79



die «Bekehrung». Hindu-Fundamentalisten
warfen der Kirche vor, ihre sozialen

Einrichtungen wie Spitäler und Schulen
(die Mehrheit der Schüler und Schülerinnen

sind praktisch überall Hindus!) zu
Zwangsbekehrungen zu missbrauchen. Auf
diesen Vorwurf hin führte ein Gruppe
namhafter Intellektueller eine Medienkonferenz

durch, um sich als Absolventen christlicher

Schulen zu outen und darauf
hinzuweisen, dass sie in keinem Augenblick
irgendwelchen Druckversuchen ausgesetzt
waren. Die Befürchtung, Indien werde in
300 Jahren vollends christlich sein, wurde
von anderer Seite mit dem Hinweis gekontert,

seit der Unabhängigkeit habe die
christliche Minderheit von 2,35 auf 2,32
Prozent abgenommen.

Es findet sich auch hierzulande die
Auffassung, Indien den Hindus zu überlassen,
da dort eine fremde Religion nichts verloren

habe. Abgesehen davon, dass das Land
auch sehr stark muslimisch geprägt ist (der
Taj Mahal ist längst nicht das einzige und
wichtigste Indiz dafür), darf doch daran
erinnert werden, dass das Land Regionen
mit einer fast 2000jährigen christlichen
Präsenz kennt. Im Süden, in den heutigen
Bundesstaaten Tamil Nadu und Kerala,
begann die Präsenz der Christen bereits im 1.

Jahrhundert. Die dortigen Thomas-Christen

sind davon überzeugt, ihren Glauben
dem Apostel Thomas zu verdanken, der im
Jahre 52 ins Land kam.

Wenn heute die Hindu-Fundamentalisten
den Vorwurf erheben, der Aufruf zur

Bekehrung sei ein gewalttätiges Eindringen

(«intrusion») in die intime religiöse
Sphäre eines Menschen, betonten die Christen,

es handle sich um eine «Einladung»,
die eigene Überzeugung zu überdenken.
Der interreligiöse Dialog, so lautet das
Schlüsselwort, diene in erster Linie dazu,
ein besserer Hindu oder eine überzeugtere
Christin zu werden.

In der «christlichen Identitätserklärung»,

die am 20. Juli 1999 von der
indischen Bischofskonferenz herausgegeben
wurde, heisst es: «Es mag vorkommen,
dass die Überzeugung des einen von der
anderen beeinflusst oder verändert wird...

Es kann vorkommen, dass ein Gesprächspartner

in solchen Situationen den Glauben
des Partners vielleicht akzeptiert.» Oder
wie es in Kerala ein Mitbruder auf meine
Frage nach der Bedeutung von «Mission»
formuliert hat: «Wir legen Zeugnis ab von
Christus, seiner Freude, seinem Frieden.
Wenn jemand getauft werden will, sind wir
darüber glücklich. Wir schämen uns nicht,
ihn zum Christen zu machen. Wir sind
stolz, Christen zu sein. Aber taufen ist nicht
unser erstes Ziel.»

Kalkutta «im Würgegriff des Satans»

Es sei allerdings nicht verschwiegen,
dass aus christlichem Mund auch ganz
andere Töne zu hören sind. So haben die
«Southern Baptists», die grösste protestantische

Kirche der USA, letzten Herbst ein
sogenanntes Gebetbuch herausgegeben, in
dem polemische Äusserungen wie die
folgende stehen: «Es ist Zeit, dass <Die Erlösung

Christi> nach Kalkutta kommt. Denn
es ist eine Stadt, die mit Hilfe der blutrünstigen

Göttin Kali noch immer im Würgegriff

des Satans ist. Auch Bombay geht es
nicht viel besser. Es ist eine Stadt in geistiger

Umnachtung. Acht von zehn Einwohnern

sind Hindus, durch Angst und Tradition

an falsche Götter gekettet.» Wie die
NZZ (27.10. 99) weiter zitiert, wurden die
Rechtgläubigen aufgefordert, für diese
armen Seelen zu beten, damit sie sich der
«Dunkelheit in ihren Herzen bewusst werden,

die keine Lampe vertreiben kann.»
Vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil

mag es in der katholischen Kirche ähnlich
getönt haben. Inzwischen hat aber das
Konzilsdekret über die nichtchristlichen
Religionen selbst im Vatikan Früchte getragen.
Kardinal Francis Arinze, der aufgeschlossene

Afrikaner an der Spitze des Päpstlichen

Rates für den Interreligiösen Dialog,
betonte ebenfalls im letzten Herbst in
einem Schreiben an die Hindus, die hindui-
stische Tradition suche Antworten auf das
rastlose Suchen des menschlichen
Herzens. Beide Religionen, die christliche wie
die hinduistische, gründeten auf der
«Offenheit gegenüber dem Transzendenten».

80



Das Schreiben wurde im Vorfeld der
Indienreise des Papstes verfasst. In seiner
Rede vor hundert religiösen Führern unterstrich

dann Johannes Paul II. bei seinem
Besuch im November, der Dialog mit den
andern Religionen sei kein Versuch, die
eigene Sichtweise andern aufzuerlegen.
Allerdings meinte der Papst auch, zur
Religionsfreiheit gehöre das Recht, «seine
eigene Religion zu wechseln». In seinem
Schreiben, das er nach der Bischofs-Synode

für Asien verfasst und in Indien
unterzeichnet hat, träumt er sogar von einem
christlichen Indien des dritten Jahrtausends.

Worauf der «Indien Express» sarkastisch

meinte, der Papst solle sich zuerst
daran machen, ein christliches Europa
aufzubauen. (Das Schreiben trägt den Titel
«Ecclesia in Asia». Die Zeitung schliesst
den nicht gezeichneten Artikel mit dem
Satz: «Vielleicht ist es Zeit für <Ecclesia in
Europa>.»)

Option für die Armen

Johannes Paul II. forderte in Indien mit
Nachdruck auch eine vertiefte interreligiöse

Zusammenarbeit für eine gerechtere und
solidarischere Welt. Es darfhier festgestellt
werden, dass die christlichen Kirchen
bereits seit dem letzten Jahrhundert sich für
eine solche Welt stark machen. Die Christen,

die wie erwähnt wenig mehr als 2,3
Prozent der Bevölkerung ausmachen, führen

30 Prozent der im Lande bestehenden
sozialen Einrichtungen wie Spitäler,
Waisenhäuser und Schulen. (In Patna am Ganges

habe ich eine Schule besucht, die vom
KapuzinerAnastasius Hartmann gegründet
wurde, dem 1866 verstorbenen ersten
schweizerischen Missionsbischof.)

In diesen Einrichtungen wird die religiöse
Identität der Nichtchristen nicht bloss

toleriert, sondern so weit als möglich gefördert.

So habe ich in allen besuchten christlichen

Schulen erlebt, welch wichtige Rolle
die traditionellen Hindu-Tänze im

Unterricht spielen. Ohne diese Schulen - es
gibt solche mit 4000 bis 5000 Schülerinnen
und Schülern - würden unzählige Angehörige

der unteren Schichten und Kasten ohne

jegliche Ausbildung bleiben. Wie Jan

Myrdal in seinem berühmten Buch «Indien
bricht auf» berichtet, wurde noch zu Zeiten
von Indira Gandhi in ländlichen Gebieten
die Bildung nicht bloss vernachlässigt,
sondern ausdrücklich bekämpft. Wer in
bestimmten Gegenden lesen und schreiben
konnte, galt als Kommunist und müsste um
sein Leben fürchten.

Hier liegt der Schlüssel zum Verständnis
des heutigen Konflikts zwischen
fundamentalistischen Hindus und den Christen.
In vielen Gesprächen und Artikeln hörte
und las ich stets die These: Es handelt sich
nicht um einen Kampf zwischen Religionen,

sondern um die Auseinandersetzung
zwischen Klassen. Hier wie anderswo
(etwa in Ex-Jugoslawien oder in Nordirland)

wird die Religion für soziale und
politische Zwecke instrumentalisiert. So
sind die Grossgrundbesitzer, die in Indien
eine ganze ähnliche Macht haben wie in
Brasilien und andern lateinamerikanischen
Ländern, daran interessiert, über eine grosse

ungebildete Masse zu verfügen, die
ihnen ohne Kenntnis ihrer Rechte zu Diensten

steht. «Ein Dorn im Auge fundamentalistischer

Gruppen scheint vor allem die
entschiedene Option für die Armen und
Kastenlosen zu sein, die der Kirche eine
besondere Glaubwürdigkeit verleiht. Als
kleine und machtlose Herde ist sie Sauerteig

und sozialer Gärstoff, Wegbereiterin
für einen Dialog des Lebens und Anwältin
der Mittellosen, Kastenlosen und Rechtlosen.»2

Darum konnte ein Mitbruder in
Kerala ganz gelassen erklären, die Verfolgung

und das Martyrium sei für die Kirche
ganz normal, falls sie ihren Auftrag ernst
nehme.

1 Interreligiöser Dialog in Indien, Heft 78 der Grünen
Reihe der Missionszentrale der Franziskaner in Bonn.
2 Franz Weber in der Einleitung zu: Interreligiöse
Basisgemeinden im indischen Kontext, Heft 76 der Grünen

Reihe der Missionszentrale der Franziskaner in
Bonn.

81


	Fundamentalistische Hindus verfolgen christliche Kirchen

