
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 94 (2000)

Heft: 3

Artikel: Trotz 500 Jahren Unterdrückung wächst die Kraft der Hoffnung!

Autor: Wehrle-Sampaio, Raquel / Wehrle-Sampaio, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unsere hauptsächlichen Stossrichtungen
könnten sein:
• Die WTO-Regeln müssen einen Nord-

Süd-Ausgleich bringen. Dementsprechend

sind bestehende Vereinbarungen
zu revidieren.

• Die Handelsliberalisierung soll offenen
Handel (offene Import-Exportbewegungen)

ermöglichen. Weitere Homogenisierungen

der nationalen Märkte und

weitere Begrenzungen der nationalstaatlichen

Marktregulierungsfähigkeit sind
jedoch abzulehnen.
Die Sonderstellung der Landwirtschaft
ist in der WTO anzuerkennen, eventuell
ist der Landwirtschaftsbereich aus der
WTO herauszunehmen.
Die WTO-Regeln sind internationalen
Abkommen in sozialen und ökologischen

Fragen unterzuordnen.

Raquel und Beat Wehrle-Sampaio

Trotz 500 Jahren Unterdrückung wächst
die Kraft der Hoffnung!

Dieser Text ist ein Situationsbericht zum 500. Jahrestag der «Entdeckung Brasiliens» am
kommenden 22. April. Er versteht sich zugleich als Echo aus den Volksbewegungen
Brasiliens. Trotz nachlassender Unterstützung durch die institutionelle Kirche leben die
Basisgemeinden weiter, emanzipieren sie sich umso mehr als eigenständige Biotope der
Hoffnung. Raquel und Beat Wehrle-Sampaio begleiten seit 1985 die Arbeit der Favelas in
der Südzone von Säo Paulo. Raquel btMitarbeiterin der Frauen- und Kinderbewegung der
Vereinigung der Volksbewegungen (CMP) und Erzieherin im Projekt «Begleitete Freiheit»,
das mit straffällig gewordenen Jugendlichen arbeitet. Beat ist Berater und Mitarbeiter der
CMP des Bundesstaates Säo Paulo und koordiniert das Brasilienprogramm von Unité -
Plattform der Schweizer Entwicklungsdienste durch Freiwilligeneinsatz ¦ Raquel und Beat
arbeiten in Brasilien dank einem Freiwilligenvertrag mit E-CHANGER, der zu Unité
gehörenden undfürBrasilien verantwortlichen Organisation mit Sitz in Fribourg. Auchfür
die Arbeit von Raquel und Beat Wehrle-Sampaio hat sich in der Schweiz eine
Unterstützungsgruppe gebildet, die NOVO MOVIMENTO heisst. Mehr von Unité und NOVO
MOVIMENTO wird im Zusammenhang mit der Wanderausstellung «Die Hoffnung lebt!
Brasilien nach fünfhundert Jahren Unterdrückung» zu hören sein. Red.

Ein tief gespaltenes Land

Hinter dem romantischen Schwingen
der Palmblätter beim dunkelroten
Sonnenuntergang an paradiesischen Stränden, hinter

dem lebensfreudigen Lachen scheinbar
immer zufriedener Menschen, hinter dem
endlos scheinenden Horizont immer grösser

werdender Metropolen und hinter dem
Schein der demokratisch glänzenden
Fassade der Regierungen versteckt sich das
wahre Gesicht Brasiliens: ein tief gespaltenes

Land und ein durch soziale Apartheid

74

zerrissenes Volk. Bis heute ist Brasilien
Weltmeister in der ungleichen Verteilung
von Land, Reichtum und Einkommen. Die
Konzentration der Privilegien in der Hand
einer kleinen Elite und der Ausschluss der
Mehrheit des Volkes ziehen sich durch die
brasilianische Geschichte.

Diese von struktureller Gewalt geprägte
Wirklichkeit Brasiliens hat zwei Ursachen.
Die erste ist das tiefverwurzelte Erbe der
Sklaverei, die vor fünfhundert Jahren
begann. Eine kleine, von Europa kommende
Schar Adliger besetzte und eroberte das



«Land des Brasil-Baumes» (Terra Brasi-
lis), raubte und plünderte unermüdlich die
Schätze der Natur, unterdrückte und
dezimierte erbarmungslos die ansässigen Völker,

vergewaltigte aus Afrika
herangeschleppte Sklaven als Futter ihres
Rausches nach Macht und Reichtum.

Die zweite Ursache der brasilianischen
Wirklichkeit ist die gegenwärtige neoliberale

Politik, die Brasilien der unstillbaren
Gier jener unterwirft, die durch ihre schamlose

«Pädagogik des Faustrechts» den
grenzenlosen Weltmarkt beherrschen. Die
Verschuldung Brasiliens wächst in derselben

Geschwindigkeit, wie die Freiheit des

spekulativen Kapitals zunimmt. Die
Gewinne multinationaler Konzerne und
internationaler Banken wachsen so schnell wie
die immer grösser werdende Arbeitslosigkeit

und die Zahl der im Elend ums Überleben

kämpfenden Familien.
Fünfhundert Jahre nach der portugiesischen

Kolonialisierung hat sich zwar das
Bühnenbild des brasilianischen Dramas
verändert: sass die letztendliche Macht früher

in Portugal, sitzt sie heute im Zentrum
des globalisierten Kapitalismus. Doch der
Inhalt des Dramas ist bis heute der gleiche
geblieben. Obwohl Brasilien ein Land
unendlichen Reichtums ist, hat das Volk noch
immer keine Möglichkeit, auf würdige und
menschliche Art zu leben.

Basisgemeinden als Urzellen der
Volksbewegungen

Diese Wirklichkeit ist hart und ernüchternd.

Doch niemals wird sie uns entmutigen

oder ohnmächtig machen. Wir müssen
ihr mit offenen Augen begegnen, damit wir
sie wirksam verändern lernen. Das ist wohl
die wichtigste Botschaft, die derprivilegierte

Norden von den Menschen Brasiliens
lernen kann. Sie können sich den Luxus der
Hoffnungslosigkeit und die Bequemlichkeit

scheinbarer Ohnmacht nicht leisten. Sie
suchen Wege, wie sie miteinander die sie

quälende Wirklichkeit überwinden könnten,

versuchen im Hier und Jetzt die Utopie
weltweiter menschlicher Gemeinschaft zu
verwirklichen. Früchte dieses Suchens sind

kirchliche Basisgemeinden, die Leben und
Glauben miteinander verbinden, um so die
frohe Botschaft des Evangeliums auf dem
Weg des gekreuzigten Volkes greifbar und
spürbar werden zu lassen. Die Basisgemeinden

sind die Urzellen der Volksbewegungen,

die sich für die Rechte aller
Menschen einsetzen. Sie kämpfen für Lebensqualität

in den Favelas, für die Rechte der
Kinder und Frauen, für die Rechte aufLand,
Gesundheit und Ausbildung.

Doch gerade über die Basisgemeinden
und Volksbewegungen Brasiliens häufen
sich in letzter Zeit die Berichte, die von
einem Erlahmen dieser Zellen der Hoffnung

sprechen und deren Dynamik in Frage
stellen. Als Hauptursache dieser Tendenz
wird meist das stark reduzierte Engagement
der katholischen Kirche erwähnt.

Die Reaktion des Vatikans

An dieser Tendenz besteht kein Zweifel.
Ein symptomatisches Beispiel dafür ist der
Bischof von Santo Amaro, Dom Fernando
Figueiredo. Santo Amaro gehört zur Südzone

von Säo Paulo und war Teil des
Erzbistums, das Dom Paulo Evarbto Arns bis
im vergangenen Jahr mit einer den sozialen
Bedürfnissen des Volkes zugewandten
Pastoralarbeit geleitet hatte. Schon Ende der
achtziger Jahre zerstückelte der Vatikan
das Erzbistum, reduzierte den Handlungsradius

von Paulo Evaristo Arns auf das
Zentrum der Metropole Säo Paulo (wo er
im vergangenen Jahr durch Dom Claudio
Humes abgelöst wurde), schuf neue Bistümer

an der Peripherie Säo Paulos und setzte
durchwegs konservative Bischöfe in die
neugeschaffenen Diözesen ein.

Dom Fernando Figueiredo ist einer von
ihnen. Während seiner «Regierungszeit»
wurden die zahlreichen Basisgemeinden
der südlichen Peripherie Säo Paulos als
«Quasi-Pfarreien» (so die offizielle
Bezeichnung) institutionalisiert. Das Wort
«Basisgemeinde» wurde ganz einfach aus
dem Wortschatz gestrichen und verbannt.
Nach der Neutralisierung der Basisgemeinden

begann Figueiredo seinen Kreuzzug
gegen die sich stark ausbreitenden Ge-

75



meinden pfingstkirchlicher Orientierung.
Nach der Meinung des Bischofs von

Santo Amaro ist die Politisierung des Glaubens

Schuld am massiven Zulauf zu den
zahlreichen Pfingstkirchen. An die Stelle
der bewusstseinsbildenden und sozial
geprägten Arbeit der CEBs (Comunidades
Eclesiais de Base - Kirchliche
Basisgemeinden) stellte er die charismatische
Erneuerung, kopierte immer stärker die
Methoden der fundamentalistisch geprägten
Pfingstgemeinden und führte seinen eigenen

Kampf im numerischen Ringen um
«verlorene Seelen». Ausdruck dieser neuen
Pastoralarbeit ist der massenhaft verteilte
Autokleber mit der Botschaft: «Ich bin
stolz, katholisch zu sein!»

Das wichtigste Aushängeschild der
Pastoralpolitik Dom Fernandos ist jedoch
Marcelo Rossi, Priester der charismatischen

Erneuerung, der von der Empore der
Massenmedien aus seine «Show-Missa»
und die «Aerobica de Jesus» propagiert
und Hunderttausende Menschen an seinen
Veranstaltungen versammelt. Während
Dom Fernando an der Verfremdung der
evangelischen Botschaft zu einem
pseudospirituellen Balsam und am Missbrauch der
stark religiös und emotional geprägten Seelen

der brasilianischen Menschen nichts
auszusetzen hat, verurteilte er vor wenigen
Tagen eine Sambaschule von Säo Paulo als
«absolut geschmacklos», weil sie am
diesjährigen Karneval die Geschichte der
brasilianischen Kolonisation aufarbeitet und
eine Pietà zeigt, die auf ihrem Schoss keinen

blauäugigen Jesus, sondern einen
durch die Wunden der Kreuzigung gefolterten

Indio darstellt: inkulturierte Theologie

im Kontext eines gekreuzigten Volkes.
Mit anderen Worten: Die katholische

Kirche Brasiliens und die Brasilianische
Bischofskonferenz (CNBB) stehen nicht
mehr als Institutionen hinter den Anliegen
der Basisbewegungen und der Befreiungstheologie.

Heute sind es einzelne Bischöfe
und die sozialen Pastoralarbeiter der
CNBB, welche weiterhin in der Option für
die Armen und Ausgeschlossenen - die
zugleich eine Option mit den Armen und
Ausgeschlossenen ist - das Grundmodell des

Evangeliums für das Leben und die Mission

der Kirche sehen.

Mystik des Widerstands

Obwohl die Basisgemeinden und die
Volksbewegungen immer Minderheitsbewegungen

gegen den gesellschaftlich
dominanten Strom waren - und es auch heute
noch sind -, haben sie ohne die Unterstützung

durch das institutionelle Gewicht der
Kirche sicher an Kraft und Ausdruck verloren.

Gruppen, Projekte, Initiativen und
Organisationen waren finanziell von der Kirche

getragen worden, und die Kirche war
es, die sich stark der Aus- und Weiterbildung

der Vertreter der Basisbewegungen
gewidmet hatte. Auch diese beiden Formen
vergangener, kirchlicher Aktivitäten wurden

in den letzten Jahren massiv reduziert.
So durchleben Basisgemeinden und

Volksbewegungen im wahrsten Sinne des
Wortes eine Krise. Nicht jedoch, dass sie
ihre Identität verloren hätten oder sogar
orientierungslos geworden wären, dass sie
ihre Prinzipien und Methoden als überholt
verstünden oder meinten, in der gegenwärtigen

Geschichte ihre Rolle verloren zu
haben. Nein, die Krise der Basisgemeinden
und Volksbewegungen ist ein tiefer Rei-
fings- und Reinigungsprozess. Das Wort
Krise kommt aus dem Sanskrit und hat die
gleiche linguistische Wurzel wie die
chemische Flüssigkeit Krisol, die zur Reinigung

von Gold und Silber gebraucht wird.
Die dunklen Schatten der Zeit werden
gereinigt und das helle Leuchten des wirklichen

Wesensgrundes beginnt neu scheinen.
Der Reifungs- und Reinigungsprozess

der Basisgemeinden und Volksbewegungen
besteht gerade darin, dass sie sich

immer stärker zusammenschliessen und
vernetzen. Sie stärken sich, indem sie autonome

Organisationen aufbauen, welche nicht
nur die Anliegen und Bedürfnisse der
Armen und Ausgeschlossenen vertreten,
sondern in denen sie selbst den Sinn und die
Richtung ihrer Geschichte in die Hand nehmen

und an einem neuen Morgen arbeiten.
Die Bewegung der Landlosen Bauern
(Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem

76



Terra -MST) und die Brasilianische
Vereinigung der Volksbewegungen (Central de
Movimentos Populäres - CMP) sind
Zeichen dieser heftig pulsierenden Dynamik
des brasilianischen Volkes. Beide
Organisationen wären ohne den Nährboden
befreiungstheologischer Pastoralarbeit absolut

undenkbar. Und doch sind beide
Organisationen unabhängig von jeglicher
kirchlichen Struktur oder hierarchischen Willkür

und können in voller Autonomie auf die
komplexen Bedürfnisse der unzähligen, in
sich eigenständigen Gruppen und
Bewegungen eingehen.

Was beide Organisationen im Tiefsten
zusammenhält, ist eine dem Widerstand
des vergewaltigten Volkes zutiefst verbundene

Mystik, die sich in Poesie, in Gesängen

und in Symbolen ausdrückt: Es geht
den Volksbewegungen nicht einfach um
die Sache. Nein, bereits durch das Suchen
und Handeln im Hier und Heute machen sie
eine den Alltag verändernde Kultur der
Hoffnung spürbar, welche vor noch so
verhärteten Strukturen der Ausgrenzung weder

aufgibt noch resigniert.
Trotz den offenen Wunden des Genozids

an den Indianervölkern und den unverheil-
ten Narben jahrhundertelanger Sklaverei,
trotz der unaufhörlich wachsenden Kluft
zwischen Arm und Reich und der
ungebremsten Plünderung der Schätze der Natur

werden gerade die Menschen am Rand
zu grossen Hoffnungsträgern. Menschen
von unten verbinden und vernetzen sich,
ausgehend von ihrer Kraft des Widerstands
und der Weisheit ihrer Überlebensstrategien.

Volksbewegungen bieten dem neoliberalen

Kapitalismus die Stirn und sagen
bestimmt: «Wir sind ein Volk, das leben
will!» In vereinter Kraft bauen sie an einer
Gesellschaft ohne Ausgrenzung und
Naturzerstörung.

Neue Impulse für die Basisarbeit

Die hoffnungsvollste Tendenz in der
gegenwärtigen Wirklichkeit Brasiliens ist die
wachsende Zusammenarbeit der in Stadt
und Land vernetzten Volksbewegungen.
Ein eindrückliches Zeichen dieser Ent¬

wicklung war der Marsch, der durch die
Bewegung der Landlosen Bauern, durch
die Vereinigung der Volksbewegungen,
durch die sozialen Pastoralarbeiter der
brasilianischen Bischofskonferenz u.a.m.
organisiert wurde: Am 26. Juni 1999 starteten
tausendeinhundert Vertreter und Vertreterinnen

dieser Organisationen in Rio de
Janeiro, um zu Fuss nach Brasilia zu
marschieren. Nach 1580 Kilometern Marsch
kamen sie am 7. Oktober 1999 in Brasilia
an. Von Ort zu Ort, in Tausenden Gemeinden,

Schulen, Gruppen und Pfarreien
diskutierten die marschierenden Vertreter und
Vertreterinnen der Volksbewegungen
Brasiliens direkt und unmittelbar mit dem
Volk.

Die Basisarbeit bekommt neue Impulse
und in ameisengeduldiger und bienenfleis-
siger Arbeit beginnt der Aufbau einer
Zukunftsvision, die nicht Frucht einer
geschlossenen ideologischen Logik ist,
sondern bereichert und getragen ist durch die
Komplexität verschiedenster Lebenserfahrungen

der Menschen des brasilianischen
Volkes.

Als die marschierenden Vertreter und
Vertreterinnen der brasilianischen
Volksbewegungen in Brasilia ankamen, wurden
sie durch Vertreter der Brasilianischen
Bischofskonferenz und durch Erwino
Schmidt (Präsident des Brasilianischen
Rates Christlicher Kirchen - CONIC)
empfangen. Erwino war es, der Luis Beltrame
(mit 91 Jahren der älteste Beteiligte des
Marsches der Volksbewegungen) die Füsse
wusch und so dem ungebrochenen Willen
Ausdruck gab, stets als dienende Kirche
mit dem Volk auf dem Weg zu sein.

Weltweite Vernetzung

Ebenso wichtig wie die Vernetzung der
Volksbewegungen Brasiliens ist das
Zusammenwachsen der Zivilgesellschaften
des Südens und des Nordens, sind
Partnerschaften zwischen Nord und Süd, welche
die Anliegen und die Bedürfnisse des
andern ernst nehmen, in der Andersheit und
der Verschiedenheit der einzelnen Zellen
und Gruppen kein Hindernis spüren, son-

77



dem darin den erfüllenden Reichtum des
unaufhörlichen Dialogs und Austauschs
entdecken und die bereichernde Quelle
verändernder Synergien biossiegen. Nur
durch diese weltweite Vernetzung, die
unseren kleinen blauen Planeten als das Haus
der einen Menschenfamilie versteht, wird
es gelingen, der Globalisierung der Gewinne

und der Märkte die weltumfassende
Entwicklung der Solidarität und des
Zusammenlebens entgegenzusetzen.

Werkzeug in dieser Richtung ist die
Wanderaustellung «Die Hoffnung lebt!
Brasilien nach fünfhundert Jahren
Unterdrückung» mit Bildern des brasilianischen
Fotografen Douglas Mansur, die durch E-
CHANGER und NOVO MOVIMENTO
während des ganzen Jahres 2000 organisiert

wird. Die Ausstellung zeigt Bilder der
sozialen Apartheid Brasiliens, der Volksbe¬

wegungen der Metropole Säo Paulo, des
harten Kampfes ums Land, der Früchte der
Landreform und des Marsches nach
Brasilia. Sie will Werkzeug sein, um
interessierten und engagierten Menschen in der
Schweiz ein Fenster zur gesellschaftlichen
Wirklichkeit Brasiliens zu öffnen. Sie ist
ein weiterer kleiner Knopf im Netz
weltumspannender Solidarität, die nach Seattle
neue Kraft und Energie gefunden hat.

Gerade dank dieser Verknüpfung und
Vernetzung wächst die Kraft der Hoffnung:
trotz 500 Jahren Unterdrückung! Und nur
dank der Wirklichkeit werdenden Hoffnung

ist es möglich, dass wir «trotz der
Mächte der Finsternis und der Nacht der
Armen in dieser Stunde des Neoliberalismus

noch träumen und kämpfen und die
Flagge der Utopie nicht eingeholt haben»
(Pedro Casaldäliga, in: Concilium 5/99).

Walter Ludin

Fundamentalistische Hindus verfolgen
christliche Kirchen

Walter Ludin, Kapuzinerpater und Publizist, berichtet uns von seiner Reise nach Indien.
Die Reise folgte den Spuren des ersten schweizerischen Missionsbischofs Anastasius
Hartmann, dessen Seligsprechungsprozess in die letzte Phase gekommen ist. Dazu
schreibt unser Freund in seinem Begleitbrief: «Ein besonderes Phänomen ist, dass auch
133 Jahre nach dem Tod des im fernen Indien wirkenden Mannes ihn viele in der Schweiz
um seine Hilfe anrufen.Es gibt nachwie vor zahlreiche Zeugnisse von Gebetserhörungen.
An sich wäre das Geld, das dafür zum Dank gespendet wurde ,für den Seligsprechungsprozess

bestimmt. Da die eingehenden Summen den Bedarf weit übersteigen, hat uns der
Vatikan erlaubt, mit einem Teil davon die inzwischen rund 1000 indischen Kapuziner zu
unterstützen. Wir haben zahlreiche ihrer Projekte besucht (pro Jahr können wir dank den
erwähnten Einnahmen und auch den Mbsionsgaben einige hunderttausend Franken nach
Indien schicken). Das soziale Engagement der Kapuziner bt eindrücklich. So haben wir
einen 33jährigen Mitbruder angetroffen, derfür die sozialen Projekte seiner Kapuziner-
Provinz Tamil Nadu verantwortlich ist. Wir durften eine Beratungsstelle für Arbeitslose
einweihen. In jeder Pfarrei der Kapuziner soll ein grosses Waisenhaus gebaut werden.
Einige stehen bereits.» Der Reisebericht befasst sich mit der Gefährdung dieser Projekte
durch militante Hindus. Der Autor dieses Berichts zeigt auf, dass es dabei nicht um einen
Kampfder Religionen oder Kulturen, sondern um einen Klassenkampfgeht. Dieser richtet
sich eben auch gegen eine Kirche, der es mit der Option für die Armen ernst ist. Red.

78


	Trotz 500 Jahren Unterdrückung wächst die Kraft der Hoffnung!

