
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 94 (2000)

Heft: 1

Buchbesprechung: Hinweise auf Bücher

Autor: Zademach, Wieland

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


resp. des Ausschlusses vom «öffentlichen
Raum», also vom Politischen. Die soziale
Frage wäre dann nicht in erster Linie eine
Frage nach der «gerechten Verteilung» der
Güter, sondern nach der Möglichkeit, am
gesellschaftlichen Leben und am politischen

Diskurs teilzuhaben. Daraus ergeben
sich zwangsläufig Konsequenzen hinsichtlich

der Güterverteilung und des
selbstverständlichen Primats der Politik über die
Wirtschaft.

Damit der «öffentliche Raum» entstehen
und wirksam werden kann, braucht es ganz
reale Räume, Orte, Plätze. Nicht nur
Parlamente, auch Küchen-, Stamm- und Runde

Tische; sicher auch öffentliche Plätze,
geschützte und welche unter freiem Himmel.
(Was ich seit 9 Jahren auf dem Labyrinth-
Platz im Zeughaushof von Zürich - ein
öffentlicher Frauenplatz notabene, aber
offen für alle - erlebe, stimmt mich
zuversichtlich. Darüber zu berichten, würde weitere

Seiten füllen, das spar ich mir und
Euch für später auf...)

Sorry, der Brief ist länger geworden, als
ich beabsichtigte. Aber es war schön bei
Euch am Tisch. Ich hoffe, Ihr habt Euch
nicht gelangweilt mit mir.

Herzlich
Ursula Knecht-Kaiser

y y:
weise auf Bücher

Martin Stöhr, Dreinreden. Essays - Vorträge -
Thesen -Meditationen, hg. von Klaus Müller und
Alfred Wittstock. Wuppertal 1997. 521 Seiten,
DM48.-.

Der 65. Geburtstag von Martin Stöhr -
zunächst Studentenpfarrer in Darmstadt, danach
Direktor der Evangelischen Akademie Arnoldshain

und schliesslich Professor an der
Gesamthochschule Siegen - ist den Herausgebern
Anlass, auf dessen bisheriges Arbeiten zurückzublicken,

um eine «vorläufige Bilanz» zu ziehen
und Zeugnisse der immensen Schaffenskraft
Stöhrs vorzustellen.

Die hier zusammengestellten Arbeiten Martin
Stöhrs aus einem Zeitraum von über dreissig
Jahren lassen als roten Faden eine «Werktreue»
erkennen, die auf spannende Weise immer wieder
versucht, das biblische Wort unter den Bedingungen

dieser Zeit, dieser Gesellschaft, dieser Welt
neu auszulegen, um diese Bedingungen zu befragen,

ob sie lebensbejahend sind oder verändert
werden müssen. Exegese wie Systematik oder
Homiletik ist für Stöhr «eine Frage nach dem Tun
der Wahrheit», die ständiges «Dreinreden» erfordert.

Ökumenisch ist die Ausrichtung eines solchen
Denkens und Wirkens allemal, bringt sie doch
den «ganzen bewohnten Erdkreis» ins Spiel.
«Brot und Himmel teilen» bildet Lebens- und
Tateinheit in dieser einen Welt, als Gabe und
Aufgabe der Kirchen der «reichen, weissen
EinDrittel-Welt». Dies spiegeln die vorliegenden
Arbeiten wieder, die den ersten Schwerpunkt des
Bandes ausmachen. Dabei hat nach Stöhr der

christlichen Aufgabe einer «ecclesia semper re-
formanda eine societas semper reformanda» zu
entsprechen. Deshalb redet, schreibt und handelt
Martin Stöhr gegen einen Glauben, der «wie ein
gefrorener Wasserfall in Dogmen, Lehrsätzen,
Institutionen und Gewohnheiten erstarrt bleibt» -
im vollen Bewusstsein dessen, dass das «Eintreten

für ein Leben in Wahrheit, Gerechtigkeit und
Frieden die Bereitschaft zum Konflikt mit
religiösen und säkularen Autoritäten» bedeutet.

Das christlich-marxistische Gespräch — zweiter

Schwerpunkt des Sammelbandes - tritt für
Martin Stöhr schon in den Blickpunkt zu einer
Zeit, als bei den Kirchen «Antikommunismus nur
allzu oft an die Stelle des biblischen Credos»
getreten war. Nahezu die gesamte Nachkriegsgeschichte

in Deutschland gerät für Stöhr zum
Beispiel für die «Gefangenschaft der Kirche durch
selbstgewählte Anpassung». Anhand des grossen
Prager Theologen Josef L. Hromadka verweist
Stöhr auf ein Vorgehen, wie es oft zu beobachten
war und ist: «Man hatte ihn eingeordnet, ehe man
ihn angehört hatte...» Und dabei hätte doch dessen

Versuch, «die Anfragen des Marxismus im
Interesse der Hungernden, Nackten, Unterprivilegierten

und Vergessenen an die Christenheit zu
vermitteln», sowie der Versuch, «das Kirchenmodell

einer freien, nichtprivilegierten Kirche in
einer ehrlich und prononciert atheistisch sein
wollenden Gesellschaft zu verwirklichen, höchste

Aufmerksamkeit in der westlichen Christenheit

verdient». Mit Entsetzen sieht Stöhr die
«Verwertbarkeit eines zum ideologischen Überbau

der westlichen Gesellschaftsordnung entarteten

Christentums».

35



Seine noch als «Traumprotokoll» verfassten
«Konturen einer europäischen Schalom-Kirche»
zeigen Stöhr als einen, der das prophetische Amt
der Kirche ernst nimmt und durchzubuchstabie-
ren versucht. Dies gilt insbesondere für seine
selbst so gesehene theologische Hauptaufgabe,
ein neues «Grundverständnis des jüdisch-christlichen

Verhältnisses zu erarbeiten». Gegen einen
Mainstream der Theologiegeschichte, welche
theoretisch wie auch in ihrer praktischen Auswirkung

eine antijüdische war und - gewollt oder
ungewollt - an den «Stricken des Todes» mitwebte,

wird für Martin Stöhr die Erschütterung über
die Auswirkungen dieser Unheilsgeschichte
erkenntnisleitend bei dem fortwährenden Versuch,
sich dieser Geschichte zu stellen ohne Wenn und
Aber.

«Tora locuta, causa initiata» - biblische Tradition

leitet an zu einem nicht abgeschlossenen und
auch nicht abzuschliessenden Diskussionspro-
zess. Nach dem Motto «pragma statt dogma»
wollen die hier zusammengetragenen Texte Martin

Stöhrs Mut machen, auch selbst politische
Verantwortung aus biblischer Grundhaltung heraus

wahrzunehmen. Mit den Worten aus dem
Vorwort von Johannes Rau ist zu wünschen,
dass möglichst viele «die theologischen
Argumente des unbequemen Siegener Rufers dankbar
hören». Wieland Zademach

Klaus Müller, Diakonie im Dialog mit dem
Judentum. Eine Studie zu den Grundlagen sozialer
Verantwortung im jüdisch-christlichen Gespräch.
Heidelberg 1999. 553 Seiten, DM 48.-.

Ein wahrhaft aufregendes Buch, vielleicht gar
ein revolutionäres - nämlich dann, wenn es
gelänge, das sozialkritische Potential praktisch
umzusetzen, das hier in grosser Dichte und Strin-
genz versammelt ist. Wenn endlich zusammenwüchse,

was zusammengehört: jüdisch-rabbini-
scher Messianismus und christliche
Reich-Gottes-Erwartung - gespeist aus denselben Wurzeln
der hebräischen Bibel mit ihren Impulsen für
soziale Strukturen -, die Folgen wären umwälzend

für unser gegenwärtiges Sozialsystem.
Als Habilitationsschrift am Diakoniewissen-

schaftlichen Institut der Universität Heidelberg
begibt sich diese Studie in der Frage nach den
theologischen Grundlagen der Diakonie
vorbehaltlos in das Gespräch mit den klassischen
jüdischen Traditionen sozialer Verantwortung.
Erklärte Absicht ist es dabei, das Selbstverständnis
der anderen Tradition zum Zuge kommen und
sich aussprechen zu lassen. Durch diese Betonung

einer eigenständigen Wertigkeit der
alttestamentlichen Sozialtradition, die nicht erst durch
die Instanz des Neuen Testaments und der Kirche

begründet und legitimiert wird, ist es dann möglich,

in deren Dimension des Diakonischen etwa
«kritisches Potential gegenüber neutestament-
lich-kirchlichen Verkürzungen» allererst
wahrzunehmen und dann auch geltend zu machen. Von
diesem Ansatz her verbieten sich die leider immer
noch nicht überwundenen Denkmuster wie die
der Antithetik, der Überbietung des Alten Testaments

durch das Neue.
Zwei Grundbegriffe schälen sich heraus: «ge-

milut chassadim» ist der Erweis von Barmherzigkeit
im Sinne einer Eröffnung von

Lebensmöglichkeiten um ihrer selbst willen; und «tse-
daqa» meint das Tun des Gerechten im Sinne
eines verbindlichen und verlässlichen Eintretens
für das Lebensrecht des Mitmenschen. Ausgehend

von den Befunden in der jüdischen und
frühchristlichen Tradition wird der Diakonie
zugemutet, sich der Frage nach dem «Recht des
Nächsten» zu stellen und jenseits des Spontan-
Karitativen im Kraftfeld von Erbarmen und
Recht ein «Recht auf Nächstendienst» zu formulieren.

Immer wieder wird dabei deutlich, dass die
Zuspitzung der Gerechtigkeit hin auf eine soziale
sich bereits biblisch als eines der Charakteristika
des «tsedaqa»-Begriffs erweist. Meint etwa für
die Rabbinen der Erweis von «tsedaqa» und
«chäsäd» ein Entsprechungshandeln im Blick auf
die kommende Welt, so sind nach dem Kirchenvater

Chrysostomos die Christen dem Auftrag
Gottes verpflichtet, die Erde zum Himmel zu
machen: «dass den 50 000 Armen Konstantinopels

die Güter und Reichtümer der Stadt zugeteilt
würden - würden wir damit nicht die Erde zum
Himmel machen?!»

Die Einsicht, dass Nächstendienst theologisch
begründet als Nächstenrecht zu artikulieren ist,
weist diakonischer Praxis dabei einen Standort zu
zwischen christlicher Gemeinde und sozialstaatlicher

Wirklichkeit. Die Umrisse einer «sabbatlichen

Diakonie», die Müller in seinem Schlusskapitel

skizziert, lassen erahnen, welche
systemüberwindenden Ressourcen in dieser Tradition
noch verborgen liegen. Vom sabbatlichen Gottesrecht

her müsste «kirchlicher Dienst in der
Arbeitswelt» heute mehr denn je «Zeugnisdienst
und Plädoyer für die heilsame Kategorie der
Unterbrechung» sein. Kriterium für die Rationalität
der Arbeitsprozesse wäre der arbeitende Mensch,
für deren Effizienz die Erhaltung des Lebens. Die
Arbeitstage der Woche wären um des Sabbats
willen da, verstanden als lebensstiftendes
Befreiungswerk im umfassenden Sinne.

Wieland Zademach

36


	Hinweise auf Bücher

