
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 94 (2000)

Heft: 1

Artikel: Diskussion : zum Dialog zwischen Ina Praetorius und Willy Spieler (NW
5/99, 6/99 und 7/8/99)

Autor: Knecht-Kaiser, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diskussion

Zum Dialog zwischen Ina Praetorius und Willy Spieler
(NW 5/99,6/99 und 7/8/99)

Liebe Ina Praetorius, lieber Willy Spieler

Euren Dialog in den Neuen Wegen habe
ich mit grossem Interesse und wachsender
Spannung verfolgt. Ich bekam grosse Lust,
mich einzumischen, weil mich die
aufgeworfenen Fragen als Frau und als sozialpolitisch

engagierte Zeitgenossin seit langem
umtreiben und mir auch die von Euch
zitierte Literatur nicht ganz unvertraut ist.

Jetzt allerdings, wo ich mir in den Ferien
die Zeit nehmen kann für meine
«Einmischung», fällt mir der Einstieg nicht leicht.
Ein wenig komme ich mir vor, als ob ich zu
spät zu einer Versammlung käme. Das
Gespräch ist bereits im Gang, die Begriffe
sind vielleicht geklärt. Ich verdrücke mich
verschämt auf einen noch freien Stuhl, höre
zu und warte auf ein Stichwort, das mir
erlaubt, am Gesprächsfaden anzuknüpfen.
So nehme ich jetzt all meinen Mut zusammen,

setze mich zu Euch an den imaginier-
ten Tisch, einen Tisch, der trennt und
verbindet und dadurch die Kraft hat zu
versammeln. (Das Bild vom Tisch habe ich
mir von Hannah Arendt ausgeliehen, vgl.
«vita activa», S. 66.)

Bezahlte Arbeit ist individuell
austauschbar, unbezahlte individuell
unentbehrlich

Als Einstieg möchte ich von einem
«Experiment» erzählen, das ich vor ein paar
Jahren mit mir angestellt habe, um mich
sozusagen «meiner Realität zu vergewissern»

(Ina Praetorius, NW 7/8, S. 240).
Damals war mir die Frage nach gerechter
Verteilung von bezahlter und unbezahlter
Arbeit, von Frauen- und Männerlöhnen,
von Gleichstellung etc. wieder einmal nahe
auf den Leib gerückt. Ich versuchte, für
mich selber aufzulisten, wo überall ich
eigentlich tätig bin und wofür und wie ich

32

entlöhnt werde. Es ergab etwa folgendes
Bild:
- Teilzeitarbeit (in einer Arztpraxis)

bezahlt

- Hausarbeit (Putzen, Kochen,
Einkaufen, Waschen etc.) unbezahlt

- Beziehungsarbeit (Partnerschaft,
eine grosse Verwandtschaft - «ich
bin Tochter, Schwester, Tante, Nichte,
Cousine, Mutter etc. etc.», würden
meine afrikanischen Freundinnen
sagen - grosser Bekannten- und
Freundeskreis) unbezahlt

- Erziehungsarbeit (ich habe
3 Kinder« aufgezogen») unbezahlt

- Projektarbeit (Ausländerinnen,
Flüchtlinge, Frauen) unbezahlt

So weit - so gut. Diese Auflistung ist
nichts Neues. Sie trifft auf viele Frauen zu.
Vermutlich auch auf ein paar Männer.

Nun stellte ich mir aber eine weitere
Frage, versuchte eine neue Kategorie
einzuführen. In welchen Tätigkeitsbereichen,
fragte ich mich, schätzt du dich als
unentbehrlich/unersetzbar, in welchen als
entbehrlich/ersetzbar/austauschbar ein? Die
Antwort hat mich einigermassen verblüfft.
Ich müsste mir eingestehen, dass ich bei der
Lohnarbeit am leichtesten ersetzt werden
kann. Auch aus einem Teil der Hausarbeit
kann ich mich gut und gerne wegdenken,
ausser vielleicht beim Kochen. (Begleiten
uns nicht ein Leben lang Erinnerungen an
Gerüche und an den Geschmack bestimmter

Gerichte aus Mutters Küche? Die
Literatur legt davon beredtes Zeugnis ab...)

In allen andern Tätigkeitsbereichen empfand

ich mich schlicht als unentbehrlich,
nicht ersetzbar. Die Partnerschaft, den
Freundeskreis gäbe es nicht ohne mich.
Auch die drei Kinder wären ohne mich
nicht auf der Welt. Und was ich ihnen auf
ihren Lebensweg mitgegeben oder nicht



mitgegeben habe, ist stark mit meiner
Persönlichkeit verknüpft (ich habe es auch
zu verantworten...). Verschiedene Projekte
habe ich mitinitiiert oder mitgeprägt, dafür
mein Herzblut vergossen, einige wären gar
nicht entstanden ohne mich.

Merkwürdig, dachte ich, für eine Arbeit,
für die es mich als Person gar nicht braucht,
weil sie auch von andern ausgeführt werden

kann, werde ich bezahlt. FürArbeit, die
mit mir als Person untrennbar verflochten
ist, die unverkennbar meine Handschrift
trägt, erhalte ich keinen Lohn. Ob es andern
ähnlich ergeht? Ein allgemein beobachtbares

Phänomen, sozusagen ein «herrschendes

Prinzip» unserer Gesellschaftsordnung?

Was mir widerfährt, gilt offensichtlich

für einen grossen Teil der arbeitenden
Bevölkerung. Und das, obwohl wir uns
weitgehend über die Lohnarbeit definieren!

Gewiss, je kreativer eine Tätigkeit, je
schöpferischer eine Arbeit, desto stärker ist
die Persönlichkeit derAusführenden
eingebunden. Das gilt für manche Handwerker,
für einige geistig oder pflegerisch Tätige
(hier wird auch schlecht bezahlt) und
besonders natürlich für Kunstschaffende.
Aber gerade hier zeigt sich auch die
Schwierigkeit des «angemessenen» Preises.

Wieviel ist ein Kunstwerk (ein Gemälde,

eine Skulptur, ein Gedicht, eine
Komposition) wert? Nicht ohne Grund sprechen
wir von «Liebhaberpreisen». (Niklaus
Meienberg erzählt in seinem Buch
«Geschichte der Liebe und des Liebäugeins»
eine lustige Anekdote zu diesem Thema.
Fazit der Geschichte: Ein Gedicht ist zwar
unbezahlbar; das bedeutet aber nicht, dass
es unterbezahlt werden soll...)

Lohn als «Trostpflaster»?

Beflügelt von meiner «Entdeckung»
geriet ich ins Spintisieren. Was könnte unter
diesen Voraussetzungen der Sinn von Lohn,
Gehalt, Entgelt sein? Sollte damit vielleicht
eine Art «Ausgleich» geschaffen, sozusagen

ein «Trostpflaster» verabreicht werden
für Arbeit, die zwar gesellschaftlich
notwendig und sinnvoll sein kann, bei der
sich die Ausführenden aber bewusst sind,

dass sie jederzeit ersetzt werden können?
Denn welcher vernünftige Mensch will
eine Arbeit verrichten, die mit ihm als Person

nichts zu tun hat, es sei denn, es winke
ein finanzieller Ausgleich, eine Be-loh-
nung? - Werde ich nächstens, wenn ich
einen gut verdienenden Bekannten treffe,
mein Bedauern drüber ausdrücken, dass er
bei seinem hohen Gehalt offenbar hoch
entbehrlich sein müsse? (Wer die Wirtschaftsseiten

der Zeitungen liest, erfährt häufig
von Top-Managern, die ausgewechselt
werden - mit Top-Abfindungen...)

Abends spät erzählte ich meinem Mann
von meinen «Entdeckungen». Es dauerte
eine Weile, bis er begriff, bzw. ich mich
präzise genug ausgedrückt hatte. «Man
sollte», sagte ich zu ihm, «eine repräsentative

Umfrage lancieren. Die Befragten
müssten sich selber einschätzen, wo sie
sich für ersetzbar/entbehrlich, wo für
unersetzlich halten.» «Um Gottes Willen», rief
er, schrie es beinahe, «das dürfte man nicht
zulassen! Was denkst du, wie viele
Menschen diese Umfrage in tiefste Depressionen

stürzen würde, wenn sie sich darüber
bewusst werden, wie ersetzbar und
austauschbar sie oft gerade dort sind, wo sie
sich so wichtig nehmen.» (Mein Mann ist
Arzt.)

Meine These vom Lohn als «Trostpflaster»

ist vielleicht gar nicht so daneben,
dachte ich. Haben wir es mit einem
gigantischen Ablenkungs- und Täuschungsmanöver

zu tun? Mit einer geschickten
Verschleierungstaktik, der Sozialisten wie
Kapitalisten auf den Leim kriechen? Wäre
Ent-larvung angesagt?

Natürlich habe ich Freundinnen meine
«Erkenntnisse» unterbreitet. Die Reaktionen

fielen unterschiedlich und gegensätzlich

aus. Eine Freundin z .B. hat mich spontan

umarmt und mit Tränen in den Augen
gemeint, sie könne jetzt wieder freier
atmen und fühle sich gestärkt. Sie sei sich
derart beschissen und entwertet vorgekommen,

sei auch von Feministinnen attackiert
worden, weil sie sich nach der Scheidung
entschied, ihre Berufsarbeit aufzugeben
und vorwiegend für die Kinder da zu
sein.

33



Andere warfen mir aber vor, ich zementierte

alte Rollenbilder, mein Denkansatz
sei alles andere als emanzipatorisch. Dem
Arbeitgeberpräsidenten würde ich gute
Argumente liefern, schliesslich werde er nicht
müde zu betonen, wie wie wichtig und
wertvoll die Arbeit der Frauen als Mütter
sei, schlichtweg unbezahlbar... (was die
Abstimmung zur Mutterschaftsversicherung

ja bewiesen hat).
Andere fanden meinen Gedankenan-

stoss, etwa die Vorstellung vom Lohn als
Trostpflaster ganz amüsant, vielleicht zu
einer Cabaret-Nummer ausgestaltbar, aber
doch ziemlich realitätsfremd.

Linke klärten mich darüber auf, dass
Karl Marx das Thema «entfremdete
Arbeit» bereits erschöpfend behandelt habe.

Es ist also gar nicht so einfach, wenn frau
einen «Blickwechsel» wagt (um für einmal
das erwartungsschwere Wort
«Paradigmenwechsel» zu vermeiden), und sei es nur
als Gedankenexperiment. Frau gerät auf
abschüssiges Gelände, begibt sich auf eine
Gratwanderung, riskiert Applaus von der
falschen Seite. Umdenken ist unbequem,
irritierend. Kritisch aufklärerisch
(aufrührerisch?) hinterfragen riskant, wenn es nicht
auf den Gleisen des «Mainstreams» (ob
links oder rechts) geschieht; Entgleisung
droht. (Dennoch: «Es gibt nur eine
Aufklärung», sagt Peter Sloterdijk, «diejenige,
die etwas merkt». Was merken Frauen??)

Die Reaktionen auf den Vorschlag für
einen «feministischen Paradigmenwechsel
im Politikverständnis» kamen mir vertraut
vor.

Ich würde jetzt gerne noch auf ein paar
konkrete Punkte eingehen, die in Eurer
Debatte* angesprochen wurden. Aber ich
merke, dass dies den Rahmen dieses
Briefes sprengen würde. Also nur kurz
antippen, was mir auf der Seele brennt:

Autonomie (Andrea Günter NW 5/99,
S. 146, Willy Spieler, S. 151)

Ein grosses philosophisches Thema!
Gibt es das autonome Subjekt wirklich?

Besteht nicht die Einmaligkeit,
Einzigartigkeit und Unverwechselbarkeit jedes
menschlichen Subjekts darin, dass es nicht
nur auf Beziehungen angewiesen ist,
sondern sich überhaupt erst und vor allem in
Beziehungen verwirklicht (und sei es nur,
um sich - wie ich hier an der
Schreibmaschine - mitzuteilen)? Mir gefällt in
diesem Zusammenhang der Vorschlag von
Sloterdjik. Er entlarvt das «autonome
Subjekt» als Illusion und schlägt vor, das
«erotische Subjekt» in den philosophischen
Diskurs einzuführen (resp. wiedereinzuführen.
Vgl. Die Rede der Diotima in Piatons Gastmahl

und die luzide feministische Interpretation

dieser Passage von Luce Irigaray in
ihrer «Ethik der sexuellen Differenz»). Das
erotische Subjekt weiss darum, dass es sich
nicht selber genügen kann. Zu meinen, man
könne sich selber genug sein, führt zu
Grössenwahn, zu Allmachtsphantasien, zu
Narzissmus und Depression. Das erotische
Subjekt weiss, dass es auf Andere und
Anderes angewiesen ist, ja es freut sich
darüber und ist deshalb immer auf der Suche...

Zum Politikverständnis von Hannah
Arendt

Sie ist mir in den letzten Jahren immer
wichtiger geworden. Zu ihrem Politikverständnis

gehört - wenn ich sie richtig
verstanden habe - das, was sie «öffentlichen
Raum» nennt. Er entsteht zwischen den
Menschen, wenn sie sich über das verständigen,

was alle angeht, das inter-esse, nicht
das Private, sondern das Gemeinsame.
Aber wer ist «alle»? Auch darüber müsste
öffentlich nachgedacht werden. Wenn
Menschen aufgrund ihres Geschlechts,
ihres Alters (besser: ihrer Jugend, z.B.
Kinder), weil sie keine Staatsbürgerschaft oder
geregelte Aufenthaltsbewilligung besitzen,
oder ganz einfach weil der Überlebenskampf

alle Zeit und Kraft verschlingt, nicht
am «öffentlichen Raum», also am Politischen

partizipieren können, kommt das,
was alle angeht, nicht zur Sprache und tritt
nicht in Erscheinung. Hier müsste m.E. die
«soziale Frage» ansetzen, nämlich als Frage

nach den Bedingungen der Partizipation

34



resp. des Ausschlusses vom «öffentlichen
Raum», also vom Politischen. Die soziale
Frage wäre dann nicht in erster Linie eine
Frage nach der «gerechten Verteilung» der
Güter, sondern nach der Möglichkeit, am
gesellschaftlichen Leben und am politischen

Diskurs teilzuhaben. Daraus ergeben
sich zwangsläufig Konsequenzen hinsichtlich

der Güterverteilung und des
selbstverständlichen Primats der Politik über die
Wirtschaft.

Damit der «öffentliche Raum» entstehen
und wirksam werden kann, braucht es ganz
reale Räume, Orte, Plätze. Nicht nur
Parlamente, auch Küchen-, Stamm- und Runde

Tische; sicher auch öffentliche Plätze,
geschützte und welche unter freiem Himmel.
(Was ich seit 9 Jahren auf dem Labyrinth-
Platz im Zeughaushof von Zürich - ein
öffentlicher Frauenplatz notabene, aber
offen für alle - erlebe, stimmt mich
zuversichtlich. Darüber zu berichten, würde weitere

Seiten füllen, das spar ich mir und
Euch für später auf...)

Sorry, der Brief ist länger geworden, als
ich beabsichtigte. Aber es war schön bei
Euch am Tisch. Ich hoffe, Ihr habt Euch
nicht gelangweilt mit mir.

Herzlich
Ursula Knecht-Kaiser

y y:
weise auf Bücher

Martin Stöhr, Dreinreden. Essays - Vorträge -
Thesen -Meditationen, hg. von Klaus Müller und
Alfred Wittstock. Wuppertal 1997. 521 Seiten,
DM48.-.

Der 65. Geburtstag von Martin Stöhr -
zunächst Studentenpfarrer in Darmstadt, danach
Direktor der Evangelischen Akademie Arnoldshain

und schliesslich Professor an der
Gesamthochschule Siegen - ist den Herausgebern
Anlass, auf dessen bisheriges Arbeiten zurückzublicken,

um eine «vorläufige Bilanz» zu ziehen
und Zeugnisse der immensen Schaffenskraft
Stöhrs vorzustellen.

Die hier zusammengestellten Arbeiten Martin
Stöhrs aus einem Zeitraum von über dreissig
Jahren lassen als roten Faden eine «Werktreue»
erkennen, die auf spannende Weise immer wieder
versucht, das biblische Wort unter den Bedingungen

dieser Zeit, dieser Gesellschaft, dieser Welt
neu auszulegen, um diese Bedingungen zu befragen,

ob sie lebensbejahend sind oder verändert
werden müssen. Exegese wie Systematik oder
Homiletik ist für Stöhr «eine Frage nach dem Tun
der Wahrheit», die ständiges «Dreinreden» erfordert.

Ökumenisch ist die Ausrichtung eines solchen
Denkens und Wirkens allemal, bringt sie doch
den «ganzen bewohnten Erdkreis» ins Spiel.
«Brot und Himmel teilen» bildet Lebens- und
Tateinheit in dieser einen Welt, als Gabe und
Aufgabe der Kirchen der «reichen, weissen
EinDrittel-Welt». Dies spiegeln die vorliegenden
Arbeiten wieder, die den ersten Schwerpunkt des
Bandes ausmachen. Dabei hat nach Stöhr der

christlichen Aufgabe einer «ecclesia semper re-
formanda eine societas semper reformanda» zu
entsprechen. Deshalb redet, schreibt und handelt
Martin Stöhr gegen einen Glauben, der «wie ein
gefrorener Wasserfall in Dogmen, Lehrsätzen,
Institutionen und Gewohnheiten erstarrt bleibt» -
im vollen Bewusstsein dessen, dass das «Eintreten

für ein Leben in Wahrheit, Gerechtigkeit und
Frieden die Bereitschaft zum Konflikt mit
religiösen und säkularen Autoritäten» bedeutet.

Das christlich-marxistische Gespräch — zweiter

Schwerpunkt des Sammelbandes - tritt für
Martin Stöhr schon in den Blickpunkt zu einer
Zeit, als bei den Kirchen «Antikommunismus nur
allzu oft an die Stelle des biblischen Credos»
getreten war. Nahezu die gesamte Nachkriegsgeschichte

in Deutschland gerät für Stöhr zum
Beispiel für die «Gefangenschaft der Kirche durch
selbstgewählte Anpassung». Anhand des grossen
Prager Theologen Josef L. Hromadka verweist
Stöhr auf ein Vorgehen, wie es oft zu beobachten
war und ist: «Man hatte ihn eingeordnet, ehe man
ihn angehört hatte...» Und dabei hätte doch dessen

Versuch, «die Anfragen des Marxismus im
Interesse der Hungernden, Nackten, Unterprivilegierten

und Vergessenen an die Christenheit zu
vermitteln», sowie der Versuch, «das Kirchenmodell

einer freien, nichtprivilegierten Kirche in
einer ehrlich und prononciert atheistisch sein
wollenden Gesellschaft zu verwirklichen, höchste

Aufmerksamkeit in der westlichen Christenheit

verdient». Mit Entsetzen sieht Stöhr die
«Verwertbarkeit eines zum ideologischen Überbau

der westlichen Gesellschaftsordnung entarteten

Christentums».

35


	Diskussion : zum Dialog zwischen Ina Praetorius und Willy Spieler (NW 5/99, 6/99 und 7/8/99)

