
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 94 (2000)

Heft: 1

Artikel: Gespräch von Erwin Koller mit Dorothee Sölle : "Wenn Gerechtigkeit
überflüssig wird, dann ist das eine Absage an den Gott Israels"

Autor: Koller, Erwin / Sölle, Dorothee

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144217

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gespräch von Erwin Koller mit Dorothée Solle

«Wenn Gerechtigkeit überflüssig wird, dann
ist das eine Absage an den Gott Israels»

Am vergangenen 11.112. September hat «Boldern» den 70. Geburtstag von Dorothée
Solle gefeiert. Das Symposium stand unter dem Titel «Zornig, zärtlich streiten für
Gerechtigkeit». Erwin Koller führte bei dieser Gelegenheit das hier wiedergegebene
Gespräch mit Dorothée Solle. Der Redaktor der Neuen Wege hat es ab Tonband transkribiert,

redigiert und leicht gekürzt. Wie die Jubilarin 30 Jahre nach der «Gott-bt-tot-
Theologie» die Gottesfrage stellt, sie mit der Gerechtigkeitsfrage verbindet und dabei die
Christenmenschen und ihre Kirchen zu neuer Spiritualität und Mystik aufruft, ist zugleich
ein Projektfür das 21. Jahrhundert. Red.

Gott braucht uns und unsere Wärme

Erwin Koller: Liebe Frau Solle, ich wähle
einen Einstieg in unser Gespräch, der
vielleicht etwas unvermittelt ist. Meine erste
Begegnung mit Ihnen war 1965 das Buch
«Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie
nach dem Tode Gottes» (Kreuz-Verlag). Ist
Gott 1999 noch immer tot?

Dorothée Solle: Der Gott, der damals tot
war, ist auch heute noch tot. Er ist auch
keineswegs lebendiger geworden, dieser
grosse Macher, der im Himmel sitzt, alles
so herrlich regiert, für alles verantwortlich,
ja omnipotent ist, um es in der Sprache der
männlichen Theologen zu sagen.

Erwin Koller: Gibt es in den letzten 30
Jahren andere Bilder von Gott, die im
Bewusstsein der Leute Platz genommen
haben?

Dorothée Solle: Eindeutig ist Gott nun
auch Mutter von uns allen, Mutter unser.
Natürlich gibt es immer noch Leute, die
Angst haben vor solchen Veränderungen
im Gottesbild. Aber das lässt sich nicht
vermeiden. Die Namenssuche für Gott ist
in Bewegung gekommen. Das ist ein mystischer

Zug, der mir sehr entspricht. Die
Mystiker haben immer neue Namen für
Gott erfunden.

Erwin Koller: Im Zusammenhang mit den
Namen Gottes zitieren Sie gern das Sufi-

14

Wort: «Allah hat 100 Namen und nur 99
sind bekannt.» Welches sind Ihre liebsten
Namen? Und welcher Name ist unbekannt?

Dorothée Solle: Die unbekannten Namen
bleiben unbekannt. Die reformatorische
Tradition erinnert darum an das Bilderverbot.

Gott lässt sich nicht «knipsen».
Dasselbe drückt die Sufi-Tradition mit dem
verborgenen Namen aus. Zugleich ist sie
eine Aufforderung an die Menschen: Finde
du deinen Namen für Gott! Das ist eine
lebenslange Aufgabe, die uns niemand
abnehmen kann, die wir vielmehr alle für uns
selber lösen müssen. Gott versteckt sich an
so vielen Ecken, dass eine fixierte Namenssuche

problematisch wäre. Damit kämen
wir schon in die Nähe des Dogmas.

Erwin Koller: Wir reden gerne vom «lieben

Gott», das tun auch säkulare
Menschen. Eine amerikanische Freundin hat
Ihnen einmal gesagt: «If God is only nice,
she isn't God.» Was haben wir am Ende
davon, dass wir Gott so lieb gemacht
haben? Hat diese Botschaft nicht Gott selbst
relativiert oder abgeschafft? Verliert er
nicht seine ganze Würde und Kraft, wenn
er nur «nice» ist?

Dorothée Solle: Ich sehe das etwas anders.
Die traditionellen Kirchen sagen: Gott liebt
dich, Gott wärmt dich, Gott schützt dich.
Das sind alles schöne Aussagen. Aber die
Liebe ist gegenseitig, sonst ist es keine



Liebe. Es ist nicht so, als schüttete der
allmächtige, aus allen Quellen schöpfende
Gott etwas in ein leeres Gefäss hinein. Das
ist ein ganz falsches Bild, das uns erniedrigt.

So wie die Sexualideologie mit dem
Bild von der Frau als Gefäss die Frau
jahrhundertelang erniedrigt hat. Wir müssen
lernen, dass wir Gott lieben können. Das ist
das erste Gebot von allen zehn: Du sollst
Gott über allen Dingen lieben.

Erwin Koller: Gegenseitigkeit heisst dann
aber auch, dass ich Gott benütze...

Dorothée Solle: Wenn ich Gott liebe, dann
kann ich ihm manchmal auch Wärme spenden.

Wenn ich diese Welt ansehe, dann
muss ihm ja kalt werden. Gott braucht uns
und unsere Wärme. Zwar brauchen auch
wir Gott. Aber das allein zerstört sich
selber. Gott braucht auch uns.

Nietzsche sprach im letzten Jahrhundert
vom Tode Gottes. Aber angesichts der
Geschichte Deutschlands in diesem Jahrhundert

stellte meine Generation die Frage: Wo
wart ihr denn, als das alles geschah? Die
schwachen Antworten lauteten: Wir
haben's nicht gewusst, wir haben's nicht
gesehen, wir konnten sowieso nichts machen.
Wenn man dann auf Gott zurückgreift, als
ob er etwas hätte machen sollen, dann
scheitert man mit dieser Frage. Dieser Gott,
der so allein war in Deutschland, der so
wenige Freundinnen und Freunde hatte,
der konnte nichts machen. Die Liebe ist
nicht allmächtig. Dieser Begriff der
Allmacht ist im Gegenteil zerstörerisch.

Die wirkliche Sprache des Glaubens ist
das Gebet, nicht die Theologie

Erwin Koller: Martin Buber hat einmal
gesagt, man könne von Gott nicht in derArt
eines Objekts reden. Und Dietrich
Bonhoeffer: «Einen Gott, den es gibt, gibt es
nicht.» Müsste man also von Gott in der
Du-Form reden, um nicht in der Objekt-
Form von ihm zu reden?

Dorothée Solle: Ja, das hat die Tradition
immer gewusst. Du kannst nur über Gott
sprechen, wenn du zu ihm sprechen kannst.
Als ich als junge Frau Martin Buber

besuchte und mich bei ihm als Theologin
einführen wollte, sagte er: Theo-Logie,
woher haben Sie das eigentlich? Es gibt
doch keinen Logos von Gott. Das ist
Unsinn, es gibt Knochenkunde, Osseologie,
aber es kann keinen Logos von Gott geben.

Erwin Koller: Gestern wurden Sie mit
einem Buch überrascht, das Ihnen gewidmet

wurde. Es heisst «Saving Jesus from
thouse who are right». Wenn Sie selber
aufgefordert worden wären, in diesem
Buch zur Ehrenrettung Gottes vor den
Fundamentalisten ein Kapitel zu schreiben,
was hätte darin gestanden?

Dorothée Solle: Das Kapitel müsste genau
damit anfangen, dass Gott immer etwas
anderes ist, als was unsere Logien aus ihm
machen, dass vielmehr diese Du-lch-Be-
zz'ehung das Wichtigste ist, dass also das
Gebet und nicht die Theologie die wirkliche

Sprache des Glaubens ist.
Jean Paul, der deutsche Dichter, hat den

wunderbaren Satz geprägt: «Beten ist
wünschen, nur feuriger.»

Wunscherziehung ist Gebetserziehung.
Es geht darum, unsere Wünsche zu klären,
sie zu reinigen, sie näher an die Realität der
Mitgeschöpfe zu bringen. Eine Freundin,
die in Hamburg in einem armen Viertel
8- und 9jährige Volksschulkinder
unterrichtet, hat diese vor Weihnachten einen
Wunschzettel schreiben lassen. Darin sollten

Wünsche enthalten sein, die sich nicht
mittels Geld erfüllen lassen. Die Kinder
dachten nach und wünschten zum Beispiel,
dass das kleine Kätzchen, das vorgestern
gekommen ist, nicht wieder wegläuft, dass
der Baum hinter dem Haus nicht auch noch
gefällt wird wie die andern oder dass Vater
nicht wieder betrunken nach Hause kommt
und die Mutter zusammenschlägt. Ich sagte
zu meiner Freundin: «Weisst Du eigentlich,
was Du machst? Das ist Gebetserziehung!»

«Theologie nach Auschwitz»

Erwin Koller: Machen wir einen kleinen
Sprung. 1971 erschien ein weiteres Buch
von Ihnen, das eine kleine Revolution
auslöste: «Politische Theologie». Wenn Sie

15



heute darauf zurückblicken, wie weit ist
dieses Projekt realisiert worden?

Dorothée Solle: Meine Antwort ist
zwiespältig. Einen Grundbegriff innerhalb der
christlichen Theologie haben wir - Metz,
Moltmann und ich - verändert, ich meine
den Grundbegriff der Sünde. Das hat sich
in der Zwischenzeit herumgesprochen:
Sünde hat auch mit den Zügen zu tun, die
nach Auschwitz rollten, und findet nicht
nur und ausschliesslich im Bett statt. Was
mich wirklich von Gott trennt, ist die
Wirtschaftsbeziehung meines Landes zu den
ärmeren Ländern, die Art und Weise, wie
man Menschen verhungern lässt, ihnen die
gesundheitliche Versorgung verweigert,
die Kinder von den Schulen fernhält. Das
ist einigermassen klar.

Aber sonst haben wir noch viel zu tun.
Ich denke vor allem an die Überwindung
des Antijudaismus. Es gilt zu entdecken,
dass Jesus ein frommer, gläubiger Jude

war, der in der Rolle des Propheten stand,
in der Tradition des Alten Testamentes. Die
allzu steilen Ansprüche, die wir an Jesus
stellen, waren ihm fremd, etwa die allzu
göttliche Natur. Jesus hatte überhaupt kein
Interesse daran, einzigartig zu sein. Er war
nicht der Einzige, der sagte oder dachte:
keiner wie ich. Er wollte vielmehr Bruder
sein und Geschwister haben. Wir alle sind
die Nachgeborenen dieses Erstgeborenen
unter vielen Geschwistern.

Erwin Koller: Nun war aber gerade Paulus
ein rechter Scharfmacher in der Abgrenzung

vom Judentum. Wenn Sie schon da

ansetzen, müssen Sie eine rechte Relecture
des Neuen Testamentes machen, wenn
nicht eine Korrektur.

Dorothée Solle: Das geschieht auch, vor
allem im Zusammenhang mit einer «Theologie

nach Auschwitz». Diese Aufarbeitung
des Neuen Testamentes ist an vielen Stellen
im Gange. Schon die Wörter, die das Neue
Testament gebraucht, werden weggeworfen,

wenn sie falsche Gefühle transportieren
oder falsche Assoziationen hervorrufen.

Es kann doch kein Christ leugnen, dass
die Psalmen das beste Gebetbuch sind, das
es überhaupt gibt. Wir leben in dieserTradi-

16

tion. Ich verstehe mich als jüdisch und
christlich. Ich sehe die Öffnung, die von
Christus, dem Propheten aus dem jüdischen
Volk, zur Welt hin geschehen ist.

Erwin Koller: Wenn ich denke, wie tief
hier die Missverständnisse sitzen, dann ist
das fast schon ein Projektfür das 21.
Jahrhundert.

Dorothée Solle: Daran habe ich keinen
Zweifel. In einer jüdischen Gruppe sagte
jemand: Kann man denn als Jude überhaupt
noch glauben nach allem, was geschehen ist?
Darauf antwortete ein anderer: Eigentlich
müsste die Frage lauten, ob in Auschwitz
nicht das Christentum endgültig gescheitert
ist. Im 21. Jahrhundert wird diese Frage wohl
noch deutlicher gestellt werden. Wie kommt
es zur Versöhnung? Wie öffnen wir uns für
das Verständnis der abrahamitischen
Religionen, um bei diesen anzufangen?

Es geht aber auch um die Toleranz und
das Verständnis gegenüber den anderen
Religionen. Die Globalisierung ist wichtig
für diese Entwicklung. Aber ich möchte
nicht einem totalenAufgehen der einzelnen
Geschichten, Legenden, Wunder und Sprachen

in einem grossen religiösen Brei das
Wort reden. Ich möchte die religiöse Sprache

des Neuen Testamentes beibehalten
und pflegen, aber sie von gewissen Krudi-
täten reinigen, reformieren.

Erwin Koller: Die Globalisierung fördert
ja auch das Bewusstwerden für regionale
und lokale Kulturen, das sind wie zwei Pole
einer Elipse. So könnte wohl auch die
Begegnung der Religionen zu einer neuen
Entdeckung der eigenen Religion, der eigenen

religiösen Sprache führen.

Dorothée Solle: Der Dalai Lama sagt
darum: Spielt doch nicht mit unserem
Buddhismus herum, mit einem Buddhismus

light gewissermassen, sondern
entdeckt eure eigene Tradition!

«Theologie der Befreiung» im Kontext
des triumphierenden Kapitalismus

Erwin Koller: Ich komme zurück zur
politischen Theologie. Finden Sie diesen
Begriff nicht zu unklar, zu missverständlich?



Dorothée Solle: Wir haben über die
Unklarheiten dieses Begriffs schon immer
gestritten. Carl Schmitt, der Hofjurist der
Nazis, hat den Begriff der «politischen
Theologie» ursprünglich geprägt. Wir
bemühten uns, ihm eine andere Deutung zu
geben. Als ich von Gustavo Gutierrez die
«Theologie der Befreiung» las, war das für
mich wie ein Geschenk des Himmels. Jetzt
war auch das Wort da, nach dem ich seit
Jahren suchte. Seither habe ich den Begriff
«politische Theologie» nicht mehr benutzt.

Erwin Koller: Ein anderer Befreiungstheologe

ist Ernesto Cardenal. Ich trage
von ihm ein Bild in mir, das ich nicht
vergessen kann: Es war beim Besuch des

Papstes in Nicaragua. Der Priester Cardenal

war Kulturminister der sandinistischen
Regierung. Auf dem Bild kniet er auf dem
Strassenpflaster vor Papst Wojtyla, der ihn
mit drohendem Finger demütigt. Aber auch
andere Kirchenführer haben die Theologie
der Befreiung arg gebeutelt oder noch
schlimmer ganz einfach totgeschwiegen.

Dorothée Solle: In Wirklichkeit leben die
Basisgemeinden aber weiter, vor allem in
Brasilien.Die Leute haben ihreArt,die Bibel
zu lesen, weiter entwickelt, aber eben gerade
nicht «theologisch», sondern auf den Alltag
bezogen. Ich betrachte es als meine
Lebensaufgabe, diese Befreiungstheologie in unseren

europäischen Kontext zu bringen. Schon
die Übersetzung von «Erlösung» in

«Befreiung» bereitet einige Schwierigkeiten. Im
Griechischen heisst der entsprechende
Begriff «Soteria», was «Rettung» besagt, zum
Beispiel Rettung aus Schiffbruch oder aus
einer Feuerkatastrophe. Daraus ging Erlösung

hervor, diese wiederum wurde bürgerlich

vollständig individualisiert - im Stile
von: «Lieber Gott, mach mich fromm, dass
ich in den Himmel komm.»

Erwin Koller: Wie würde denn das
befreiungstheologische Gebet lauten?

Dorothée Solle: Das Gebet, «dass ich in
den Himmel komm», das sich nur um meine

Seele dreht und die anderen nichts
angeht, ist jedenfalls so antichristlich, dass

man es lieber lassen sollte.

Erwin Koller: 99 Prozent der christlich
geprägten Menschen bei uns leben in
bürgerlichen oder kleinbürgerlichen Verhältnissen.

Sollen denn diese Menschen, wenn
sie Ihre Bücher lesen, ein schlechtes
Gewissen bekommen, weil sie kleinbürgerlich

sind?

Dorothée Solle: Wir pflegten in unseren
Nachtgebeten nicht nur die Meditation, die
so etwas vermitteln könnte, sondern auch
die Aktion. Wir haben eigentlich immer
versucht, konkret zu werden. Bert Brecht
hat einmal gesagt: Das Böse hat eine Adresse.

Es ist also nicht wahr, dass da nur
finstere Mächte über uns walten, die wir nicht
durchschauen und gegen die wir nichts
machen können. Wir müssen die Adresse
herausfinden. Dass es nicht notwendig, schon

gar nicht gottgewollt ist, wie es läuft, das
wissen die meisten. Das Goldene Kalb ist
kein Gott, die Vermehrung des Wohlstands
der Reichen ist kein Gott. Wir müssen
lernen, unseren Überkonsum in Frage zu stellen.

Wir müssen lernen, einfacher zu leben,
damit andere überleben können. Das gehört
zur Übersetzung in den Alltag.

Die drei grossen politischen Themen des
21. Jahrhunderts werden sein: Gerechtigkeit,

Frieden und Bewahrung der Schöpfung.

Gerechtigkeit bedeutet eine andere
Wirtschaftsordnung als diejenige der 20
Prozent Gewinner und 80 Prozent Verlierer.

Gerechtigkeit ist auch die Grundlage
des Friedens. In der Frage der Gerechtigkeit,

aber auch in der Friedens- und Um-
weltbewegung haben Christinnen und
Christen eine besondere Rolle, einen
spezifischen Auftrag.

Erwin Koller: Diese Bewegungen für die
Dritte Welt, den Frieden und die Umwelt
waren in den 80er Jahren stark. Was ist
passiert, dass in den 90er Jahren jene Vitalität

verloren ging? Deutschland hat sogar
im Nato-Krieg um Kosovo mitgebombt.

Dorothée Solle: Nach dem Zusammenbruch

des Kommunismus hat der Kapitalismus

keinen Anlass mehr, ein menschliches

Gesicht zu zeigen. Wenn es nur noch
Winner und Looser gibt, wenn das die
Anthropologie ist, die dahinter steckt, wenn

17



das Selbstinteresse des Individuums die
Grundlage des Kapitalismus ist, welchen
Grund könnte es dann noch geben, einen so
altmodischen Begriff wie den Nächsten im
Munde zu führen?

Erwin Koller: Um Missverständnisse zu
vermeiden: Ich freue mich, dass 1989 die
Mauer gefallen ist...

Dorothée Solle: ich auch...

Erwin Koller: und dass viel Unrecht
dieses totalitären Sozialismus überwunden
wurde. Aber letztlich haben wir doch schon
in den 80er Jahren gewusst, wie vieles am
Kapitalismusfaul ist. Sein Sieg ist ein blinder

Sieg.

Dorothée Solle: Ein Sieg mit erst noch
katastrophalen Folgen bis hin zur
Entmachtung der UNO.

Jesus retten vor dem christlichen
Fundamentalismus

Erwin Koller: Ein Phänomen, das uns
heute überall zu schaffen macht, ist der
Fundamentalismus. Und alle Fundamentalismen

berufen sich auf einen Gott, der
ihnen recht gibt. Selbst der kapitalistische
Fundamentalismus macht da keine
Ausnahme. Wie kann man denen das Pfand aus
der Hand schlagen, mit dem sie ihre Position

begründen?

Dorothée Solle: Innerhalb des christlichen
Fundamentalismus versuche ich das in der
Rückführung Jesu auf seine Wurzeln. Wir
sind in der jüdischen Tradition verwurzelt,
in der die Gerechtigkeit eines der wichtigsten

Attribute Gottes ist. Wenn Gerechtigkeit

überflüssig wird, ist das eine Absage an
den Gott Israels. Der wird ja dann auch als
«alt» bezeichnet.

Erwin Koller: In Ihrem gemeinsamen
Büchlein mit Fulbert Steffensky, dem mit
Ihnen verheirateten Mann - wie Sie sagen,
um das besitzanzeigende Pronomen zu
vermeiden -, schreibt dieser: «Ich glaube
nicht, dass die totalitären Bewegungen
innerhalb des Christentums zufällig sind, die
Bewegungen also, die die Vermischtheit

18

der Gegenwart nicht ertragen konnten, die
unter Eindeutigkeitszwängen standen. Sie
können sich in der Tat auf Ursprungsideen
und Traditionen berufen.» Er spricht in
diesem Zusammenhang davon, dass Jesus in
seinen Aussagen manchmal entsetzlich
radikal und unbesonnen war. Müssen wir
nach der Korrektur des Antijudaismus im
Neuen Testament noch eine zweite Korrektur

anbringen?

Dorothée Solle: Die andere Korrektur
betrifft diese Singularität oder absolute
Einzigartigkeit, die ihn von seinen Geschwistern

absondert. Wir müssen Jesus retten,
wie Carter Heywarth das ausdrückt, vor
der Rechten, vor dieser Inbesitznahme
durch den Fundamentalismus. Christliche
Kirchen sind auf dem guten Weg, wenn sie
z.B. Toleranz gegenüber homosexuellen
Beziehungen üben. In Hamburg haben wir
eine Bischöfin, die sich auf die Seite dieser
Menschen gestellt hat und sie segnen
will. Hier ist ein Punkt, an dem die Mauer
bröckelt, die da während Jahrhunderten
gebaut worden ist.

Erwin Koller: Sie haben jetzt von den
Rechten geredet, die fundamentalistisch
ihren Gott für sich beanspruchen. Gibt es
nicht auch in linken, in befreiungstheologischen

Kreisen die Identifizierung des eigenen

Projekts mit dem Projekt Gottes, so
dass das Scheitern des eigenen Projekts
zugleich das Scheitern Gottes ist? Gibt es
nicht auch hier eine mangelnde Distanz,
eine Überidentifizierung des eigenen Tuns
mit dem Projekt Gottes?

Dorothée Solle: Ich möchte eigentlich gar
keine Distanz zum Projekt Gottes haben,
ich möchte ein Teil desselben werden. Das
ist mir jetzt zu liberal, wie Sie da einen
Mittelweg, der keine Abweichung nach
rechts oder links duldet, vorschlagen.

Mit der Erfolglosigkeit rechnen

Erwin Koller: Für mich war in der behäbigen

katholischen Welt, in der ich
aufgewachsen bin, in den frühen 60er Jahren ein
Artikel von Karl Rahner wichtig, in dem er
sagte: Es gibt nicht die christliche Politik,



wie sie «christliche» Parteien in der säkularen

Welt für sich beanspruchten. Karl Rahner

machte klar, dass es in der konkreten
Welt immer verschiedene Wege und
Lösungen gibt, weshalb die eigene Position
nie hundertprozentig mit dem Weg Gottes
identifiziert werden darf.

Dorothée Solle: Ja, sicher. Vor allem nicht,
wenn wir an Erfolg oder Erfolglosigkeit
denken. Mit der Erfolglosigkeit rechnen,
gehört mit zu den Grundzügen eines christlichen

Lebens. Es gibt einen wunderbaren
Satz des spanischen Mystikers Johannes
vom Kreuz, der sagt: «Geh hin, wo du
nichts bist.» Ich bringe den Satz in
Zusammenhang mit Jakob Böhme, einem anderen
Mystiker, der sagt: «Gott ist das Nichts, das
alles werden will.» Ich finde diesen Satz
täglich wahrer.

Gott ist das Nichts in den Medien, das
nicht erscheint, nicht gebraucht wird. Und
wenn, dann in dieser fundamentalistischen
Gestalt. Eine andere Öffentlichkeit hat Gott
kaum. Das macht einem Angst, dass dieses
Nichts, das doch zur Gemeinsamkeit aller
werden will, in einer vom Wirtschaftserfolg

betrunkenen Welt nicht vorkommt.
In dieser Welt werden schon Kinder daran
gewöhnt, dieAktienkurse täglich zu sich zu
nehmen. Das war vor 10 Jahren nicht so,
gehört jetzt aber zur Grundausstattung, zur
Liturgie, nach der alles läuft. Wir müssen
auf der Seite Gottes stehen. Das meint das

Projekt von Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schöpfung. Wenn wir dafür

leben und arbeiten, werden wir von
Misserfolgen, Pleiten und Niederlagen
nicht frei werden.

Erwin Koller: Sie würden also sagen:
Auch der Misserfolg ist eine Tochter Gottes?

Dorothée Solle: Gott ist immer noch dabei,
auch wenn er geprügelt wird. Christus
hängt auch heute am Kreuz. Sonst hat die
Lehre von der Kreuzigung gar keinen Sinn,
wenn das nicht klar ist. «Jesus wird am
Kreuz hängen bis zum Ende der Welt», sagt
Pascal.

religiösen Fragen auf das Plakative
beschäftigt mich als Medienschaffenden
natürlich. Sie hat zur Folge, dass die
Fundamentalisten und der Papst mit seinem
Pomp auf dem Bildschirm stets den
Vorrang haben.

Dorothée Solle: Wenn eine christliche
Kindergärtnerin ein etwas verlangsamtes
Kind in ihrer Gruppe hat und es
fertigbringt, diesem Kind zu vermitteln, dass es
schön ist, dass Gott es ganz toll lieb hat,
dann musst du schon ein Künstler sein, um
das zu filmen. Wenn aber der Papst irgendwohin

geht und die Erde küsst, dann
kommt das jedesmal auf den Bildschirm,
obwohl es überhaupt nichts bedeutet. Das
wirklich christliche Leben ist nicht fotografierbar.

Mir ist diese Medienwelt in ihrer
absoluten Bildversessenheit immer
unheimlicher.

Wider die spirituelle Magersucht
in einer reichen Welt

Erwin Koller: Das heisst aber wohl auch,
dass Christinnen und Christen neue Formen

von Symbolen entwickeln müssten,
um die eigene Intention auszudrücken. Das
wäre dann etwas anderes als der Kuss auf
dem Flughafenbeton - inzwischen ist es ein
Blumentopf mit Erde, der dem Papst
entgegengehalten wird.

Dorothée Solle: Diese anderen Symbole
gelingen oft nur ganz spontan. Das grösste
Beispiel ist, wie Willy Brandt auf dem
jüdischen Friedhof in Warschau in die Knie
fiel. Ich glaube, dass bei der Findung neuer
Symbole und einer neuen Symbolsprache
die christliche Frauenbewegung und die
feministische Theologie am besten arbeiten.

Ich denke an Gesten der Berührung, an
die gegenseitige Spendung des Abendmahls,

statt es sich von oben verabreichen
zu lassen. In der christlichen Frauenbewegung

und in der feministischen Theologie
gibt es ständig so ein kleines Stück
Amtsenthebung, wodurch Leute, die bestimmte
Ämter haben, in ihrem AmtsVerständnis
immer auch relativiert werden.

Erwin Koller: Die Reduktion auch der Erwin Koller: Das bedingt allerdings auch

19



eine Haltung, die über intellektuelle Kritik
hinausgeht.

Dorothée Solle: Intellektuelle Kritik ist
notwendig, aber sie muss von etwas anderem

ausgehen und zu etwas anderem führen.

Grosse Wörter wie «Frömmigkeit»
sind abgenutzt. Man kann auch «Spiritualität»

dafür sagen, was etwas feiner und
neuer klingt, oder «Mystik», was an eine
bestimmte Tradition anknüpft. Es gibt in
den Tiefen des Menschen eine Sehnsucht,
«das von Gott in dir», wie die Quäker
sagen. Die Mystiker kennen das Bild vom
Funken. Gott ist das Feuer, das nie
auslöscht und das lauter Funken sprüht, die in
den einzelnen Menschen versteckt sind.
Nun sind wir ja sehr begabt darin, diese
Funken so zuzumüllen, dass wir sie nicht
mehr kennen, wissen, ahnen. Es gibt eine
Gottesvergessenheit in unserer Kultur.

Erwin Koller: Allerdings wächst diese
Sehnsucht, von der Sie sprechen, gerade
auch mit der wachsenden Leere, welche die
kapitalistische Welt schafft. Dass der
spirituelle Hunger immer stärker wird, ist meine
einzige Zuversicht.

Trotzdem war es für mich eigentlich
erstaunlich, dass Sie 1997 - 30 Jahre nach
dem «Tode Gottes» - mit «Mystik und
Widerstand -Du stilles Geschrei» ein Buch
über die Gottesliebe herausgegeben haben.
Was hat Sie dazu geführt?

Dorothée Solle: Das ist ein in mir schon
lange angelegter Weg. Ich war immer fasziniert

von den Mystikern, vor allem von
Meister Eckhart und dann von Martin Buber
in den Chassidischen Geschichten. Das sind
meine grossen Lehrer in diesem Buch. Diese

«Hinreise», wie ich sie in einem andern
Buch nannte, beruhte sicher auf einem
Ungenügen an der herrschenden Theologie. Es
geht darum, dass Gott erfahren wird, nicht
ausschliesslich aus dem Buch, um es
protestantisch zu sagen, nicht ausschliesslich
aus der Messe, um es katholisch zu sagen,
sondern dass es die «cognitio Dei experi-
mentalis» gibt, wie die Scholastiker sagten,
also die Erkenntnis Gottes aus der Erfahrung.

Die Menschen wissen seit Urzeiten,

dass Gott sich auch in einer Pfütze, die von
der Sonne bestrahlt wird, verstecken kann.
Auch die Schönheit der Welt, das Glück
der Schöpfung vermitteln Gotteserfahrung.
Gott macht sich ganz klein, versteckt sich
manchmal in winzigen Steinen.

Erwin Koller: Sie sprechen in diesem
Zusammenhang von der spirituellen Magersucht.

Um im Bild zu bleiben: Woher
kommt die Sucht und woher das Erbrechen?

Dorothée Solle: Zum Erbrechen muss es ja
in einer zu reichen, überfressenen Welt
kommen. Es ist eine Folge der falschen
Nahrung, die verabreicht worden ist. Daran
tragen auch die Kirchen Schuld, weil sie
die mystische Dimension nicht vermittelt
haben. Deshalb laufen die jungen Leute in
Scharen zu irgendwelchen Gurus.

Erwin Koller: Die beiden Hauptkirchen
haben dabei ihre besten Quellen austrocknen

lassen. Die katholische Kirche des 20.
Jahrhunderts leistet sich den Luxus, ständig

institutionelle Fragen von Bischof Haas
bis zur Unfehlbarkeit des Papstes zu
debattieren. Die protestantische Theologie hat
sich derart intellektualisiert, dass sie mit
dem Gemeindeleben kaum mehr etwas
gemeinsam hat.

Dorothée Solle: Die ganze Vereinigungsdiskussion

der Kirchen ist so betrachtet
gescheiter Unsinn. Die eigentliche Quelle
der Mystik ist weg. Das wird in der
antimystischen Tradition Barths direkt so gesagt.
Dass ich Gott lieben kann, «dass Gott ohne
mich nicht ein Nu könnt' leben», wie Angelus

Silesius sagt, solche Aussagen sind für
Barth «mystische Unverschämtheiten».

Erwin Koller: André Malraux sagte
einmal sinngemäss: «Le vingt-et-unième
siècle sera spirituel ou ne sera pas.»

Dorothée Solle: Das ist das zentrale Projekt
des 21. Jahrhunderts. Es braucht eine
Spiritualität, damit dieser Funke wieder leuchten
kann, wieder sichtbar wird in den
Menschen, damit ihre Sehnsucht Gestalt findet
in Meditation und Reflexion. Ganz einfach
gesagt: Wir müssen wieder beten lernen.

20



Für eine ökumenische, feministische
und mystische Kirche

Erwin Koller: Wenn wir ein Zentrum wie
Boldern oder ein Kloster wie Einsiedeln
vor Augen haben, was würden Sie einem
solchen Zentrum oder einer solchen
Gemeinschaft fürs 21. Jahrhundert wünschen?

Dorothée Solle: Ich wünsche ihnen ganz
weit geöffnete Türen für alle Mühseligen,
Beladenen und Elenden, Ausgewiesenen,
Papierlosen oder sonstwie rechtlos
Gemachten. Es werden in Zukunft noch mehr
Verzweifelte bei uns landen. Anwalt dieser
Menschen zu sein, eben mit weit geöffneten

Türen, wäre eine ganz zentrale Aufgabe
auch von Klöstern. Und ich wünschte diesen

Gemeinschaften Einkehr, Besinnung,
Stillewerden, das Miteinander-beten-Ler-
nen und - katholisch ausgedrückt - mehr
«Laienapostolat».

Erwin Koller: Sie schätzen die verschiedenen

Dialekte des Christentums. Jeder
Dialekt, jede Institution hat auch spezifische

Möglichkeiten und Potenzen. Darum
die Frage: Was wünschen Sie der katholischen

Kirche, vielleicht sogar der katholischen

Kirchenleitung?

Dorothée Solle: Mehr Ökumenizität,
damit die katholische Kirche dahin kommt,
wo die lebendigen Christinnen und Christen

schon lange sind. Die Kirchen sollen
gemeinsam das Abendmahl feiern, ohne
sich über das «sola fide» oder «sola gratia»
in den Formeln des 16. Jahrhunderts immer
weiter auszudifferenzieren. Die katholische

Kirche soll alle Menschen als
Geschwister Christi anerkennen und nicht nur
die Hälfte, die mit gewissen Geschlechtsteilen

versehen ist. Die priesterliche Nachfolge

beruht nach katholischer Lehre auf
der «Ähnlichkeit» mit Christus. Ich finde
diese Lehre wundervoll. Aber warum soll
die Ähnlichkeit beim Gender-Problem
angesiedelt werden? Das ist doch krank, dass
Frauen Christus nicht ähnlich sein sollen.
Das wird sich so nicht halten lassen. Frauen
haben auch in der katholischen Kirche die
Seelsorge schon längst übernommen, während

die Priester herumreisen als Zauber¬

meister, die fünf Messen an einem Vormittag

zelebrieren. Die geistliche Führung ist
längst wo anders. Also meine drei Wünsche
für das nächste Jahrtausend lauten: ökumenisch,

feministisch, mystisch.

Erwin Koller: Was wünschen Sie den
Kirchen der reformierten und der lutherischen
Tradition?

Dorothée Solle: Eigentlich dasselbe:
Ökumenizität, mehr katholische Frömmigkeit,
mehr Kerzen. Ich habe bis vor kurzem gar
nicht gewusst, dass es reformierte Kirchen
gibt, in denen das Anzünden von Kerzen
verboten ist. Ich bin in der unierten Kirche
im Rheinland aufgewachsen, wo es eine

ganz gute Annäherung an die katholische
Kirche gab. Als Kind bin ich selbstverständlich

in die katholischen Kirchen
gegangen und habe dort für meine Grossmutter

eine Kerze angezündet.

Erwin Koller: Was wünschen Sie sich von
der Begegnung der Kulturen und Religionen?

Manche sprechen ja von einem
«Crash der Kulturen».

Dorothée Solle: Auch sie müssen das
mystische Element stärken. Meister Eckhart
sagt sehr schön: Du musst nicht an die
Weisen Gottes glauben, also nicht an die
Art und Weise, wie Gott auftaucht, sondern
du musst Gott selber suchen, nicht in
welchen Kleidern er daher kommt, welches
Geschlecht er bevorzugt. Die Weisen, auch
das Kopftuch, sind nicht das Entscheidende.

Das ist der fundamentalistische Irrtum.
Mystik ist der stärkste Kontrapunkt zum
Fundamentalismus, weil Mystik die
Aufhebung aller Art und Weise ist. Mystik ist
das Eingehen auf Gott. Bei einer solchen
Annäherung an Gott von verschiedenen
Seiten her, wie sie in den verschiedenen
Religionen und ihren Sprachen vollzogen
wird, wächst unsere Toleranz, je mehr wir
zum Zentrum kommen. Wir kommen von
verschiedenen Gegenden her. Fundamentalistische

Feindschaft ist an den äussersten
Rändern. Aber je mehr wir zum Zentrum
kommen, zu diesem X in der Mitte der
Welt, zu G.O.T.T., desto geringer wird unser

Abstand von den anderen Religionen.

21


	Gespräch von Erwin Koller mit Dorothee Sölle : "Wenn Gerechtigkeit überflüssig wird, dann ist das eine Absage an den Gott Israels"

