
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 94 (2000)

Heft: 1

Artikel: Hiobs Wandlung : Predigt über die Gottesreden (Hiob 38-42)

Autor: Winzeler, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Winzeler

Hiobs Wandlung
Predigt über die Gottesreden (Hiob 38-42)

Hiob war ein reicher Mann in Edom, der
einen untadeligen Lebenswandel führte
und für die Armen und Sklaven wie ein

guter Vater war. Und doch wurde er grundlos

ins Verderben gestürzt, einzig weil Gott
mit dem Hinderer- dem Satan - eine Wette
abschloss, dass nichts Hiob vom geraden
Weg abbringen könne, auch nicht der Verlust

seines Wohlstandes, nicht der Tod seiner

Kinder, auch nicht die übelste Beulenplage

- «nur sein Leben verschone!» Von
diesem Teufelspakt haben Hiob und seine
Freunde nicht die mindeste Ahnung, nur
wir - die Zuschauerinnen und Zuschauer
des Dramas - sind eingeweiht.

Wir haben zuerst die Solidarität der
Freunde Hiobs gespürt, die mit Hiob sieben
Tage und Nächte im Schweigen verharrten,
bis Hiob losbrach, den Tag seiner Geburt
verfluchte und Klage gegen Gott erhob. Da
konnten die Freunde nicht an sich halten,
sondern fingen der Reihe nach an, den
Provokateur zu beschuldigen. Es werde doch
gewiss ein verborgener Grund vorliegen,
niemand sei ohne Sünde, von Gott würde
keiner von ungefähr gestraft. Hiob solle
also in sich gehen und Busse tun. Da Hiob
aber, statt nach der eigenen Schuld zu
suchen, Gott beschuldige, werde er noch
grösseres Unheil heraufbeschwören, ja
Gott lästern. Die Freunde steigerten ihre
Anklagen, je mehr Hiob sich empört von
diesen Quälgeistern abwandte. Schliesslich,

sagten sie, sei Hiob ein Grossgrundbesitzer

gewesen und man wisse ja, dass
kein Reicher ohne Betrug, ohne grundlose
Pfändung der Armen und ohne Gewalttat
zu seinem Kapital gekommen sei. Also wirf
dein Gold und dein stolzes Gehabe weg
und vertraue allein auf Gott, dann wird sich
der Allmächtige dir gnädig erweisen!

An solchen Freunden hatte es Hiob ge¬

rade noch gefehlt. Er wendet sich jetzt
direkt an Gott, seinen Peiniger und Richter
und will Antwort haben. Hiob hat nie auf
den Mammon vertraut. Wenn irgendeine
Klageschrift gegen ihn vorläge, ja, dann
will er bereuen, wenn die Äcker zu Gott
aufschrieen, weil er die Sabbatjahre nicht
einhielt, will er Verdientermassen gestraft
sein. Da er aber wissentlich niemals einen
Armen übervorteilte und alle Gebote
pünktlich erfüllte, ist er im Recht, und der
Allmächtige in seiner Willkür ist im
Unrecht. Ach, dass ich doch an Gott einen
Anwalt, Rächer und Erlöser hätte, der mir,
dem Unschuldigen, zum Sieg verhülfe! Da
hilft es nichts, wenn sich noch ein junger
flotter Theologe zu Wort meldet, Elihu, der
Hiob bekehren will, weil Gottes Weisheit
doch grösser sei als der Menschenverstand
und weil Gott nie gottlos handle, auch
wenn wir seine Wege nicht verstünden.
Hiob würdigt diesen Schwätzer keiner
Antwort. Nein, es muss schon Gott persönlich
auf den Plan treten, um sich zu
rehabilitieren und Hiob zu antworten.

Und da stehen wir nun, in den letzten
Kapiteln des Dramas, wo Gott aus dem
Sturm zu Hiob spricht - und losdonnert:
«Wer wagt es, den (göttlichen) Ratschluss
zu verdunkeln mit Worten ohne Erkenntnis?

(Steh auf,) umgürte deine Lenden wie
ein (rechtsfähiger) Mann! Dann will ich
dich befragen, und du sollst mich belehren!
Wo warst du, als ich die Erde gründete?
Sag an, wenn du darüber Bescheid weisst!

Willst du etwa mein Recht zerbrechen,
mich für schuldig erklären, damit (allein)
du recht behältst? Oder (glaubst du), du
habest einen Arm wie Gott, und donnerst
mit einer Stimme wie er? (Ja,) schmücke
dich nur mit Majestät und Hoheit, kleide
dich in Herrlichkeit und Pracht! Lass deine

1



Zornausbrüche sich ergiessen und erniedrige

das Hochmütige mit deinem Blick!
Blick (herab) auf alles Hochmütige,
bezwinge es und zerstampfe die Gottlosen auf
der Stelle! Verscharre sie allesamt im
Staub, verbanne ihrAngesicht beim Unrat!
Dann wollte auch ich dich preisen, wenn
deine Rechte dich befreit hat» (Hiob 38,2-
4; 40,3-9).

Hiob ist bestürzt und wir sind in tiefer
Verlegenheit. Natürlich kann Gott tun und
lassen, was er will. Es ist wunderbar genug
für Hiob, dass Gott ihm antwortet, weshalb
Hiob in Staub und Asche bereut. Aber
selbst die grössten Bibelausleger des
Jahrhunderts (wie Karl Barth) konnten nicht
erkennen, dass Gott hier wirklich auf Hiob
eingeht und die Klage der Leidenden
erhört. Gott ist beleidigt, Gott brüstet sich mit
Allmacht, mit der Weisheit seiner Schöpfung,

mit der Klugheit seines Planes, von
den wilden Eseln bis zum Siebengestirn.
Da ist nichts willkürlich und alles hat
seinen guten Sinn. Zu guter Letzt wartet Gott
mit den zwei Ungetümen auf, die er schuf,
gegen die der kleine Hiob nun wahrlich
nicht ankommen kann. Aber was soll das
ihm helfen in seiner grössten Not, was kann
es den Elenden helfen, den unschuldig
Leidenden in aller Welt, wenn Gott sich so
arrogant auf seine unantastbare Erhabenheit

hinausredet?
Zuerst hat Hiob nur das Gedonner gehört

und sagt: Ich bin zu gering, um zu antworten,

ich lass es sein! Auch wir müssen erst
noch tiefer in diese Gottesreden hineinhorchen,

bis wir den gequälten Ton, ja auch
den bitter-ironischen Ton heraushören können.

Uns hat ein lateinamerikanischer
Armutstheologe - Gustavo Gutierrez-
geholfen, diesen Ton zu hören. Und zu merken,

wie unsolidarisch ja auch der reiche
Mann Hiob in seinem Elend, in seiner
Anklage, in seinem Gotteszorn sich verhält.
Hiob ist ein Vertreter jener wohlhabenden
Juden, die ins Exil wandern müssten und
die sich zu recht fragten: warum? Hiob ist
aber noch selber durchdrungen vom alten
Moralkodex und dem Vergeltungsdogma,
dass es den Guten Wohlergehen müsse und
nur die Faulen, die Bösen und Gottlosen

das Unglück ereile. Ja, wenn er gefehlt
habe, wolle er bestraft sein, dann wolle er
das traurige Los der Elenden teilen, aber
doch bitte nicht, wenn er, der Unschuldige,
sich stets korrekt und noch mehr als korrekt
verhalten habe!

Was ist mit deiner Wut, fragt Gott, mit
deiner Rachegier? Was würdest Du denn
tun, an meiner Stelle, wenn wir die Rollen
tauschten: Wolltest du auf einen Schlag alle
Gottlosen vernichten, die Bösen ausrotten,
die Hochmütigen beugen und die Frevler
verscharren? Was würde das helfen, wenn
Du allein übrig bliebest? Würde daran die
Welt genesen? Welche Ironie, dass Gott den
Hiob in den Himmel loben will, wenn es
ihm derart gelänge, die Armen zu befreien!
In Wirklichkeit würde die Erde sehr
menschenleer aussehen, sie würde durch
Menschenhand wieder zur Wüste werden, so
wie Gott sie vorfand, als er den Wildesel
schuf. Und auf diese Vorhaltung weiss Hiob
in der Tat keine Antwort; er weiss nicht, wie
er die Schöpfung hätte besser machen können

oder vor allem nicht, wie er die göttliche

Allmacht anders gebrauchen würde, um
Gerechtigkeit zu schaffen und die Menschheit

zum Besseren zu bekehren. Wir haben
das Gefühl, dass Hiob sich ertappt fühlt in
seiner Rechthaberei: gegenüber den Millionen

Opfern, die von denselben Plagen
getroffen wurden, aber eben - wie Hiob
vermeint - Verdientermassen getroffen wurden.

Dieser einsame Patriarch, der jetzt mit
allen anderen in Staub und Asche sitzt,
muss erst noch lernen, unbedingt solidarisch

zu sein, ohne zu fragen, ob jemand
schuldig oder unschuldig leide und was er
wirklich verdient habe. Und das ist etwas
Gutes, der erste Schritt zur Befreiung.

Aber Gott setzt noch eins drauf. Denn
noch blieb der Allmächtige ja eine Antwort
schuldig, was den rechten Gebrauch der
Macht angeht. Er lehrt nun Hiob, mit den

grossen Bestien umzugehen, die in der
gottlosen Welt ihr Unwesen treiben - und
da so mächtig wurden, dass sie unverwundbar

erscheinen, so dass kein Mensch gegen
sie ankommt. Sieh an, den Behemot, diesen
Dinosaurier, eigentlich ist er ein
Mitgeschöpf wie Du, ein Grasfresser wie die



Ochsen, und doch macht er sich zum
Beherrscher all seiner Genossen! Behemot ist
das Bild für die Staatsgewalt, die ihre
Macht von Gott bekommen hat, wiewohl
sie diese masslos und widerrechtlich
gebraucht. Wie könntest Du aber der Bestie
einen Strick in die Nase legen und sie
zähmen? wird Hiob gefragt. Und was ist dann
mit Leviathan, dem gierigen Allesfresser,
der im stahlharten Panzer noch jeden
Angriff abwehrte? Die Staatsmänner fürchten
ihn und weichen zurück, er ist ein verzehrendes

Feuer, Eisenwaffen sind für ihn wie
morsches Holz, alle Geschosse prallen
nutzlos an ihm ab. Nun verrate mir, Hiob,
wie «willst du ihn mit der Angel heranziehen?

Ihm ein Binsenseil durch seine Nase
ziehen und mit einem Dorn seine Kinnlade
durchbohren? Wird er dich anflehen oder
dir schmeicheln? Wird er mit dir einen
Bundesvertrag abschliessen, dass du ihn
zum Gehilfen nimmst auf Weltzeit?
Vermagst du so mit ihm zu spielen wie mit
einem Vogel, dass du ihn für deine Mädchen

- wie ein Spielzeug - anbindest» (40,
25-29)?

Ist Hiob nun endgültig zu Boden
gestreckt? Hiob hat gehört und scheint
verstanden zu haben: Leviathan ist das Bild für
die Wirtschaftsmächte, für den entfesselten
Markt und das ungestüme Kapital, das ja
sehr wohl ein nützlicher Gehilfe sein könnte

zum Wohl aller Menschen, den gar auch
die Mädchen am Gängelband führen. Aber
als Mammon ist das Biest unbeherrschbar,
ohne verbriefte Menschenrechte, ohne
Sozialcharta, ohne einen besiegelten Bundes-

und Gesellschaftsvertrag tritt es über
alle Dämme und Ufer. Und ohne Gott -
als Hiobs Bundesgenossen - wäre die
Menschheit ihm gnadenlos ausgeliefert,
ohnmächtig und verloren.

Erst mit dieser politischen Anweisung -
mit dieser Theopolitik - enden die Reden
Gottes. Hiob bekennt, dass er ohne Sinn
und Verstand von Dingen redete, die zu
wunderbar für ihn waren und die er so nicht
wusste. «Nun habe ich erkannt, dass du
alles zu Wege bringen kannst und kein Projekt

dir zu verwegen, zu steil ist!» Es geht
nicht mehr um die ferne, absolute Allmacht

Gottes, sondern um den gemeinsamen Weg
und das Ziel. Weil Gott ihm von Angesicht
entgegentritt und mit ihm rechtet, geht eine
Wandlung in Hiob vor, und es gereute ihn
sein eitles Geschwätz. Und da geschieht
das Unfassliche, dass auch in Gott eine
Wandlung vorgeht und er Hiob annimmt
und ins Recht setzt, vor all seinen Verächtern,

vor all den verleumderischen Freunden.

Denn diese haben nicht recht von Gott
geredet, sie logen, als sie Gott wie einen
allweisen und unfehlbaren Himmelsdespoten

in Schutz nahmen, der erhaben über
allen Wolken thront. Nein, Gott ist
verwundbar, er spricht aus dem Sturm, er
kämpft um seine Schöpfung, er leidet mit
seinen Geschöpfen. Gott gibt jetzt zu, dass

er durch eigenes Verschulden Hiob grosses
Leid und Unrecht antat; er braucht diesen
Partner, er macht sich mit seinem Widersacher

solidarisch, genau so wie Hiob jetzt
diesen Widerpart, Freund und Bündnispartner

braucht. Die einzige Auflage für
Hiob besteht darin, dass er selber Fürbitte
und Abbitte leistet für seine irrenden
Freunde, dass er also auch da seine
unbedingte Solidarität beweist.

Ganz am Ende hören wir, dass Hiob, als

er wieder ein wohlhabender Vater vieler
Kinder war, auch seinen Töchtern ein eigenes

Erbteil, ein Stück Ackerland zum
Eigentum gab (mitten unter ihren Brüdern),
also abliess von den patriarchalen
Vorstellungen, die ihn früher behinderten. Der
Satan, der Hinderer, ist abgetreten. Die
ganze vermaledeite Rechthaberei ist
verschwunden. Hiobs Wandlung - das ist
wirklich gute Nachricht für uns heute.


	Hiobs Wandlung : Predigt über die Gottesreden (Hiob 38-42)

