
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 12

Artikel: Solidarität : Gemeinsam einstehen für ein menschenwürdiges Leben
der Anderen

Autor: Keller, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144208

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Max Keller

Solidarität: Gemeinsam einstehen
für ein menschenwürdiges Leben der Anderen

Anfangs 1998 haben die Schweizer Kirchen einen öffentlichen Konsultationsprozess
über die soziale und wirtschaftliche Zukunft der Schweiz eingeleitet. Da die bisherigen
Grundlagen des sozialen und wirtschaftlichen Zusammenlebens nach Meinung des
Vorstands des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes und der Schweizer
Bischofskonferenz in Frage gestellt sind, muss sich die Bevölkerung aufeinen neuen Gesellschaftsvertrag

verständigen. Die Suche nach einem neuen Gesellschaftsvertrag kann gemäss den
Ausführungen im Diskussionspapier «Welche Zukunft wollen wir?» nur gelingen, wenn
dies in Bindung an die Grundwerte «Gerechtigkeit», «Freiheit und Verantwortung»,
«Mitbestimmung», «Nachhaltigkeit» und «Solidarität» geschieht. «Solidarität ist gleichsam

die Zusammenfassung der vier erwähnten Grundwerte» (Welche Zukunft wollen wir?
III, 1.5). In einem eigenen Abschnitt kritisiert der Text der Konsultation die Versuche, in
den Sozialversicherungen die kollektive oder solidarische Verantwortung durch die
individuelle Verantwortung zu verdrängen (1.2.2). Diese Tendenzen, aber vor allem die
Aussage über die zentrale Rolle der «Solidarität» in einem zukünftigen Gesellschaftsvertrag

geben Anlass, über das Prinzip «Solidarität» als verpflichtende gesellschaftliche
Ordnungskraft nachzudenken.

M.K.

Es geht um den Sozialstaat

Beginnen wir mit den Sozialwerken.
Ob die Sozialversicherungen in einer
tatsächlichen oder vermuteten Sackgasse
stecken, ist eine Frage, deren Beantwortung

von Vorgaben abhängt, die nicht bei
den Sozialwerken liegen. Ebensowenig
kann der Optimismus oder Pessimismus in
bezug auf die Finanzierbarkeit aus dem
Zustand der Sozialwerke allein
überzeugend begründet werden. Bei der
Stellungnahme zu diesen Fragen spielen
die Gesellschaftsmodelle eine wichtige
Rolle.

Wer überzeugt ist, dass es Sinn macht,
bei diesen Fragen sozialethisch zu
argumentieren, der wird sie zunächst auf die
Fragen zuspitzen: Wie muss die soziale
Sicherheit organisiert werden? Ist die
soziale Sicherheit eine Aufgabe, die dem
Einzelnen zufällt, oder eine Aufgabe, die dem
Gemeinwesen obliegt? Dass alle
Bewohner und Bewohnerinnen des Landes

grossen Lebensrisiken ausgesetzt sind, ist
eine Erfahrungstatsache, die niemand
ernsthaft bestreiten will. Jeder und jede
können krank oder behindert werden. Jede
und jeder können die Erwerbsarbeit
verlieren. Alle müssen auch im Alter über
einen gesicherten Lebensunterhalt verfügen
können. Dürfen wir einen Weg beschreiten,
der die Absicherung dieser Risiken dem
Einzelnen überlässt, oder müssen wir
weiterhin einen Weg suchen, der die Solidarität
aller einfordert, ohne die EigenVerantwortung

und Selbständigkeit der Einzelnen
abzuwürgen, sondern sie im Gegenteil erst
für alle zu ermöglichen?

Es handelt sich um eine grundlegende
Frage, die über den Charakter unseres
Gemeinwesens entscheidet. Soll es ein Gebilde

sein, in dem der uneingeschränkte
Markt, die hart rechnende Konkurrenz, der
berechnende Egoismus regiert, oder
entscheiden wir uns für einen Sozialstaat, der
solidarisch, leistungsfähig, gerecht und
letztlich human sein will?

344



Wie soziale Sicherheit organisiert und
finanziert wird, darf weder beliebig noch
unverbindlich sein. Wer der Meinung ist, es
handle sich vorwiegend um «technische»
Fragen für Fachleute der Statistik und der
Versicherungsmathematik, hat nur einen
Teil des Problems erfasst. Richtig ist, dass
die finanziellen Aufwendungen für die
soziale Sicherheit bezahlt werden müssen.
Ob dies möglich ist, hängt aber nicht nur
von der Grösse der benötigten Summe,
sondern von der Verteilung der Lasten und
letztlich vom politischen Willen ab. Wenn
die Meinung überwiegt, dass die soziale
Sicherheit nicht zu den staatlichen
Aufgaben gehört, dann wird die Finanzierbarkeit

in Frage gestellt. Wenn die Mehrheit

überzeugt ist, dass es bei der sozialen
Sicherheit um die Regelung fundamentaler
zwischenmenschlicher Beziehungen geht,
dann kann auch über eine vernünftige
Lastenverteilung bei den finanziellen
Kosten diskutiert werden.

Der Text der Konsultation kritisiert in
Ziffer 1.2.2, dass die «persönliche
Verantwortung» - «eine der wichtigsten Grundlagen

für das Zusammenleben» - oft
individualistisch verengt wird. Er unterstreicht
vor allem im Bereich der
Sozialversicherungen die «solidarische
Verantwortung», die er auch «kollektive
Verantwortung» nennt. Das Gemeinte soll
geklärt werden.

Verantwortung bezeichnet die Beziehung,

die klärt, wer für welche Aufgaben
zuständig ist und vor wem Rechenschaft
abgelegt werden muss. Soweit die
Aufgaben Personen betreffen, sind sie Subjekte
der rechtlichen oder sittlichen Verantwortung,

die vor einem Gericht, vor den
Mitmenschen und vor dem Gewissen Rechenschaft

abzulegen haben. Sittliche
Verantwortung betrifft aber nicht nur Personen,
sondern auch die «Welt» (z.B. Familie,
Arbeitsplatz, Politik). Die konkrete Gestaltung

der Lebensverhältnisse - dazu gehören

auch die Sicherheit im Alter oder bei
Krankheit - hängt vom gemeinsamen und
wechselseitigen Verhalten, von den
«Zuständen», ab. Die Reduktion auf die
persönliche Verantwortung greift zu kurz.

Wenn dies zutrifft, dass wir nicht nur
verantwortlich für Personen, sondern auch
für die Lebensverhältnisse sind, dann ist
nicht nur nach dem persönlichen Verhalten,
sondern nach der Gesellschaftsordnung zu
fragen, also nicht nur nach dem
solidarischen Verhalten der Einzelnen, sondern
nach der solidarischen Gesellschaft.

Der Begriff im Widerstreit
der Positionen

Wer von solidarischer Gesellschaft sprechen

will, sieht sich schnell mit dem
Einwand konfrontiert, Solidarität sei ein
unbrauchbarer Begriff, weil niemand wisse,
was damit gemeint sei oder weil Solidarität
ein «linker» und damit auch schon
überholter Begriff sei.

«Solidarität» wird zwar weniger oft
gebraucht als früher, aber es gibt wohl noch
ein allgemein geläufiges Verständnis, das
sich etwa in der Redensart «alle für einen,
einer für alle» zeigt. Gemeint ist damit die
wechselseitige Verpflichtung bzw. Bereitschaft,

füreinander einzustehen. Der
Begriff «Solidarität» geht auf die neulateinische

Solidaritas (von solidus dicht,
gediegen, fest, ganz) zurück und bedeutet die
Bereitschaft, sich für gemeinsame Ziele
oder für die Ziele anderer einzusetzen, die
man als bedroht und gleichzeitig als wertvoll

und legitim ansieht. Sie bezeichnet die
engagierte Unterstützung eines Kampfes
gegen Gefährdungen, im weiteren Sinn
auch den Zusammenhalt, die soziale
Bindung, das Zusammengehörigkeitsgefühl.

«Solidarität» wurde zunächst in
juristischen Kontexten gebraucht und meinte
dort die Gemeinhaftung oder Solidarobligation

(die unbegrenzte Haftung jedes
Schuldners für eine Gesamtschuld, die bei
Zahlung durch einen für die andern
erlischt). Im Frankreich des 18. Jahrhunderts
erscheint der Begriff zuerst im Dictionnaire

du Commerce und meint die finanzielle
Haftung aller für einen. Im Laufe des 19.
Jahrhunderts wird von der symmetrischen
«solidarité» von Personen (alle gegenüber
allen) im Sinn juristischer und moralischer
Verantwortlichkeit gesprochen. Dass sich

345



diese symmetrische Solidarität durchgesetzt

hat, hängt auch damit zusammen, dass
die christliche Nächstenliebe bourgeoiser
Lesart abgelöst werden sollte. Diese war
eine punktuelle Hilfe: Die Reichen hatten
aus ihrem Überfluss nach freiem Ermessen
Bedürftige unterstützt. Gesellschaftliche
Zustände wollte und sollte diese Nächstenliebe

nicht in Frage stellen. Bei Blanc und
Proudhon erhält «solidarité» dezidiert
einen politischen Sinn und tritt an die Seite
von «fraternité». Das Gefälle zwischen
Armen und Reichen soll abgebaut werden.
Betont werden nun die Kooperation, die
Abhängigkeit und Gemeinsamkeit von
Interessen.

Bei Ferdinand Lasalle wird Solidarität
zum Zentralbegriffder deutschen
Arbeiterbewegung: Wegen der Ungleichheit der
Individuen hinsichtlich Besitz, Begabung
und Bildung muss zu den Bemühungen der
individuellen Kräfte in einem sittlich
geordneten Gemeinwesen die Solidarität der
Interessen dazukommen. Es gibt eine
Gleichheit von Interessen und eine Interde-
pendenz ihrer Befriedigung.

In der Philosophie des 20. Jahrhunderts
wird «Solidarität» ausgeweitet: Aus der
Tatsache der Abhängigkeit der Menschen
in Raum und Zeit ergibt sich für die
französische Bewegung des «Solidarismus»
eine «soziale Schuld» aller, vor allem der
Privilegierten, die zu einem sozialen
Positionswechsel führen soll, um die
naturgegebenen Ungleichheiten zu korrigieren.
«Solidarität» wird aber auch mit dem
Personsein und dem Existenzverständnis in
Verbindung gebracht: Solidarität ist bei
Max Scheler ein unverzichtbarer Teil des

personalen Individuums; Karl Jaspers
versteht die existentielle Solidarität als

«Kampf der Kommunikation zwischen den
Einzelnen»; Solidarität als Bewusstsein
von gemeinsamer Existenz und gleichen
Rechten führt bei Albert Camus zur
Begründung der Empörung und Revolte.

Auf der anderen Seite gibt es im 20.
Jahrhundert auch eine scharfe Ablehnung
des Begriffs der Solidarität als «ideologisch»

bei Niklaus Luhmann. Brauchbar
für gesellschaftstheoretische Erklärungen

sind nur noch Zweckrationalität, soziale
Kontrolle und Institutionalisierung. Allerdings

wird weiterhin nach einer
Vermittlung gesucht zwischen den Sphären der
Macht, des Marktes und den persönlichen
Beziehungen. Solidarität bezeichnet dann
verschiedene Formen von sozialer
Bindung wie Treue, Loyalität, Freundschaft,
Nächstenliebe, Brüderlichkeit.

Klärungen

Es ist nicht zu übersehen, dass sich das
Solidaritätsverständnis ausgeweitet hat
und vertieft wurde. Gleichzeitig hat es
auch an Schärfe verloren. Es ist ein schwacher

Trost, dass «Solidarität» auch dort
noch Verwendung findet, wo von
solidarischer Gesellschaft nicht mehr die Rede
sein will.

Ist «Solidarität» im Blick auf
gesellschaftliche Entwürfe noch ein brauchbarer
Begriff? Um diese Frage zu beantworten,
sollen auch die Aussagen der katholischen
Soziallehre einbezogen werden, weil sie
sich kontinuierlich und verbindlich über
die menschliche Person, das menschliche
Zusammenleben, das Wirtschaftsleben, die
politischen Gemeinschaften und die
Völkergemeinschaft äussert. Nach Arno
Anzenbacher ist in den lehramtlichen
Dokumenten bis «Gaudium et spes» (1965)
der mit «Solidarität» gemeinte Sachverhalt
immer präsent, es findet sich aber kein
präziser Solidaritätsbegriff.1 Johannes
Paul II. spricht in «Centesimus annus»
(1991) vom «Solidaritätsprinzip». 1987
umschrieb er in «Sollicitudo rei socialis»
die «Solidarität» als die «feste und
beständige Entschlossenheit, sich für das
<Gemeinwohl> einzusetzen» (Nr. 38).
Begründet wird das so umschriebene Prinzip
durch folgende sozialphilosophische
Überlegung: Der Mensch ist als Person mehr
als nur ein Teil des gesellschaftlichen Ganzen.

Er ist seinem Wesen nach hingeordnet
auf die Gesellschaft. Die Gesellschaft ist
ihrerseits hingeordnet auf die
Einzelmenschen. Die gegenseitige Abhängigkeit
verlangt nach der moralischen und sozialen
Haltung der Solidarität.

346



Genau gesehen ist, wird eine individuelle

Haltung gefordert, eine Gesinnung.
«Solidarität» ist in diesem Text kein
sozialethisches Gestaltungsprinzip, sondern eine
Maxime persönlicher Moralität. Nun wäre
es falsch, die Bedeutung von solidarischer
Gesinnung und persönlicher Entschlossenheit

zum solidarischen Verhalten zu
unterschätzen. Nur diese individualethische
Solidarität ist nicht die ganze geforderte
Solidarität und sie ist nicht ausreichend.

Anzenbacher verweist im Anschluss an

Nell-Breuning darauf, dass «Solidarität»
als Solidaritätsprinzip zu verstehen ist, das
mit den Personalitätsprinzip in einem
wechselseitigen Anerkennungsverhältnis
steht. Wie das Personalitätsprinzip den

prinzipiellen Rechtsanspruch jedes
Menschen als Person entfaltet, so geht es im
Solidaritätsprinzip um die diesem
Rechtsanspruch entsprechenden Pflichten, die
sich innerhalb der Rechtsgemeinschaft für
jedermann sowie für die Rechtsgemeinschaft

als ganze ergeben. «Das Solidaritätsprinzip

verpflichtet zu einer sozialen
Kooperation, deren Ziel es ist, den
menschenrechtlichen Status der Person für alle zu
gewährleisten.»2 Solidarität ist damit
primär Rechtspflicht, sie ist auf der Ebene
der Gerechtigkeit geschuldet.

Es drängt sich auf, auch in der Alltagssprache

die Unterscheidung zwischen der
karitativen Zuwendung zu den Mitmenschen

und der Solidarität mit den Rechtsansprüchen

der Mitmenschen wieder zu
beachten. Denn dies ist eine Voraussetzung,
dass «Solidarität» nicht zur freiwilligen
guten Tat, sondern wieder zu einem
normativen Prinzip wird.

Die enge Verbindung von Gerechtigkeit
und Solidarität ist keine Entdeckung der
katholischen Soziallehre, sondern gehört
zur jüdischen-christlichen Tradition: «Die
jüdisch-christliche Tradition betrachtet
Solidarität und Gerechtigkeit als zwei Aspekte

derselben Sache: sie lassen dieselbe
Kommunikationsstruktur von zwei
verschiedenen Seiten sehen.»3 Habermas
weist aber ausdrücklich darauf hin, dass
«eine Moral der gleichen Achtung und
solidarischen Verantwortung» auch von

der Diskursethik vertreten wird und damit
auch in weltanschaulich pluralistischen
Gesellschaften den Anspruch auf
vernünftige Prüfung erheben kann .4 Die
Argumentation, die zu diesem Ergebnis führt,
findet sich bereits in seinen «Erläuterungen
zur Diskursethik». «Weil Moralen auf die
Versehrbarkeit von Lebewesen zugeschnitten

sind, die durch Vergesellschaftung in-
dividuiert werden, müssen sie stets zwei
Aufgaben in einem lösen: Sie bringen die
Unantastbarkeit der Individuen zur
Geltung, indem sie gleichmässige Achtung vor
der Würde eines Jeden fördern; im selben
Masse schützen sie aber auch die
intersubjektiven Beziehungen reziproker
Anerkennung, durch die sich die Individuen als

Angehörige einer Gemeinschaft erhalten.
Den beiden komplementären Aspekten
entsprechen die Prinzipien der Gerechtigkeit
und der Solidarität. Während das eine eine
gleichmässige Achtung und gleiche Rechte
für jeden einzelnen postuliert, fordert das
andere Empathie und Fürsorge für das

Wohlergehen des Nächsten.»5
Habermas betont wiederholt, dass aus

kommunikationstheoretischer Sicht ein
enger Zusammenhang besteht zwischen der
Sorge für das Wohl des Nächsten und dem
Interesse für das allgemeine Wohl. Solidarität

wird gefordert mit Individuen als
Angehörigen einer Gemeinschaft. «Solidarität

bezieht sich auf das Wohl der in einer
intersubjektiv geteilten Lebensform ver-
schwisterten Genossen.»6

Wie bereits erwähnt, kommt die katholische

Soziallehre bei ihrer Darlegung der
Solidarität zu einem ähnlichen Ergebnis:
«Solidarität ist die feste und beständige
Entschlossenheit, sich für das <Gemein-
wohl> einzusetzen, das heisst für das Wohl
aller und eines jeden, weil wir für alle
verantwortlich sind.» (Sollicitudo rei socialis
Nr. 38). Es ist kein Zufall, dass vielen nicht
nur «Solidarität», sondern auch «Gemeinwohl»

oder «allgemeines Wohl» leere
Begriffe scheinen. Wenn aber das «Gemeinwohl»

Grundnorm und Legitimationsprinzip
von Recht und Politik ist, dann müssen

alle Lösungsvorschläge daraufhin geprüft
werden, ob die individuellen Ansprüche

347



ins Gemeinwohl integrierbar sind.
Individuelle Forderungen stehen unter dem
Vorbehalt, dass bestehende Ungerechtigkeiten

bei Mitteln, Chancen, Besitzständen
und Positionen durch die vorgeschlagenen
Lösungen korrigiert werden.

Die Klärungen haben ergeben:
1. Solidarität ist nicht eine freiwillige

Hilfeleistung an Bedürftige, sondern
Rechtspflicht, die aus Gerechtigkeit
geschuldet ist.

2. Solidarität versteht die Gesellschaft
nicht als eine Ansammlung von Individuen,

sondern als eine Rechtsgemeinschaft,

die den Menschenrechten und
Grundrechten verpflichtet ist.

3. Solidarität zielt nicht auf Handlungen
der einzelnen, sondern auf soziale Kooperation,

damit allen der menschenrechtliche
Status gewährleistet werden kann.

4. Solidarität ist dem Gemeinwohl
verpflichtet und will nicht das Bestehende
festschreiben, sondern bestehende
Ungerechtigkeiten ausgleichen.

Die Zukunft der Sozialversicherung

Es ist nicht zu bestreiten, dass die soziale
Sicherheit und damit auch die Frage nach
der Zukunft der Sozialversicherung heute
ein wichtiges Feld für die Solidarität sind.

Eine gerechte Ordnung kommt nicht
dadurch zustande, dass die nach
Kapitalinteressen ausgerichtete Gesellschaft den
Kräften des Marktes überlassen wird. Eine
solidarische Gesellschaftsordnung richtet
sich auch nicht nach der Direktive, alle
Ungleichheiten aufzuheben und alle unter
allen Gesichtspunkten gleich zu behandeln.

Sie benennt jene Ungleichheiten, die
auszugleichen sind, weil die Duldung
bestimmter Ungleichheiten die Freiheit und
Gleichheit der Bürger und Bürgerinnen
gefährden würde. Dazu gehören zu grosse
soziale Ungleichheiten, der Ausschluss
einer Altersgruppe von der Teilhabe am
Einkommen oder der Verzicht auf
Ausgleich von Risiken. Revisionen der Altersund

Invalidenvorsorge dürfen sich nicht in
Richtung Entsolidarisierung und
Privatisierung bewegen. Die Solidarität legt

348

nahe, jene Lösungen vorzuziehen, die den
Charakter der Versicherung für alle
bewahren, auch wenn sie einen grösseren
Finanzierungsaufwand erfordern.

Nicht alle Sozialleistungen müssen
nach dem Prinzip gleicher Versicherungsleistung

für alle organisiert werden. Es
kann darüber diskutiert werden, wo das

Versicherungsprinzip gilt (gleiche
Leistung für alle Versicherten) und wo die
Bedürftigkeitsklausel, d.h. das Einkommen
und Vermögen, mitberücksichtigt werden
kann.

Wir müssen nicht nur die soziale Sicherheit

nach dem Prinzip der Solidarität
organisieren, sondern die ganze Gesellschaft

nach dem Solidaritätsprinzip
gestalten. Die Forderung nach solidarischer
Gestaltung der Sozialwerke findet auf die
Dauer nur dann die notwendige
Unterstützung, wenn alle sich in eine solidarische

Gesellschaft eingebunden wissen.
Das Gestaltungselement Solidarität muss
durchgehend gelten - etwa auch im Steuerrecht.

Alle müssen Leistungen erbringen,
alle müssen Nutzniessende sein. So wird
es wichtig, auch den jungen Menschen
aufzuzeigen, dass ihre Solidarität nicht nur
mit den alten Menschen gefragt ist, sondern
dass sie ebensosehr die Früchte der Solidarität

ernten, die die Alten gesät haben und
weiterhin im Wachstum unterstützen -
etwa bei der Schaffung von Ausbildungsund

Arbeitsplätzen oder beim Ausbau des

Bildungswesens.
Die Aufgaben der Solidarität liegen

heute nicht nur und nicht primär bei der
sozialen Sicherheit. Wenn Solidarität das
Eintreten für ein menschenwürdiges Leben
der Andern ist, dann muss die Verletzung
der politischen, wirtschaftlichen, sozialen
und kulturellen Menschenrechte in den
Mittelpunkt unserer Sorge treten. Der
Widerstand aus Solidarität, die soziale
Kooperation ist überall gefordert, wo die
Würde der Menschen missachtet wird,
auch dann, wenn der oder dieAndere Fremde

sind. «Die Anerkennung der Rolle der
anderen, die Notwendigkeit, bei den
anderen jene Ansprüche zu respektieren, die
wir als unverzichtbar für uns selbst er-



achten, ist das Ergebnis eines jahrtausendelangen

Lernprozesses.»7
Auch wenn zur Zeit der Aufruf, diesen

Prozess abzubrechen und rückgängig zu
machen - sich nur um die Angehörigen
des «eigenen Stammes», des «eigenen
Volkes», der «gleichen Glaubensgemeinschaft»

zu kümmern - bei Wahlen ein
sicheres Erfolgsrezept ist, darf sich
ethisches Handeln nicht danach richten. Es
bleibt die unverzichtbare Aufgabe, dass
die Solidarität mit den Schutzbedürftigen
Grenzen übersteigen muss. Wer heute zu

Eigennutz und egoistischem Durchsetzen
von Interessen anleitet, der vertritt kein
zukunftsfähiges Projekt für die Schweiz.

1 Christliche Sozialethik, Schöning 1997.S.196.
2 A.a.O., S. 197.
3 Jürgen Habermas, Die Einbeziehung des
Anderen Suhrkamp 1996, S. 19.
4 A.a.O., S. 56.
5 Suhrkamp 1991, S. 16.
6 A.a.O., S. 70.
7 Umberto Eco, Vier moralische Schriften,
Hanser 1998, S. 79.

Silvia Staub-Bernasconi

Argumente contra und pro Sozialrechte

Die Menschenrechte der bürgerlichen Revolution waren als Abwehrrechte gegen den
alten Feudalstaat gedacht. Sie richteten sich gegen Zensur, Religionsdiktat, ständische
Wirtschaftsordnung (Zunftwesen), Standesprivilegien überhaupt und verlangten
folgerichtig: Presse- und Meinungsfreiheit, Religions- und Gewissensfreiheit, Wirtschafts- und
Eigentumsfreiheit, Gleichheit vor dem Gesetz. Das war wiederum der revolutionären
Arbeiterbewegung zu wenig. Sie verlangte mehr soziale Gleichheit durch die Gewährleistung

sozialer Grundrechte auf Bildung, Arbeit, Wohnen, Gesundheit, Existenzsicherung

überhaupt. Mit sozialen Grundrechten tut sich wiederum die bürgerliche Ideologie
(undRechtstheorie) schwer. Sie wendet ein, diese Rechte verlangten vom Staat ein Tun und
nicht nur- wie die sog. Freiheitsrechte - ein Unterlassen, sie taugten daher bestenfalls als
Richtlinien für den Gesetzgeber, aber begründeten nicht unmittelbar einklagbare
Ansprüche. Mit diesen und weiteren Einwänden setzt sich Silvia Staub-Bernasconi in ihren
Thesen zu gängigen Antithesen auseinander. Red.

Rechte, die kosten

So wird von den Gegnern von
Sozialrechten gesagt: Die Freiheits- und
Bürgerrechte fordern den Verzicht auf Aktivitäten

- Verzichte sind kostenlos und können

deshalb immer respektiert werden.
Sozialrechte erfordern Interventionen, sind
immer mit Kosten verbunden und können
nicht immer eingelöst werden. Wir können
uns Sozialrechte schon um der Kosten
willen gar nicht leisten.

Aber die mögliche Gegenrede lautet:
Auch die liberalen Rechte verursachen
hohe Kosten für Polizei, Gerichte, Expertisen,

Gefängnisse, Verkehr, ferner die
Schaffung einer Infrastruktur für die
Wirtschaft, miteingeschlossen die Schaffung
der Humanressource Bildung usw. Auch
die Durchsetzung der liberalen Rechte
erfordert also ein positives Sozialrecht auf
Ressourcen. Und wenn dieses wegen
mangelnder Ressourcen nicht erfüllt werden
kann, lassen sich auch liberale Rechte nicht

349


	Solidarität : Gemeinsam einstehen für ein menschenwürdiges Leben der Anderen

