
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 11

Buchbesprechung: Hinweise auf Bücher

Autor: Praetorius, Ina / Schneider, Fritz Christian

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bezugsgrösse der «sozialen Solidarität» ist weder
die Gesellschaft als Ganzes, noch das Individuum,

sondern die konkrete Gemeinschaft der
erweckten Muslime. Und sie wird nicht durch
äusseren (staatlichen) Druck realisiert, sondern
durch den persönlichen Glauben motiviert. Auch
die nicht-islamischen Schutzbefohlenen der
islamischen Länder (Christen und Juden) genossen
die Rechte der «sozialen Solidarität». Andreas
Meier rückt as-Siba'is Konzept auf der prinzipiellen

Ebene in die Nähe der katholischen Soziallehre,

auf der ökonomischen in die Nähe der
sozialen Marktwirtschaft.

Gemessen am jesuanischen Kriterium «an
ihren Früchten werdet ihr sie erkennen» kommt
Meier zum Schluss, dass die Moslembrüder mit
ihrem «sozialistischen» Gemeinschaftskonzept
effizienter waren als die sog. progressiven
Regime mit ihren diversen Varianten eines
arabischen Sozialismus. Es sei deshalb nicht verwunderlich,

dass etwa das Wirtschaftsprogramm der
Islamischen Heilsfront in Algerien (1989) as-
Siba'is Leitbegriff der «sozialen Solidarität»
aufgegriffen habe. Dort findet sich u.a. der folgende,
sich von sozialistischen und kapitalistischen
Staatskonzepten distanzierende Abschnitt: «In
Zeiten der wirtschaftlichen oder sozialen Krise
wird ein Fonds für <soziale Solidarität und Scha-
ria-gemässe Kreditvergabe eingerichtet. Ein
Staat, der bei seinen Bürgern Kredit aufnimmt,
um Gerechtigkeit herzustellen, ist in jedem Fall
besser als ein Staat, der das Gut der Bürger in
räuberischer Absicht an sich reisst; und er ist
ebenfalls besser als der Staat,der sich auf Inflation
oder Auslandverschuldung stützt» (a.a.O.,S.422).

Scharia-gemässe Kreditvergabe heisst insbe¬

sondere ein vom Wucher befreites Bankensystem.
Sind wir da nicht sehr nahe beim Konzept alternativer

Banken? Man wagt zu ahnen, dass sich
hinter den Moslembrüdern mehr verbirgt als
Frauenhasser und Halsaufschlitzer. Etwa gar
Gesprächspartner christlicher Sozialisten?

Aus einer quasi höheren Warte betrachtet der
amerikanische Ethnologe Clifford Geertz das
Verhältnis zwischen Religion und Gesellschaft in
seinem Buch: Religiöse Entwicklungen im Islam.
Beobachtet in Marokko und Indonesien. Mit
einem Essay von Bassam Tibi, Suhrkamp Taschenbuch

Wissenschaft 972, Frankfurt a.M. 1991. Er
notiert Phänomene und konstatiert Veränderungen.

Er sieht in der Religion ein Modell für die
Realität, das die Gläubigen oftmals mit der Realität

selber verwechseln, was - wenn die Kluft zu
ihr zu gross wird - zu einer religiösen Krise
(Beispiel: Fundamentalismus) führen kann. Seine

vergleichenden Feldstudien in Indonesien und
Marokko sind Teil einer Sozialgeschichte der
Vorstellungskraft.

Abschliessend sei noch auf ein Buch in
französischer Sprache hingewiesen: Jean-Paul
Charnay, Sociologie religieuse de l'Islam, Verlag
Hachette, Paris 1994. Jenen, die sich durch den
Soziologenjargon nicht abschrecken lassen,
eröffnet dieses geradezu enzyklopädisch aufgebaute

Buch einige verblüffende Einsichten, etwa
wenn Charnay aufzeigt, welche Konsequenzen
die Abwesenheit einer Erbsündenlehre in der
Religion für die Gesellschaft hat, oder wenn er die
Charakterunterschiede zwischen dem christlichen

Teufel und dem islamischen Iblis auf dem
Hintergrund ihrer jeweiligen Gesellschaften
ausdeutet... Thomas Staubli

Luzia Sutter Rehman: Vom Mut, genau hinzusehen.

Feministisch-befreiungstheologische
Interpretationen zur Apokalyptik. Edition Exodus,
Luzern 1998. 160 Seiten, Fr. 29.-.

«Apokalyptein heisst aufdecken, enthüllen,
entlarven, offenbaren. Apokalyptische Sicht will
ganz genau wahrnehmen. Etwas für wahr
nehmen, auch wenn es viele andere nicht sehen
können...» (S. 64). Apokalyptik ist «eine
Weltsicht, eine theologische Perspektive, auch eine
Literaturströmung» (S. 65), die sich, nicht nur
sorgfältig erforscht, sondern auf heutige
Auseinandersetzungen hin gedeutet, als Schule einer
ebenso genauen wie sinnlichenpolitischen Praxis
erweist. Wer sich vom zuweilen plakativ korrekten

Sprachgebrauch der feministischen Befrei¬

ungstheologie nicht irritieren lässt, entdeckt im
neuen Essayband der Basler Theologin Luzia
Sutter Rehmann begeisternde Möglichkeiten,
vernachlässigte biblische Texte neu zu deuten:

Die vier Stammmütter Jesu aus dem - auf den
ersten Blick hoffnungslos androzentrischen -
matthäischen Stammbaum (Mt.l) entpuppen sich
als «weibliche Genealogie», als «Gegentext» (S.
56), der ein nie gesehenes helles Licht auf das
Dreieck Maria-Josef-Jesus wirft. Der Prophet
Daniel bekommt ein neues Gesicht, wenn seine
subversiven Beziehungen zu den Frauen am Hofe
des Belsazzar aufgedeckt werden (S. 13-31).
Selbst die Exegese der vermeintlich gänzlich
jenseitsbezogenen und frauenverachtenden
Johannesapokalypse fördert eine prägnante politische
Theologie zutage: Die in vielen gewalthaltigen

339



Bildern kritisierte «Freiermentalität» (S. 112) der
Herrschenden wird unterbrochen und findet ihr
Ende in der Utopie der «Heiligen Hochzeit»(S.
113), die gegenseitigen Respekt, Shalom und
Achtung vor der Schöpfung meint.

Oft erscheint feministisch-befreiungstheologische
Exegese als Sisyphusarbeit, die vor allem

das Schweigen (z.B. des Priesters Zacharias)
fruchtbar machen muss, um die rettende
Botschaft zu entdecken, und die immer wieder die
Frage provoziert, warum die biblischen Autoren
es nicht ein wenig deutlicher gesagt haben.
Dennoch scheint diese Art des Umgangs mit den
heiligen Schriften, die längst über das schlichte
Ziel, <positive Frauengestalten> zu rekonstruieren,

hinausgelangt ist, der einzig gangbare Weg,
die biblische Tradition für denkende Frauen heute
glaubwürdig lebendig zu machen. Die Ergebnisse
geduldigen Gegen-den-Strich-Lesens, die Luzia
Sutter Rehmann in diesem Buch präsentiert, stärken

jedenfalls wieder einmal die Zuversicht, dass
feministisches Dranbleiben an der Bibel einer
noch unentdeckten befreienden Wahrheit näher
bringt.

Am spannendsten aber scheint mir die in
diesem Buch immer wieder berührte Frage, was
biblisch verstandene Apokalypse heute bedeuten
könnte: Wem ist das Ende anzusagen? Wer kann
mit Vollmacht reden? Welche Unterdrückten sehnen

sich heute nach welcher Gerechtigkeit?
Ina Praetorius

Gerhard Borné: miteinander aushalten. Tagebuch

über einen Konfirmandenunterricht mit
behinderten und nichtbehinderten Jugendlichen,
bogen verlag, darmstadt 1998. 144 Seiten.
Fr. 28.-.

Der 1940 geborene Theologe Gerhard Borné
ist nach Studium und Assistenztätigkeit mit
Promotion bei Helmut Gollwitzer seit 1979 in Berlin
Pfarrer für Behinderte. Wie aus verschiedenen
Veröffentlichungen ersichtlich und mir seit unserem

gemeinsamen Studienjahr in Montpellier
1964/65 persönlich bekannt, liegt ihm die
Integration der Behindertenarbeit in die normale
Gemeindearbeit sehr am Herzen.

Da er zugleich Konfirmandenunterricht an
«normale» Jugendliche erteilte, versuchte er seit
vielen Jahren diese Integration durch gemeinsame

wöchentliche Freizeiten, Feste und Gottesdienste

zu erreichen, während der Unterricht
sonst getrennt durchgeführt wurde. Ab 1992 ging
er einen Schrift weiter und nahm alle Angemeldeten,

also Behinderte und Nichtbehinderte, in eine
gemeinsame Konfirmandenklasse auf.

Von Herbst 1992 bis zur Konfirmation 1994
bestand die Klasse aus zwei autistischen, neun
mehr oder minder stark lernbehinderten und neun

«normalen» Jugendlichen. In dieser Zeit führte
Gerhard Borné regelmässig Tagebuch. Da er
überzeugt ist, dass ein solcher integrativer
Religionsunterricht noch viel zu wenig versucht wird,
veröffentlicht er seine Notizen mit dem Ziel,
«Mut zu machen, es mit einem solchen Konfer
von Behinderten und Nichtbehinderten zu
versuchen». Dazu brauche es «keine sonderpädagogischen

Voraussetzungen - <nur> Einfühlungsvermögen

und eine Begleitgruppe von Engagierten,
die lernbereit sind».

Mit grosser innerer Anteilnahme habe ich das

Tagebuch gelesen. Wohltuend ist, wie offen
Gerhard Borné auch von den grossen zusätzlichen
Schwierigkeiten, insbesondere mit den zwei
autistischen «schwierigen» Jugendlichen, berichtet,
und wie er sich immer wieder fragt, ob er diesen
zwei, den lernbehinderten Heimkindern und den
Gymnasiasten in der gleichen Klasse gerecht
werde. Anregend sind für mich die Erwähnung
vieler bekannter und auch unbekannter gesungener

Kirchenlieder. Eindrücklich ist, wie stark
der Unterricht prozessorientiert angelegt war,
gleichzeitig stark geprägt vom Kirchenjahr, drei
gemeinsamen Wochenenden, dem Glaubensbekenntnis,

den zehn Geboten und exemplarischen
Bibeltexten. Oder wenn er feststellen muss, dass
sein Beitrag über die 500jährige Unterdrückung
in Lateinamerika für die lernbehinderten
Heimkinder zu hoch und viel zu weit weg von ihrer
Situation war, so gibt er dennoch nicht auf, ihnen
den weltweiten Horizont des Christentums
vermitteln zu wollen.

Erfreulich, wenn Hans-Peter nach der Konfirmation

bekennt: «Ich denke, mir hat das mehr
gebracht als in einer normalen Konfgruppe, nicht
unbedingt im Umgang mit der Bibel und
irgendwelchen Glaubenssätzen, aber im Umgang mit
Menschen. Das ist wesentlich wichtiger».

Deutlich wird, dass so ein Unterricht zeit- und
kraftaufwendig und nur möglich ist zusammen
mit einer Gruppe grösstenteils ehrenamtlicher
Mitarbeitenden, diesen aber auch eine grosse
Sozialkompetenz bringt.

Hilfreich ist, am Schluss beim ausführlichen
Literaturverzeichnis zu sehen, dass in Deutschland

noch eine Reihe anderer Autoren sich um
einen integrativen Religionsunterricht bemühen.
Hilfreich wäre für mich gewesen, wenn das Tagebuch

etwas kürzer, dafür mehr mit systematischen

Überlegungen, die jetzt in der Einleitung
stehen, verwoben und verbunden wäre. Trotzdem,

ein lesenswertes Büchlein, das ermutigt,
sich mit der gleichen Liebe zu jedem und jeder
einzelnen Jugendlichen ans Unterrichten zu
machen, auch mit sogenannt «normalen» Schülern
und dabei die Integration der «Behinderten» als
wichtige Aufgabe im Auge zu behalten.

Fritz Christian Schneider

340


	Hinweise auf Bücher

